# بر صغیر میں فکرِ اسلامی کی تشکیل جدید: جہات واثرات کا تجزیاتی مطالعہ (مقالہ برائے بی ایج۔ ڈی علوم اسلامیہ)

مقاله نگار صائمه بشیر پی آنج ڈی اسکالر، شعبه اسلامی فکرو ثقافت رجسٹریشن نمبر:739-PhD/IS/S18



شعبه اسلامی فکرو ثقافت فیکلی آف سوشل سائنسز نیشنل بونیورسٹی آف ماڈرن لینگویجز، اسلام آباد مئ،2025ء

# بر صغیر میں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید: جہات واثرات کا تجزیاتی مطالعہ

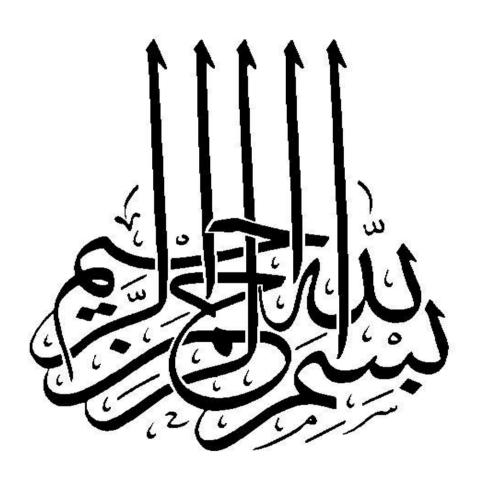
(مقاله برائے فی ایج۔ ڈی علوم اسلامیہ)

گران مقاله پروفیسر ڈاکٹر مستفیض احمد علوی پروفیسر، شعبه اسلامی فکرو ثقافت نیشنل یونیورسٹی آف ماڈرن لینگویجز، اسلام آباد

مقاله نگار صائمه بشیر پی ایج ڈی اسکالر، شعبه اسلامی فکرو ثقافت رجسٹریشن نمبر:739-PhD/IS/S18



شعبه اسلامی فکروثقافت فیکلی آف سوشل سائنسز نیشنل یونیورسٹی آف ماڈرن لینگویجز، اسلام آباد سیشن4202ء-2018ء



#### منظوری فارم برائے مقالہ ود فاع مقالہ

#### (Thesis and Defence Approval Form)

زیر دستخطی تصدیق کرتے ہیں کہ انہوں نے مندرجہ ذیل مقالہ پڑھااور مقالہ کے دفاع کو جانچاہے، وہ مجموعی طور پر امتحانی کار کر دگی سے مطمئن ہیں اور فیکلٹی آف سوشل سائنسز کو اس مقالے کی منظوری کی سفارش کرتے ہیں۔ مقالہ بعنوان: برصغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید: جہات واثرات کا تجزیاتی مطالعہ

#### Translation of Title in English & Roman:

The Reconstruction of Islamic Thought in the Subcontinent: An Analytical Study of Aspects and Effects

Bar-e-Sagheer Mein Fikr-e-Islami Ki Tashkeel-e-Jadeed: Jahat o Asraat Ka Tajziyati Mutala

| نام ڈگری:                                                                                                            | ڈاکٹر آف فلاسفی علوم اسلامیبہ       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| نام مقاله نگار:                                                                                                      | صائمه بشير                          |
| ر جسٹر پیشن نمبر:                                                                                                    | 739-PhD/IS/S18                      |
| رول نمبر:                                                                                                            | PD-IS-S18-111                       |
| پروفیسر ڈاکٹر مستفیض احمد علوی<br>( نگر ان مقالہ )                                                                   | د ستخط نگر ان مقاله                 |
| <b>ڈاکٹرریاض احمد سعید</b><br>(صدر، شعبہ اسلامی فکر و ثقافت)                                                         | د ستخط صدر، شعبه اسلامی فکر و ثقافت |
| <b>پروفیسر ڈاکٹرریاض شاد</b><br>(ڈین، <sup>فیکل</sup> ٹی آف سوشل سائنسز)                                             |                                     |
| ميجر جنرل(ر) شا <b>بد محمود كياني (بلال امتياز ملثري)</b><br>(ريكٹر، نيشنل يونيورسٹی آف ماڈرن لينگو يجز، اسلام آباد) | د ستخطر یکٹر نمل                    |
| تاريخ:                                                                                                               |                                     |

#### حلف نامه فارم

#### (Canidate Declaration Form)

میں: صائمہ بشیر ولد: بشیر احمد ناصر رول نمبر: PhD/IS/S-18 رجسٹریشن نمبر PhD/IS/S-18 ولی تعدید نیشنل یونیورسٹی آف اڈرن لینگو یجز (نمل) اسلام آباد حلفاا قرار کرتی ہوں کہ مقالہ بعنوان: برصغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید: جہات واثرات کا تجزیاتی مطالعہ

Translation of Title in English & Roman:

The Reconstruction of Islamic Thought in the Subcontinent: An Analytical Study of Aspects and Effects

Bar e Sagheer main Fikr e Islami ki Tashkeel e Jadeed: Jihat o Asrat ka Tajziyati Mutalah

پی ایج ڈی علوم اسلامیہ کی ڈگری کی جزوی بخمیل کے سلسلہ میں پیش کیا گیاہے اور پروفیسر ڈاکٹر مستفیض احمہ علوی کی عگر انی میں تحریر کیا گیاہے۔ اور نہ ہی نگر انی میں تحریر کیا گیاہے۔ اور نہ ہی الحروف کا اصل کام ہے ، اور نہ ہی شکر انی میں تحریر کیا گیاہے۔ اور نہ ہی مستقبل میں کسی بھی ڈگری کے حصول کے لئے کسی دوسری یونیور سٹی یا ادارے میں میری طرف سے پیش کیا جائے گا۔

نام مقاله نگار: <u>صائمه بشیر</u> ستخط نگران تحقیق: \_\_\_\_\_\_

نیشنل بونیورسٹی آف ماڈرن لینگویجز، اسلام آباد

#### **Abstract**

This research examines the reconstruction of Islamic Thought in the Indian Subcontinent, through a comprehensive analytical study of its various aspects and effects. Using a qualitative research methodology, incorporating discourse analysis and content analysis, the study investigates how Islamic Thought has evolved and adapted in response to modern challenges while maintaining its fundamental principles. The research addresses the critical challenge of reconciling traditional Islamic concepts with modern demands, particularly during the significant transformations of the nineteenth through twenty-first centuries, examining how this process of reconstruction has influenced social, political, and cultural dynamics in the region. The study posits that the reconstruction of Islamic thought in the subcontinent represents a continuous process of adaptation and renewal, shaped by both internal religious dynamics and external socio-political factors, leading to distinctive intellectual movements that have significantly influenced Muslim society's development. Through analysis of primary sources - including classical Islamic texts, historical documents, and contemporary scholarly works - the research investigates the advent of Islam and its propagation mechanisms in the subcontinent. It further examines the necessity for reform, analyzes dimensions of Islamic thought's revival, and studies the role of key personalities in this process. The findings reveal that the reconstruction of Islamic thought in the subcontinent has been characterized by a continuous dialogue between traditional Islamic scholarship and modern intellectual challenges, the emergence of distinct schools of thought addressing various aspects of religious reform, and significant contributions by key reformist figures who developed new methodologies for interpreting Islamic principles. The research outlines how educational institutions and movements facilitated this process of intellectual renewal, fostering new approaches to religious understanding. The study concludes that this reconstruction process has dynamically influenced Muslim society's social, political, and religious dimensions yet maintains its connection to fundamental Islamic principles, thereby contributing to the understanding of how religious thought adapts to evolving societal contexts whilst safeguarding its essential character.

**Keywords:** Reconstruction, Islamic Thought, Reform Movements, Indian Subcontinent, Modern Challenges, Socio-political dynamics

#### ملخص مقاليه

یہ تحقیق برِ صغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل نوکا جامع تجزیاتی مطالعہ ہے، جواس کے مختلف پہلوؤں اور اثرات کا احاطہ کرتی ہے۔ تحقیق میں معیاری (Qualitative) تحقیقاتی طریقہ کار اپنایا گیا ہے، جس میں خطابی تجزیہ (Discourse Analysis) اور مواد کا تجزیہ (Content Analysis) شامل ہے۔ اس کے ذریعے یہ جائزہ لیا گیا ہے کہ اسلامی فکر کس طرح جدید چیلنجز کے تناظر میں اپنی بنیادی اقدار کوبر قرار رکھتے ہوئے ارتقاء پذیر ہوئی اور اس نے خود کو ہم آ ہنگ کیا۔ تحقیق کا مرکزی موضوع یہ ہے کہ کس طرح روایتی اسلامی تصورات کو جدید تقاضوں کے ساتھ ہم آ ہنگ کیا جاسکتا ہے، بالخصوص انیسویں سے اکیسویں صدی تک آنے والی بڑی تبدیلیوں کے دوران، اور اس تشکیل نو کے عمل نے اس خطے کی ساجی، سیاسی اور ثقافتی حرکیات پر کیا اثر ات مرتب کیے۔

تحقیق بیہ مفروضہ پیش کرتی ہے کہ بر صغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل نوایک مسلسل جاری رہنے والا عمل ہے، جو اندرونی مذہبی عوامل اور بیر ونی معاشرتی و سیاسی اثرات سے تشکیل پاتار ہاہے، اور اس کے نتیجے میں منفر د فکری تشکیل وترقی میں اہم کر دار ادا کیا۔

تحقیقی عمل میں بنیادی ماخذات کا تجزیہ کیا گیاہے، جن میں کلاسکی اسلامی متون، تاریخی دستاویزات، اور معاصر علمی تحریریں شامل ہیں۔ اس میں برصغیر میں اسلام کے ورود اور اس کے پھیلاؤ کے ذرائع کا جائزہ لیا گیاہے، اصلاح کی ضرورت پر بحث کی گئ ہے، اسلامی فکر کی تجدید کے مختلف پہلوؤں کا تجزیہ کیا گیاہے، اور اس عمل میں اہم شخصیات کے کر دار کو اجاگر کیا گیاہے۔

تحقیق کے نتائج سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلامی فکر کی تشکیلِ نوکا یہ عمل روایتی اسلامی علم اور جدید فکری چیلنجز کے در میان مسلسل مکالمے پر مشتمل ہے۔ اس دوران مختلف مکاتبِ فکر اور اصلاحی تحریکیں ابھریں جنہوں نے مذہبی اصولوں کی نئی تعبیر ات پیش کیں۔ اہم مصلح شخصیات نے اسلامی اصولوں کی تعبیر کے لیے نئے طریقہ کار متعارف کرائے۔ تعلیم کے اداروں اور تحریکوں نے اس فکری تجدید کے عمل میں اہم کر دار ادا کیا اور دینی فہم کے نئے زاو نے سامنے لائے۔

تحقیق اس نتیج پر پہنچی ہے کہ اسلامی فکر کی یہ تشکیل نومسلم معاشر ہے کے ساجی، سیاسی اور مذہبی پہلوؤں کو متحرک انداز میں متاثر کرتی رہی ہے، تاہم اس کے باوجود اس کا تعلق اسلامی اصولوں کی اساس سے مضبوطی سے قائم رہا، اور یہی بات اس امر کو سمجھنے میں مدددیتی ہے کہ دینی فکروفت کے بدلتے حالات سے ہم آ ہنگ ہو کر بھی اپنی اصل شاخت کو کیسے بر قرار رکھتی ہے۔

کلیدی الفاظ: تشکیل نو، اسلامی فکر، اصلاحی تحریکیں، برصغیر، جدید چیلنجز، ساجی وسیاسی حرکیات۔

# VI فهرست

| صفحه نمبر | عنوانات                                                                                                                                                                                                        | نمبرشار |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| II        | منظوری فارم برائے مقالہ ود فاع مقالہ (Thesis Acceptance Form)                                                                                                                                                  | .1      |
| III       | حلف نامه (Declaration)                                                                                                                                                                                         | .2      |
| IV        | (Abstract) ملخص                                                                                                                                                                                                | .3      |
| VI        | فهرست مضامین (List of Contents)                                                                                                                                                                                | .4      |
| XV        | اظهار تشکر (Acknowledgement)                                                                                                                                                                                   | .5      |
| XVI       | انتساب(Dedication)                                                                                                                                                                                             | .6      |
| 1         | باب اول: موضوعِ متحقیق سے متعلق تعار فی مباحث<br>فصل اول: موضوع متحقیق کا تعارف اور ضرورت واہمیت                                                                                                               | .7      |
| 2         | فصل اول: موضوع تحقیق کا تعارف اور ضر ورت واہمیت                                                                                                                                                                | .8      |
| 2         | موضوع تحقيق كاتعارف                                                                                                                                                                                            | .9      |
| 3         | فکر اسلامی کی تعریفات                                                                                                                                                                                          | .10     |
| 6         | فكر اسلامي برصغير ميں                                                                                                                                                                                          | .11     |
| 8         | تحقیق لهزا کی ضرورت واہمیت                                                                                                                                                                                     | .12     |
| 10        | فصل دوم:سابقه تحقيقي كام كاجائزه اورجو از تحقيق                                                                                                                                                                | .13     |
| 10        | (Review of Literature) سابقه تخفیقی کام                                                                                                                                                                        | .14     |
| 10        | تاریخی پس منظر اور تعلیمی اصلاحات سے متعلق اہم کتب                                                                                                                                                             | .15     |
| 13        | تحقيقي مضامين                                                                                                                                                                                                  | .16     |
| 14        | اجتهاد اور تجد یدی فکر پر تحقیقی کام                                                                                                                                                                           | .17     |
| 17        | اسلامی تحریکات اور شخصیات سے متعلق کام                                                                                                                                                                         | .18     |
| 22        | تاریخی پس منظر اور تعلیمی اصلاحات سے متعلق اہم کتب تحقیقی مضامین اجتہاد اور تجدیدی فکر پر تحقیقی کام اجتہاد اور تجدیدی فکر پر تحقیقی کام اسلامی تحریکات اور شخصیات سے متعلق کام مغربی اثرات کے مطالعہ پر تحقیق | .19     |
| 25        | جواز تحقیق(Rationale of the Study)                                                                                                                                                                             | .20     |

| 27 | فصل سوم: بنیادی سوالات، مقاصد اور منهج شخفیق               | .21 |
|----|------------------------------------------------------------|-----|
| 27 | بیان مسکله اور مقاصد تخقیق                                 | .22 |
| 27 | بنیادی سوالات                                              | .23 |
| 28 | منهج تحقيق                                                 | .24 |
| 29 | حدوو د اور دائرُه کار                                      | .25 |
| 30 | ابواب وفصول کی تقسیم وترتیب                                | .26 |
| 32 | باب دوم: بر صغیر میں اسلام کی آمد اور فکر اسلامی کی ترو تج | .27 |
| 34 | فصل اول: فکرِ اسلامی کا توضیحی مطالعه                      | .28 |
| 36 | فكر اسلامي كاتصور اور نوعيت                                | .29 |
| 38 | فکر اسلامی کی تاریخ                                        | .30 |
| 41 | فکر اسلامی کی وسعت                                         | .31 |
| 46 | فکر اسلامی کے بنیادی مآخذ                                  | .32 |
| 47 | قر آن حکیم فکر اسلامی کی بنیاد                             | .33 |
| 51 | حدیث و سنت ر سول صلی اللّٰد علیه وسلم بطور ما خذ فکر       | .34 |
| 56 | اجتهاد اور فكر اسلامي                                      | .35 |
| 61 | فکر اسلامی کے بنیا دی عناصر                                | .36 |
| 63 | ائيانيات                                                   | .37 |
| 66 | عبادات                                                     | .38 |
| 68 | اخلاق ومعامله                                              | .39 |
| 69 | خلاصه بحث                                                  | .40 |
| 70 | فصل دوم:برصغیر میں اسلام کی آمد اور فکر اسلامی کی ترویج    | .41 |
|    | (ساتویں سے پندر ہویں صدی عیسوی تک کا دور)                  |     |
| 70 | اہل عرب کے برصغیر سے تعلقات اور عرب تجار                   | .42 |

| 72  | برصغیر میں اسلام کی ابتدائی کر نیں                                | .43 |
|-----|-------------------------------------------------------------------|-----|
| 73  | مسلم فاتحين كاكر دار                                              | .44 |
| 76  | قطب الدین ایبک سے سلطنت دہلی کا آغاز                              | .45 |
| 78  | علاء کا کر دار                                                    | .46 |
| 79  | صوفیاء کا کر دار                                                  | .47 |
| 83  | خلاصه بحث                                                         | .48 |
| 85  | باب سوم: بر صغیر میں فکر اسلامی کی اصلاح و تجدید کے محر کات       | .49 |
|     | اور ابتدائی تحریکات                                               |     |
|     | (سولہویں سے اٹھار ہویں صدی تک کی کاوشوں کا جائزہ)                 |     |
| 87  | فصل اول: برصغیر میں فکر اسلامی کی تجدید واصلاح کاجواز اور پس منظر | .50 |
| 87  | داخلی و خارجی عناصر                                               | .51 |
| 88  | تهذیبی عدم فعالیت                                                 | .52 |
| 89  | لامر کزیت اور ساجی انتشار                                         | .53 |
| 90  | اخلاقی انحطاط                                                     | .54 |
| 91  | ضعیف الاعتقادی اور مذہبی بے اعتد الی                              | .55 |
| 91  | فکری زوال کے نمایاں اُسباب                                        | .56 |
| 93  | نو آبادیاتی نظام کے اثرات                                         | .57 |
| 95  | حفاظت دین کاخد ائی اہتمام                                         | .58 |
| 95  | فكر اسلامي كي اصلاح و تجديد كي حقيقت ونوعيت                       | .59 |
| 97  | احیائے فکر کی مساعی                                               | .60 |
| 100 | فصل دوم: اصلاح وتجدید کی ابتدائی تحریکات کے کارنامے               | .61 |
| 100 | تحريك اصلاح كا آغاز                                               | .62 |
| 101 | شیخ عبد الحق محدث دہلوی (1551ء-1642ء)کے اصلاحی تحریک              | .63 |

| 102 مرہند کے کام کو و عیت مرہند کی کام بالد میں کار بالد میں کار بالد میں کار بالد کی تقابل ہو تیم یو کام کی تو تیم کی تو تیم کی تیم کی تی |     |                                                                            |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| ا من الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 102 | شیخ احمد سر مهندی (1564ء-1625ء) اور ان کا تجدیدی کام                       | .64 |
| 107 مصرت شاه ولى الله (1703ء 1764ء) كا تجديد كا كارناسه 108 قرآن و سنت كى طرف رجوع 109 مدل اجبا ي كى تفكيل و تجديد 109 مدل اجبا ي كى تفكيل و تجديد 110 مدل اجبا ي كى تفكيل و تجديد كا كام كن نوعيت و و سعت 111 مادى الله ك تجديد كا كام كن نوعيت و و سعت 117 مادى الله ك تجديد كا كام كن نوعيت و و سعت 117 مادى الله ك تجديد كا كام كن نوعيت و و سعت 118 مادى الله ك تجديد كا جبار م : بر صغير عين قلر اسلامى كى تفكيل جديد كى جبات 119 مادي اور بيسويں صدى عيسوى كا جائز و ) 119 ميدا حمد شبيد (1880ء - 1831ء) اور ان كى تحريك بجابدين 119 ميدا حمد شبيد (1880ء - 1831ء) اور ان كى تحريك بجابدين 120 ماد على اصلاح كى تحريك 120 ماد على اصلاح كى تحريك 120 على اصلاح كى تحريك 120 على اصلاح كى تحريك 120 توت و اختيار كا صحول برائح على اصلاح 121 توت و اختيار كا صحول برائح على اصلاح 122 توك جباد اور اس كام كزى نقط 125 مول نارشيد احمد تكوى وي (1820ء - 1905ء) اور اصلاح قلر اسلامى بين ان كى كاوشيل 126 وقدين الله على الله كار تحريك باطن اور قلى تغيم و تربيت 126 مول الله كار الله كل الله كار الله كار الله كل الله كار الله كار الله كار الله كاري كام كاري الله على الله كار كار الله كار الله كار كاري القياد كار لي اصلاح كار لي اصلاح كار لي اصلاح كار لي اصلاح كار كار كار كار الله كار كاري الله كارو الله كاري كاري كاري الله كاري كاري كاري كاري كاري كاري كاري كاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 104 | شیخ سر ہندی کے کام کی نوعیت                                                | .65 |
| الما الما الما الما الما الما الما الما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 105 | شیخ کا تجدیدی کارنامه                                                      | .66 |
| 109 گراسلامی کی تشکیل و تجدید کر مداری از الله کی تشکیل و تجدید کر الله کی تشکیل و تجدید کری نظام 70 مدل اجتماعی کے لیے گری نظام 70 موسعت 71 میل جدید کی جہام کی تشکیل جدید کی جہات 71 میل جہام می بر صغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی جہات 72 میل اندیس میں اور بیدویں صدی عیدوی کا جائزہ کی جہات 72 میل اندیس میں اور بیدویں صدی عیدوی کا جائزہ کی 73 میل اور اندیس میں اور اندیس میں اور اندیس کے تو کہ کہ اور ان کی تحریک جائدیں 74 میل اصلاح کی تحریک جائدیں 75 میل اصلاح کی تحریک جائدیں 75 میل اصلاح کی تحریک تحریک کو شش 76 میل اصلاح کی تحریک جہاد اور اس کا مرکزی نقط 77 تو تو تو اختیار کا همول برائے علی اصلاح 78 تو تو داختیار کا همول برائے علی اصلاح 78 تحریک جہاد اور اس کا مرکزی نقط 79 مول نار شید احمد گلگوئی (1829ء - 1905ء) اور اصلاح فکر اسلامی میں ان کی کاوشیں 80 تو کہ باطن اور قکری تعلیم و تربیت 81 تو کید باطن اور قکری تعلیم و تربیت 81 تو کید باطن اور قکری تعلیم و تربیت 82 دی۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 107 | حضرت شاه ولی الله (1703ء-1762ء) کا تجدیدی کارنامه                          | .67 |
| 111 مدل ابنجا کی کے لیے فکری نظام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 108 | قر آن وسنت کی طرف رجوع                                                     | .68 |
| 71 شاہ دول اللہ کے تجدیدی کام کی نوعیت دوسعت 72 باب چہارم: برصغیر میں فکر اسلامی کی تفکیل جدید کی جہات 72 باب چہارم: برصغیر میں فکر اسلامی کی تفکیل جدید کی جہات 73 باب چہارم: برصغیر میں فکر اسلامی کی تفکیل جدید کی جہات 73 باب تھا 119 بہت کے خالف میں اول: روایت پہند علماء کی تحاریک 74 برعات کے خالف میں احمد شہید (1786ء-1831ء) اور ان کی تحریک مجاہدین 74 برعات کے خالف میں احمد تحریک جاہدین 75 برعات کے خالف میں احمد تحریک ہوئے تو تو اختیار کا حصول برائے عملی اصلاح 75 برعات الہید کے نفاذی کو خش 77 بریعت الہید کے نفاذی کو خش 78 بریعت الہید کے نفاذی کو خش 78 بریعت الہید کے نفاذی کو خش 78 بریعت الہید کے نفاذی کو خش 79 بریعت الہید کے نفاذی کو خش 79 بریعت الہید کے نفاذی کو تحریک جہاد اور اس کامر کزی نقط 79 بریعت مولانار شید احمد گنگونی (1829ء-1905ء) اور اصلاح فکر اسلامی میں ان کی کاوشیں 126 بریعت 130 بری | 109 | فکر اسلامی کی تشکیل و تجدید                                                | .69 |
| .72 باب چہارم: برصغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی جہات (انیسویں اور بیسویں صدی بیسوی کا جائزہ) .73 .73 .73 .73 .73 .73 .74 .75 .74 .75 .75 .74 .75 .75 .75 .75 .75 .75 .75 .75 .75 .75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 111 | عدل اجتماعی کے لیے فکری نظام                                               | .70 |
| (انیسویں اور بیسویں صدی عیسوی کاجائزہ)  119  273  119  374  119  375  120  375  120  376  122  376  122  376  122  376  122  376  123  376  124  377  124  378  379  379  378  378  378  378  378                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 113 | شاہ دلی اللہ کے تجدیدی کام کی نوعیت ووسعت                                  | .71 |
| .73 .74 .74 .75 .75 .75 .75 .76 .76 .76 .76 .77 .76 .77 .76 .77 .77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 117 | باب چہارم:بر صغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی جہات                     | .72 |
| 119 تبدیا می اول: روایت پیند علماء کی محاریت بر ایس اول: روایت پیند علماء کی محاریت بر ایس اول ایس اول: روایت پیند علماء کی محاریت بر ایس اول ایس اول: (178ء - 1831ء) اور ان کی تحریک مجابدین اور عملی اصلاح کی تحریک اور عملی اصلاح کی تحریک اور اور عملی اصلاح کی تحریک اور اور ایس کا مرکزی نقط اول اور ایس کا مرکزی نقط اور اور ایس کا مرکزی نقط اور ایس کا مرکزی نقط اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | (انیسویں اور بیسویں صدی عیسوی کا جائزہ)                                    |     |
| 120 بدعات کے خلاف مزاحمت .75  122 گری اور عملی اصلاح کی تحریک .76  123 گری اور عملی اصلاح کی تحریک .77  124 شریعت الہیے کے نفاذی کو حشش .77  124 توت واختیار کا حصول برائے عملی اصلاح .78  125 تحریک جہاد اور اس کا مرکزی نقط .79  126 مولانار شید احمد گنگو بی (1829ء - 1905ء) اور اصلاح فکر اسلامی میں ان کی کاوشیں .80  127 توکید باطن اور فکری تعلیم و تربیت .81  130 توکید باطن اور فکری تعلیم و تربیت .82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 119 | فصل اول: روایت بپند علاء کی تحاریک                                         | .73 |
| 122 گری اور عملی اصلاح کی تحریک .76  123 شریعت الہید کے نفاذ کی کوشش .77  124 قوت واختیار کا حصول برائے عملی اصلاح .78  125 توت واختیار کا حصول برائے عملی اصلاح .79  126 تحریک جہاد اور اس کا مرکزی نقطہ .79  127 مولانار شید احمد گنگو بی (1829ء – 1905ء) اور اصلاح فکر اسلامی میں ان کی کاوشیں .80  127 تزکید باطن اور فکری تعلیم وتربیت .81  130 تصنیفی خدمات کے ذریعے اصلاحی کام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 119 | سیداحمد شهبید (1786ء-1831ء) اور ان کی تحریک مجاہدین                        | .74 |
| 123 شریعت الہیے کے نفاذ کی کوشش .77 .78 .78 .78 .78 .78 .78 .79 .79 .79 .79 .79 .79 .79 .79 .79 .79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 120 | بدعات کے خلاف مز احمت                                                      | .75 |
| 123       ریت اله پیدے تعادی و سی اله پیدے تعادی و سی الله کی میں اللہ کے ملی اصلاح       78         124       قوت واختیار کا حصول برائے عملی اصلاح         125       تحریک جہاد اور اس کا مرکزی نقطہ         126       مولانار شید احمد گنگوئی (1829ء - 1905ء) اور اصلاح فکر اسلامی میں ان کی کاوشیں         127       80         127       81         130       قصنیفی غدمات کے ذریعے اصلاحی کام         82       82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 122 | فکری اور عملی اصلاح کی تحریک                                               | .76 |
| 125 تحریک جہاد اور اس کامر کزی نقطہ .79 .80 مولا تارشید احمد گنگوبی (126ء-1905ء) اور اصلاح فکر اسلامی میں ان کی کاوشیں .80 .80 ترکید باطن اور فکری تعلیم و تربیت .81 .82 تصنیفی غدمات کے ذریعے اصلاحی کام .82 .82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 123 | شریعت الہیہ کے نفاذ کی کوشش                                                | .77 |
| 126 مولانار شید احمد گنگوبی (1829ء-1905ء) اور اصلاح فکر اسلامی میں ان کی کاوشیں .80<br>127 تزکیہ باطن اور فکری تعلیم و تربیت .81<br>82 تصنیفی خدمات کے ذریعے اصلاحی کام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 124 | قوت واختیار کاحصول برائے عملی اصلاح                                        | .78 |
| 120 ترکیه باطن اور فکری تعلیم و تربیت .81 .81 تعلیم و تربیت .81 .82 تعلیم و تربیت .82 .82 .82 .82 .82 .82 .82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 125 | تحریک جہاد اور اس کا مرکزی نقطہ                                            | .79 |
| 82. تصنیفی خدمات کے ذریعے اصلاحی کام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 126 | مولانار شید احمد گنگو ہی(1829ء-1905ء)اور اصلاح فکر اسلامی میں ان کی کاوشیں | .80 |
| '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 127 | تز کیه باطن اور فکری تعلیم وتر بیت                                         | .81 |
| 83. مولانا قاسم نانوتوى (1833ء – 1880ء) اور دار العلوم ديوبند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 130 | تصنیفی خدمات کے ذریعے اصلاحی کام                                           | .82 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 133 | مولانا قاسم نانو توى (1833ء-1880ء) اور دارالعلوم ديو بند                   | .83 |
| .84 علمي وتعليمي إصلاحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 133 | علمی و تغلیمی إصلاحات                                                      | .84 |

| 134 | قديم وجديد كاامتزاج                                              | .85  |
|-----|------------------------------------------------------------------|------|
| 136 | دینی مستقبل کی تعمیر                                             | .86  |
| 137 | دارالعلوم دیوبند کے کام کی نوعیت                                 | .87  |
| 139 | مولانامحمود الحسن (1851ء-1920ء) اور ان کے اصلاحی کارنامے         | .88  |
| 139 | تغليمي وتدريبي خدمات                                             | .89  |
| 140 | اصلاح و تزکیه کی مساعی                                           | .90  |
| 141 | علمی تصانیف کے ذریعے تجدید واصلاح                                | .91  |
| 145 | مولانااحمد رضابر بلوی (1856ء-1921ء)اور ان کی فکری واصلاحی جدوجہد | .92  |
| 146 | احمد رضا بریلوی کا فکری اور اصلاحی کارنامه                       | .93  |
| 149 | علم حدیث و فقہ کے ذریعے تجدیدی کام                               | .94  |
| 152 | مولاناسيد حسين احمد مدنی (1879ء-1957ء) اور ان کااجتهادی کام      | .95  |
| 154 | تحریکوں کی قیادت اور مجاہدانہ کارناہے                            | .96  |
| 156 | تلخیص مطالعه                                                     | .97  |
| 158 | فصل دوم: تجد د پسند مفکرین کے فکری رجحانات                       | .98  |
| 158 | تعارف و پس منظر                                                  | .99  |
| 159 | سرسیداحمد خان(1817ء-1898ء)اور ان کی تعلیمی اور فکری تحریک        | .100 |
| 160 | جدت فکر کے داعی                                                  |      |
| 160 | سر سید کاسیاسی و ساجی نظریه                                      | .102 |
| 162 | مسلم ساج کے فکری احیاء کی مساعی                                  | .103 |
| 164 | عقلی تفهیم قر آن اور اصول تفسیر                                  | .104 |
| 167 | آیات کی مختلف فیہ تعبیرات                                        |      |
| 169 | نقد حدیث میں سر سید کا نظریہ                                     | .106 |
| 171 | ولیم میور کے الزامات کاجواب                                      | .107 |
|     |                                                                  |      |

|     |                                                       | <u> </u> |
|-----|-------------------------------------------------------|----------|
| 174 | مولوی چراغ علی (1844ء–1895ء) کا فکری رجحان            | .108     |
| 175 | اسلامی قانون کے منابع سے متعلق نقطہ نظر               | .109     |
| 177 | اجماع اور اجتهاد سے متعلق عقلیت پسندانه نقطه نظر      | .110     |
| 178 | اسلامی فقه کی تدوین نو کی ضرورت                       | .111     |
| 180 | سیدامیر علی (1849ء-1928ء)کے فکری رجحانات              | .112     |
| 181 | مذ ہبی فکر کازاویہ                                    | .113     |
| 182 | اسلامی فکر کا د فاع                                   | .114     |
| 183 | مسكه غلامي اور تغد د ازواج                            | .115     |
| 184 | اسلام میں عورت کا مقام                                | .116     |
| 185 | غلام احمہ پرویز (1903ء-1984ء)کے فکری رجحانات          | .117     |
| 186 | پرویز کاطر ز فکر                                      | .118     |
| 188 | اسلامی معاشرہ کی تشکیل و تجدید کے لیے قرآنی لائحہ عمل | .119     |
| 189 | تفهيم وتفسير قرآن كامنفر دعقلي رجحان                  | .120     |
| 189 | عقائد کی کلامی توضیحات                                | .121     |
| 191 | مر کز ملت کا تصور                                     | .122     |
| 191 | علامه عنایت الله مشر قی (1888ء-1963ء) کی فکری تحریک   | .123     |
| 191 | تعقل پرست مفکر                                        | .124     |
| 192 | تحریک خاکسار                                          | .125     |
| 196 | مولاناعبدالله چکژالوی(1903ء-1976) کاطرز فکر           | .126     |
| 196 | تصور قر آن وحدیث                                      | .127     |
| 198 | عقائداور معجزات سے متعلق نقطه نظر                     | .128     |
| 199 | تلخيص بحث                                             | .129     |
| 201 | فصل دوم: جدت پیند علماء و مفکرین کی تنجدیدی کاوشیں    | .130     |
| 201 | تعارف و تبصر ه                                        | .131     |

| T   |                                                                  | 1    |
|-----|------------------------------------------------------------------|------|
| 202 | مولانا شبلی نعمانی (1857ء-1914ء)اور ان کا مکتب تجدید             | .132 |
| 202 | سیر ت و تاریخ کا مطالعه جدید                                     | .133 |
| 203 | غیر مسلموں کے ساتھ موالات کامعاملہ                               | .134 |
| 204 | کلا سیکی علوم کی تجدید کی ضرورت                                  | .135 |
| 206 | ند وه العلماء کی فکر ی جد و جهد                                  | .136 |
| 208 | علامه اقبال (1876ء-1938ء) اور مسلم نشاة ثانيه                    | .137 |
| 208 | اسلامی اقد ارکی عالمگیری                                         | .138 |
| 210 | اسلام کاعلمی و فکری روبیہ                                        | .139 |
| 211 | تصور زمان و مکان ، حرکت اور انقلاب                               | .140 |
| 212 | توحيد مركز فكر                                                   | .141 |
| 213 | تخلیق آدم اور ہبوط کا مقصد عالی                                  | .142 |
| 214 | تصور اجتهاد کے ذریعے ساجی ارتقاء                                 | .143 |
| 214 | نبی آخر الزماں صَالَّا لِيَّنِمُ انسان کامل                      | .144 |
| 216 | قر آن کے ذریعے مسائل کاحل                                        | .145 |
| 217 | سامر اج کازوال اور امت مسلمه کی بیداری                           | .146 |
| 218 | مولاناابوالکلام آزاد (1888ء-1958ء) کی تحریک فکر                  | .147 |
| 219 | ابوالكلام اور مسلم تحريكات                                       | .148 |
| 219 | قر آن کی روشنی میں فکری جدیدیت                                   | .149 |
| 221 | مذاهب كاتقابل اور مخلوط قوميت كا نظريه                           | .150 |
| 222 | تحریک نظم جماعت اور اصلاح فکر                                    | .151 |
| 224 | مسكله نظم جماعت اور جمعيت علائے ہند                              | .152 |
| 225 | سیر ابوالاعلیٰ مودودی (1903ء-1979ء)اور احیاءوا قامت دین کی تحریک | .153 |
| 226 | فکر اسلامی کی تجدید میں سب سے توانا تحریک                        | .154 |
| 227 | قر آن کا تصور اله اور تصور کا ئنات، بطور محرک عمل                | .155 |

| 156. جهاد في سم |
|-----------------|
| · 10            |
| 157. احيائے ا   |
| 158. تجديدوا    |
| 159. اسلامی ر   |
| .160            |
| 161. ديني فكرا  |
| 162. دعوت فکا   |
| 163. امت وس     |
| 164. مولاناوج   |
| .165            |
| 166. علمي وفكر  |
| 167. جاويداحم   |
| 168. تعبيروتث   |
| .169            |
| .170            |
| 171. تومى دىخ   |
| 172. اسلامی تو  |
| 173. تنظیم اور  |
| .174 تحريك      |
| 175. تحريك ر    |
| .176 تلخيص بح   |
| .177            |
| 178. طرز فكرا   |
|                 |

| 268 | اسلام کے سیاسی افکار کا احیاء                                     | .179 |
|-----|-------------------------------------------------------------------|------|
| 270 | سیاسی شعور اور تحریک جهاد                                         | .180 |
| 271 | 1857ء کی تحریک بغاوت                                              | .181 |
| 277 | تحریک علمائے ہند کے سیاسی اثرات                                   | .182 |
| 279 | تصور خلافت کااحیاء و تحریک                                        | .183 |
| 280 | تحریک احرار اور جمعیت علمائے ہند                                  | .184 |
| 281 | علاء کی معاشر تی تحریک کے سیاسی اثرات                             | .185 |
| 284 | فكراقبال پر مبنی تحريک ملت اور پاکستان                            | .186 |
| 286 | تلخيص بحث                                                         | .187 |
| 287 | فصل سوم: دینی فکرپر اثرات                                         | .188 |
| 287 | اصلاح فكروغمل                                                     | .189 |
| 289 | ساجی ومعاشرتی اصلاحات                                             | .190 |
| 292 | روایتی علوم اور عصری علوم کی تر و تلح                             |      |
| 295 | فکر اسلامی کی تجدید و تطهیر                                       | .192 |
| 299 | احیائے اسلام کامر اکز                                             | .193 |
| 300 | خلاصه بحث<br>نتائج تحقیق                                          | .194 |
| 301 | ىتائج تحقيق                                                       | .195 |
| 306 | سفارشات                                                           | .196 |
| 307 | فهرستِ آیات<br>فهرستِ احادیث<br>فهرستِ اصطلاحات<br>مصادر و مر اجع | .197 |
| 311 | فهرست ِ احادیث                                                    | .198 |
| 312 | فهرست ِ اصطلاً حات                                                | .199 |
| 314 | مصادر ومر اجع                                                     | .200 |

#### اظهارِ تشكر (Acknowledgement)

بے حد عجز وانکسار، محبت اور تشکر کے ساتھ، تمام تعریفیں اُس ربِ کریم، اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے لیے، جو دلوں کے بھید جانتا ہے، جو ہماری کاوشوں کو ثمر بخشا ہے، اور جس کی رحمت و محبت کا ملہ کے بغیر کوئی کام ممکن نہیں۔ اسی رب کی عنایتوں اور فضل کے طفیل یہ تحقیقی مقالہ اپنی شکیل کو پہنچا۔ اور بے شار درود و سلام ہور حمۃ للعالمین، معلم انسانیت سیدنا محمرِ مصطفی مَثَلُ اللّٰہُ عَلَیْ پُر، جن کی فکرِ مقدس نے تاریک ذہنوں کو نورِ بصیرت عطاکیا، دلوں کو سکون بخشا، اور انسانیت کو امن، رواداری، اخوت، اور محبت کی ابدی تعلیمات سے روشاس فرمایا۔

میں انتہائی محبت اور خلوص کے ساتھ اپنے محترم، مشفق، اور قابلِ قدر استاد ڈاکٹر پروفیسر مستفیض احمد علوی صاحب کی شکر گزار ہوں، جنہوں نے اپنی شفقت، رہنمائی، اور محبت سے میر می حوصلہ افزائی کی اور مجھے اس علمی سفر کو مکمل کرنے میں مدد دی۔ اسی طرح، صدرِ شعبہ اسلامی فکر و ثقافت، جامعہ نمل اسلام آباد، ڈاکٹر ریاض احمد سعید صاحب کی بے حد ممنون ہوں، جن کی رہنمائی، محبت، اور مؤثر تعاون نے میرے تحقیقی مراحل کو آسان بنایا۔ اور اپنے تمام قابلِ احترام اساتذہ، شعبہ اسلامی فکر و ثقافت، کی محبت، شفقت، اور حوصلہ افزائی کے لیے دل کی گھر ائیوں سے شکر گزار ہوں۔ اللہ تعالی اس جامعہ کو مزید عزت، مقام، اور ترقی عطافر مائے۔

علاوہ زیں اپنے تمام احباب اور معاون رفقاء کی ممنون ہوں ، جنہوں نے اس علمی سفر میں میر اساتھ دیا۔ ڈاکٹر محمود احمد غازی لا ئبریری (فیصل مسجد) اور ڈاکٹر حمید اللّٰہ لا ئبریری (جامعہ نمل) کے تمام عملے کی بھی تہہ دل سے مشکور ہوں ، جنہوں نے مطلوبہ کت اور مواد کی فراہمی میں بھر پور تعاون کیا۔

بالخصوص میری بیاری امی جان، جن کی دعائیں میر اسب سے بڑاسہارار ہیں، آپ کی محبت اور قربانیوں کا قرض کبھی ادا نہیں ہو سکتا۔ میرے محترم ابو جان، جنہوں نے مجھے علم کی روشنی سے آشا کر وایا، اللہ تعالی آپ کو اس محبت کے بدلے جنت الفر دوس میں اعلیٰ مقام عطا فرمائے۔ اپنے شفیق ساس، سسر اور اپنے عزیز ترین ساتھی محمد سعد چیمہ کی بے حد شکر گزار ہوں، جنہوں نے محبت اور تعاون سے مجھے گھریلوذ مہ دار یوں سے آزاد رکھا، تا کہ میں کیسوئی کے ساتھ اپنی تحقیق مکمل کر سکوں۔ جز اکم الله خیر اً کثیر اً

صائمه بشیر پی ای دی اسکالر جامعه نمل اسلام آباد

#### انتتاب(Dedication)

#### بصد خلوص ومحبت،

معلم انسانیت، سید الا نبیاء، رحمة للعالمین، حضرت سیدنا محمیہ مصطفی مثل الیکی ام، جن کی فکرِ مقدس نے تاریک ذہنوں کو نورِ بصیرت عطا کیا، دلوں کو سکونِ حقیقی بخشا، اور انسانیت کو امن، رواداری، اخوت، محبت، اور اخلاص کی ابدی تعلیمات سے روشاس کیا۔ اور ان عظیم المرتبت، وفاشعار، محبت گزار بنینِ امت کے نام، جنہوں نے فکرِ اسلامی کے احیاء، حفاظت، اور سربلندی کی خاطر اپنی زندگیاں وقف کر دیں، اور جن کی قربانیاں تاریخ کے اور اق میں ہمیشہ سنہری حروف سے لکھی جائیں گی۔ اللہ تعالی ان کے در جات بلند فرمائے اور ہمیں ان کے نقشِ قدم پر چلنے کی توفیق عطافرہائے۔ آمین۔

باب اول: موضوع شخقیق سے متعلق تعارفی مباحث فصل اول: موضوع شخقیق کا تعارف اور ضرورت واہمیت فصل دوم: سابقه شخقیق کام کا جائزہ اور جو ازِ شخقیق فصل سوم: سوالاتِ شخقیق، مقاصد اور منہج شخقیق

## بإب اول:

# موضوعِ شخفیق سے متعلق تعارفی مباحث

زیر نظر تحقیق کا پہلا باب موضوع سے متعلق تعار فی مباحث پر مشمل ہے۔ فصل اول میں ایک تو موضوع تحقیق کا تعارف اور اس کی علمی و فکری اہمیت سے بحث کی گئی ہے۔ دو سرا، فکر اسلامی کا تعارف اور تعریفات شامل کی گئی ہیں اور تیسر ابر صغیر میں اسلامی فکر کی تاریخ کا مخضر طور پر جائزہ لیا گیا ہے ، اور تحقیق مزید کی ضرورت کو واضح کیا گیا ہے۔ فصل دوم میں موضوع تحقیق سے متعلق سابقہ اور معاصر تحقیقات کا جائزہ پیش کیا گیا ہے ، جس میں برصغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے حوالے سے موجود تحقیق کام کو پر کھا گیا ہے اور اس ضمن میں مزید تحقیق کے جواز کی نشاندہی کی گئی ہے ۔ فصل سوم میں تحقیق مقالہ کے منہجی اور تکنیکی پہلوؤں کی وضاحت کی گئی ہے ، جس میں بنیادی مسئلے کی نوعیت، مقاصد ، بنیادی سوالات ، اور ان کے جوابات کے حصول کے لیے اختیار کیے جانے والے طریقہ کار کی تفصیلات شامل ہیں۔

## قصل اول:

# موضوع تحقيق كاتعارف اور ضرورت واهميت

#### موضوع تحقيق كاتعارف:

انسان کی سب سے بڑی ضرورت ہدایت اور را ہنمائی ہے، اور اسلامی فکر اسی ہدایت کی سب سے بڑی داعی ہے۔اللّٰہ تعالٰی کا ارشاد ہے:

 $^{1}$  هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى  $^{1}$ 

(کہہ دو کہ ہدایت کاراستہ وہی ہے جو اللہ نے بتایا ہے۔)

بلاشبہ اسلامی فکر کا سرچشمہ قر آن و حدیث ہے۔ ان میں پیش کی گئی فکر جب تک غیر اسلامی اثرات سے محفوظ رہی، اس میں کسی قسم کی پیچیدگی یا تضاد پیدا نہیں ہوا۔ تاہم، جب اسلام کا دائرہ وسیع ہوتا ہے اور مختلف تہذیبوں اور اقوام سے مکالمہ یا مقابلہ ہوتا ہے، اور زمانے کے تقاضے سامنے آتے ہیں تو فکرِ اسلامی کی تعبیرات اور تشریحات کی تطبیق میں اختلافات در آتے ہیں، جس کا ایک نتیجہ تو مثبت اور تعمیری ارتقاکی صورت میں نکلتا ہے تو دوسری طرف بعض او قات منفی صورت بھی پیدا ہوتی ہے جس سے فکری اضحلال یا پھر انتشار کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے جو امت مسلمہ کے زوال کا پیش خیمہ بن جاتی ہے۔

برصغیر قرن اول سے اسلامی تہذیب کے ساتھ مکالمے میں آگیا۔ لہذا، یہاں کی مخصوص مذہبی و تہذیبی روایت کے ساتھ مسلمانوں کے عروح وزوال کی داستان بھی جڑی ہوئی ہے۔ برصغیر پاک وہند اس لحاظ سے بھی ایک منفر دشکل اختیار منفر دخطہ ہے کہ جہاں مختلف تہذیبوں اور مذاہب کا ملاپ ہوا ہے۔ یہاں اسلامی فکرنے اپنی ایک منفر دشکل اختیار کی، مگر ہندوساج کے اثرات اور پھر مغربی استعار کے دور میں بیہ فکر شدید چیلنجز کا شکار ہوگئی۔

لہذا، برصغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید ایک مسلسل جاری وساری فکری اور ساجی عمل رہاہے، جو مختلف تاریخی، ثقافتی، اور علمی عوامل کے زیرِ اثر پر وان چڑھا۔ ہر دور میں، اسلامی فکرنے اپنی اصل کو بر قرار رکھتے ہوئے نئے فکری اور ساجی چیلنجز کا سامنا کیا اور خو د کو ان کے مطابق ڈھالنے کی کوشش کی۔

اسی وجہ سے برصغیر میں اسلامی فکر کے عروج و زوال کی داستان کے ساتھ اس کی تشکیلِ جدید کے سفر کا مطالعہ بھی ضروری ہے تاکہ جدید دور میں اسلامی فکر کو در پیش مسائل کو بہتر طور پر سمجھا جاسکے کیونکہ اکیسویں صدی میں عالمی سطح پر تیزی سے ہونے والی ساجی، سیاسی، اور علمی تبدیلیوں نے اسلامی فکر کو نئے سانچے میں ڈھالنے کی

\_\_\_\_

ضرورت كومزيد برهاديا ہے۔

تحقیق لبذا کا کلیدی کام یہ ہے کہ بر صغیر میں اسلامی فکر کی تشکیلِ جدید کے مختلف دھاروں کو ایک مر بوط سخقیق تناظر میں پیش کیا جائے، جو معاصر تحدیات کے پیانے پر پورے اترتے ہوں۔ اس لیے زیر نظر تحقیق بر صغیر میں اسلامی فکر کی تشکیلِ جدید کے مختلف پہلوؤں کا احاطہ کرتے ہوئے، خصوصاً معاشرتی، ثقافتی اور سیاسی اثرات کا تجزیاتی مطالعہ پیش کرتی ہے۔

یہ مطالعہ نہ صرف برصغیر میں اسلامی تعلیمات کے علمی و فکری ارتقاء کو سمجھنے میں معاون ثابت ہو تاہے،

بلکہ عصرِ حاضر کے فکری و نظریاتی چیلنجوں سے خمٹنے کے لیے علمی راہ کاربھی فراہم کرتا ہے۔اس تحقیقی مقالہ ک

ذریعے برصغیر میں اسلامی فکر کی تاریخی ترقی کا مطالعہ کیا گیاہے تا کہ جانا جاسکے کہ کس طرح مختلف ادوار میں اسلامی
فکر کا ارتقاء ہو ااور اس نے یہاں کی تہذیب و تدن کو کیسے متاثر کیا۔ اس کے ساتھ ساتھ ان اہم شخصیات اور تحریکات
کے کر دار کا بھی تجزیہ کیا گیاہے، جنہوں نے اسلامی فکر کی تشکیل جدید میں نمایاں خدمات انجام دیں۔

درایں بیان یہ تحقیق بر صغیر میں فکرِ اسلامی کے مختلف پہلوؤں کا جامع تجزیہ پیش کرتی ہے۔اس مطالعے کے ذریعے ماضی کی علمی و عملی مساعی کو سمجھنے کے ساتھ ساتھ موجودہ دور کے چیلنجز اور مسائل کے حل کے لیے بھی رہنمائی فراہم کی گئی ہے۔

## فكر اسلامي كي تعريفات:

انسان اپنی قوتِ فکر و نظر کے باعث دیگر مخلوق سے ممتاز ہے۔ یہی اوصاف اسے افضلیت کے مقام پر فائز کرتے ہیں اور اس سے تقاضا کرتے ہیں کہ وہ اپنے مقصدِ حیات کو سمجھے اور اس کے مطابق عمل کرے۔ نیز اس امتیازی وصف کا اولین نقاضا یہ ہے کہ انسان اپنے مقصدِ حیات کو سمجھے اور خلافتِ ارضی کے فرائض کو کماحقہ ادا کرے۔ یہ غور و فکر انسان کو زندگی کے مسائل کے حل اور کا گنات کے نظام کو سمجھنے میں مدودیتا ہے۔

اسلامی تعلیمات میں یہی تدبر و تفکر، انسان کو اللہ کی وحدانیت، کائنات کے مقصد، اور اپنے فرائض کی ادائیگی کی طرف متوجہ کرتا ہے۔ قرآنِ حکیم میں بار بار انسان کو غور و فکر کی دعوت دی گئی ہے تا کہ اس کی فکری بنیادیں مستحکم ہوں اور وہ اپنی انفرادی اور اجتماعی زندگی کو بہتر طور پر سنوار سکے۔غور و فکر، عقل کے استعال، اور اجتہاد کو اسلام میں ایک بنیادی اصول کے طور پر بیش کیا گیا ہے تا کہ انسان نہ صرف دین کو بہتر انداز میں سمجھے بلکہ عملی زندگی میں بھی راہنمائی حاصل کرے۔ ارشادِ باری تعالی ہے کہ:

أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ $^1$ 

(کیایہ لوگ قر آن میں غور و فکر نہیں کرتے) اسی طرح حدیث نبی صَلَّائِیْمِ میں فرمایا کہ:

((إذا احتهد الحاكم فأصاب فله أحران، وإذا احتهد فأخطأ فله أحر واحد)) المراكوئي مجتهد اجتهاد كرے اور درست نتیج پر پنچ تواسے دوہر ااجر ملے گا، اور اگر غلطی كرے تو بھی اسے ايك اجر ضرور ملے گا۔)

بلاشبہ انسان کے لئے راہِ ہدایت کا بنیادی سرچشمہ قر آن و حدیث ہیں۔اسلام نے انسانیت کو وہ فکرِ اسلامی عطاکی، جس نے فرد کی سوچ اور معاشرت کے خدوخال کو یکسر تبدیل کر دیا۔ یہی فکرِ اسلامی نے قدامت پیند عرب معاشرے کو علم اور فہم کی نئی راہوں سے روشناس کیا اور ان کی انفرادی واجتماعی زندگی میں ایسا انقلاب برپا کیا جو آج تک روشن ہے۔علاوہ زیں اس آفاقی فکرنے امن، رواداری، اخوت، محبت اور عدل وانصاف کے ایسے اصول دیے جو افراط و تفریط سے پاک ہیں اور ہر زمانے اور ہر معاشرے کے لیے قابلِ عمل ہیں۔

اسلامی فکر کامفہوم بنیادی طور پر ان خیالات، تصورات اور نظرات پر مشمل ہے جو اسلامی اصولوں، عقائد اور تعلیمات سے ماخوذ ہوں۔ قر آن، حدیث اور اسلامی روایات کی روشنی میں جو عقلی اور فکری سرگر میاں انجام دی جاتی ہیں، وہ اسلامی فکر کے دائرہ کار میں آتی ہیں۔ گویا اصطلاحی اعتبار سے، اسلامی فکر سے مر اد اسلامی تعلیمات کے ساتھ منظم اور علمی سطح پر مشغولیت ہے، جس میں وحی اور عقل کے امتز اج سے الہیاتی، فلسفیانہ اور قانونی ابعاد کا تجوریہ کیاجا تاہے ۔

یہ ایک جامع علمی روایت ہے <sup>3</sup> جس میں اسلامی اصولوں کی بنیاد پر عقلی، روحانی اور سائنسی علوم کو مر بوط کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اسلامی فکر محض دینی معاملات تک محدود نہیں بلکہ اخلاقیات، سیاست، فلسفہ اور سائنس جیسے متنوع شعبوں پر بھی اثر انداز ہوتی ہے۔ اسی طرح فلسفے کے دائرہ کار میں، اسلامی فکر بنیادی اسلامی عقائد کے عقلی اور فلسفیانہ تجزیے پر مبنی ہے، جو انسانی علم، اخلاقیات اور مابعد الطبیعیات کے ساتھ اس کے تعلق کو واضح کرتی ہے۔

<sup>1</sup> النووى، امام ابوز كريا يحيٰ بن شرف، **رياض الصالحين**، (لا مور: دارالسلام، 2000ء)، حديث نمبر 1856

<sup>2</sup> Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education (*Kuala Lumpur: ISTAC*, 1991), 10–13.

Seyyed Hossein Nasr, Islamic Science: An Illustrated Study (*Bloomington: World Wisdom*, 2006), 11–18.

<sup>3</sup> Please see: Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy (New York: Columbia University Press, 2004 p. 5-15

اسلامی فلسفہ ، اسلامی عقائد اور فلسفیانہ منہے کے در میان ایک ربط قائم کرنے کی کوشش کرتا ہے ، جس میں فارانی ، ابن سینا ، ابن رشد اور غزالی جیسے مفکرین نے نمایاں کر دار ادا کیا۔ اسلامی فقہ اور الہیات میں ، اسلامی فکر کو ایک ایسی وسیع علمی روایت سمجھا جاتا ہے جو دینی عقائد کو قانونی اور اخلاقی استدلال کے ساتھ مربوط کرتی ہے تا کہ وحی اللی اور انسانی فنہم میں ہم آ ہنگی پیدا کی جاسکے۔ <sup>1</sup>

گویااسلامی فکر (Islamic Thought) محض نظریاتی مباحث تک محدود نہیں بلکہ ایک متحرک اور عملی مظہر ہے جو انسانی زندگی کے متنوع پہلوؤں پر اثر انداز ہو تا ہے۔ اسلامی فکر ، انسانی زندگی کے تمام مسائل کے حل مظہر ہے جو انسانی زندگی کے متنوع پہلوؤں پر اثر انداز ہو تا ہے۔ اس فکر کی بنیاد حضرت آدم علیہ السلام سے رکھی گئی اور اس کی تعکیل نبی آخر الزمال حضرت محمد منگا فیڈیم کی بعثت کے ذریعے ہوئی۔ رسول اللہ منگا فیڈیم نے اسلام کے اصولِ قدر تن کی تربیت واصلاح فرمائی تا کہ فرد اسلامی فکر کی روشنی میں ایک کامیاب اور باکر دار انسان کے طور پر سامنے آئے۔

اسلامی فکر کی بدولت دنیانے یہ حقیقت تسلیم کی کہ اسلامی تعلیمات ہی انفرادی اور اجتماعی مسائل کا حقیقی اور پائیدار حل فراہم کرتی ہیں، بشر طیکہ ان تعلیمات کو اللہ اور اس کے رسول مَثَالِیْ اللہ کی ہدایات کے مطابق اختیار کیا جائے۔ گویااسلامی فکر ایک ارتقاء پذیر علمی تحریک ہے، جو اسلامی تعلیمات کو عصر حاضر کے تقاضوں کے مطابق سیجھنے اور جدید دنیا کے مسائل کو اسلامی اصولوں کی روشنی میں حل کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ اس کا دائرہ کارنہ صرف مذہبی علوم بلکہ سائنسی، اخلاقی، ساجی اور سیاسی شعبوں تک بھیلا ہوا ہے، جس میں عقل ووجی کے امتز اج کے ذریعے اسلامی اقد ار اور جدید چیلنجز کے مابین ہم آ ہنگی پیدا کرنے کی سعی کی جاتی ہے ۔

اسلامی فکر کی تشکیل وار تقاء کو درج ذیل ادوار میں تقسیم کرکے مطالعہ کیا جاسکتا ہے:

• كلاسيكي دور (8ويں-14ويں صدى): اسلامی فلسفے اور فقه كی تشكيل كازمانه

• قرون وسطى (14 ويں–18 ويں صدى): عقلی اور روحانی تحريکوں کا عروج

• جدید دور (19 ویں صدی کے اوائل ہے): مغربی افکار کے ساتھ اسلامی فکر کے تقابلی مطالعات کا آغاز

• معاصر دور: جدید اسلامی فلفے اور اجتہادی فکر کی ترقی۔

در حقیقت فکرِ اسلامی کی بیر روشنی کسی مخصوص دور تک محدود نہیں رہی۔ ہر دور میں اس فکرنے اپنے وقت

<sup>1</sup> Wael B. Hallaq, *The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press*, 2005) p. 1-30

<sup>2</sup>Ali Raza Tahir, "An Introduction to Muslim Thought," *Al-Hikmat 37 (2017)*: 95-110.

کے تقاضوں کے مطابق ارتقاءاور تشکیل جدید کے مراحل طے کیے۔برصغیر پاک وہندوہ منفر دخطہ ہے جہاں اسلام کی آمد نے ایک نئی فکری و تہذیبی تاریخ کی بنیاد رکھی، جس نے یہاں کے معاشر تی اور ساجی ڈھانچے کو یکسر تبدیل کر دیا۔ یہاں کے باسیوں نے مذہبی، ساجی اور سیاسی سطح پر اسلامی فکر کو اپنایا۔

### فكر اسلامي بر صغيرين:

برصغیر میں اسلامی فکر کی بنیاد اس وقت پڑی جب ساتویں صدی عیسوی کے اواخر میں اسلام یہاں پر متعارف ہوا۔ ابتدائی دور میں اسلام کا تعارف عرب تاجروں اور صوفیائے کرام کے ذریعے ہوا، جنہوں نے برصغیر کے عوام میں اسلامی اخلاق و تعلیمات کو فروغ دیا۔ انہوں نے اسلامی فکر کے عملی اور روحانی پہلوؤں کو عام کیا، جو برصغیر میں اسلام کے نفوذ کا بنیادی ذریعہ بنے۔

آ تھویں صدی کے آغاز سے بارہویں صدی کے دوران میں محمد بن قاسم ، محمود غزنوی اور غوری جیسے فاتحین کے اثرات نے اپناکام دکھایا ا۔ برصغیر میں با قاعدہ مسلم حکومت قطب الدین ایبک کے ہاتھوں 1206ء میں قاتمین کے اثرات نے اپناکام دکھایا ا۔ برصغیر میں با قاعدہ مسلم حکومت قطب الدین ایبک کے ہاتھوں 1206ء میں قیام پذیر ہوئی۔ تیر ہویں سے سولہویں صدی تک سلطنت دبلی (Dehli Sultanate) کا عروج اور پھر سولہویں سے انیسویں صدی تک مغلیہ سلطنت (Mughal Empire) کے ادوار برصغیر میں اسلام کے سیاسی عروج کے زمانے تھے 2۔

یہ دوراسلامی علوم کے فروغ کا مثالی دور ثابت ہوا جس سے فکر اسلامی کی ترویج و اشاعت وسیع پیانے پر، مستخکم بنیادوں پر قائم رہی۔ خصوصاً حدیث و فقہ کی علمی روایت کا بیہ ایک اہم مرحلہ تھا۔ اس دور میں مدارس کا نظام مضبوط ہوا اور اسلامی علوم کی تعلیم و تدریس کو مرکزی حیثیت حاصل ہوئی۔مسلمانوں کی تہذیبی ترقی کے ساتھ، برصغیر کی ساجی اور معاشی حالت میں مثالی ارتقاء اور استحکام آنے لگا۔

تاہم ستر ہویں صدی کے آغاز سے مغربی نو آبادیاتی نظام (Colonialism) نے ، برصغیر کی مسلم سلطنت میں اپنے پاؤں جمانے شروع کر دیئے۔ کمپنی کی حکومت نے طاقت کے ایوانوں (Power Corridors)

1 Goetz, Hermann. "The Genesis of Indo-Muslim Civilization: Some Archaeological

Notes." *Ars Islamica* 1, no. 1 (1934): 46–50. http://www.jstor.org/stable/4515459.

<sup>2</sup> Stein, Burton (2010), *A History of India*, John Wiley & Sons, ISBN 978-1-4443-2351-1, retrieved 15 July 2024 Richard, John F. (2012) *The Mughal Empire*, Cambridge University Press, ISBN 978-0-511-58406-0

میں جگہ بنائی <sup>1</sup>۔

انیسویں صدی تک مغربی استعار (Western Imperialism) اور برطانوی راج (British Raj) ، مسلمانوں کو بالخصوص زیر نگیں کرنے میں کامیاب ہو گیا۔ 2یوں بر صغیر کے مسلمانوں کی تہذیبی روایت کو فکری، ساجی اور سیاسی زوال کی طرف د تھیل دیا گیا۔ فکری اور تہذیبی سطح پر تحریک استشراق (Orientalism) نے مسلم ذہن اسلام سے متعلق تشکیک (Skepticism) کی فضا پیدا کرنے کی کوششیں تیز کر دیں۔

بعض مستشر قین نے دوسری طرف ، اسلام کے بنیادی سرچشموں قرآن کریم اور سیرت و تاریخ سے متعلق ایسے سوالات کو عام کیا جس سے عوام الناس کے ذہنوں میں بدگمانیاں جنم لیں۔ اس تاریک دور میں احیائے اسلام کی صدائیں بلند ہوئیں، اور برصغیر کی کئی بیدار مغز شخصیات اور اصلاحی اداروں نے فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کے لیے بھر پور مساعی کیں <sup>4</sup>۔ ان کو ششوں نے بعض پہلوؤں میں کامیابی حاصل کی جبکہ بعض حوالوں سے یہ مساعی محد ودر ہیں۔ برصغیر میں اسلامی فکر کی تشکیلِ جدید میں مختلف علمی واصلاحی شخصیات اور اداروں نے نمایاں کر دار ادا کیا، جن کی خدمات ایک تاریخی تسلسل کے ساتھ سامنے آتی ہیں۔

شاہ ولی اللہ (1762–1703) نے سب سے پہلے اسلامی فکر میں احیائی روح بیدارکی، اجتہادکی ضرورت پر زور دیا، اور قرآن و حدیث کی براہِ راست تعلیم کو فروغ دیا۔ ان کے بعد سید احمد شہید بریلوی (1831–1786) نے تحریک مجاہدین کی قیادت کی اور بر صغیر میں اسلامی احیاء کی عملی جدوجہد کی۔ سر سید احمد خان (1817–1898) نے اسلام اور جدید سائنسی علوم میں ہم آ ہنگی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ انیسویں صدی میں مولانا رشید احمد گنگوہی اسلام اور جدید سائنسی علوم دیوبند کی بنیاد رکھنے میں اہم کر دار ادا کیا، جہاں فقہی علوم کو مضبوط کیا گیا اور اجتہادی فکر کو تقویت ملی۔ اس دوران دارالعلوم دیوبند (1866) اور ندوۃ العلماء (1894) جیسے علمی ادارے بھی

<sup>1</sup> See for details: Heathcote, T. A. (1995). *The Military in British India: The Development of British Forces in South Asia:1600–1947*. Manchester University-

Press. ISBN 978-1-78383-064-0.

<sup>2</sup> Hirst, J. Suthren; Zavros, John (2011), Religious Traditions in Modern South Asia,

Routledge, ISBN 978-0-415-44787-4, retrieved 24 May 2024

<sup>3</sup> Said, Edward W. (1979). *Orientalism*. New York: Vintage Books. p. 60-65. ISBN 0-394-74067-X.

<sup>4</sup> خالد مسعود، محمد، المحاروي صدى عيسوي ميں برصغير ميں اسلامى فكر كے رہنما، ادارہ تحقيقات اسلامى، بين الا قوامى يونيورسٹى اسلام آباد 2018ء

احمد، تنوير وغير ہم، **جنوبی ايشياميں اسلامی قانونی فکر اور ادار سے**، ادارہ تحقيقات اسلامی، بين الا قوامی يونيور سٹی اسلام آباد 2023ء

وجو دمیں آئے جو اسلامی علوم و حدید فکری رجحانات میں ہم آ ہنگی پیدا کرنے میں مصروف رہے۔

اسی دور میں مولانا محمود حسن (1851–1920) نے تحریک ریشمی رومال کے ذریعے آزادی کی تحریک کو اسلامی فکر کے ساتھ جوڑنے کی کوشش کی۔ مولانا شبلی نعمانی (1914–1857) اور مولانا ابوالکلام آزاد (1958–1888) فکر کے ساتھ جوڑنے کی کوشش کی۔ مولانا شبلی نعمانی (1914–1857) اور مولانا ابوالکلام آزاد (1938–1988) نے اسی دور میں اپنی فکر کی اور عملی جدوجہد کے انمٹ نقوش جھوڑے۔ مفکر پاکستان علامہ اقبال (1938–1979) نے فکر اسلامی کی نشاۃ ثانیہ میں بے مثال کر دار ادا کیا۔ مولانا سید ابوالا علی مودودی (1903–1979) نے اسلامی حکومت کے قیام کے نظر بے کو فروغ دیا اور "تفہیم القرآن" جیسی علمی و فکری کاوشیں انجام دیں۔ ان تمام شخصیات اور اداروں کی مشتر کہ کوششوں نے برصغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید میں ایسا کر دار ادا کیا، جس کے اثرات آج بھی نمایاں ہیں۔ اس کام کا جائزہ اور تجویاتی مطالعہ ہی تحقیق ہذاکا بنیادی محور ہے۔

## شخقیق ابذا کی ضرورت واہمیت (Significance of the Study)

یہ امر واضح ہو چکا کہ فکرِ اسلامی ایک منفر داور اہم موضوع ہے۔جوہر زمانے کے تقاضوں کے مطابق تحقیق و تطبیق کے مراحل سے گذر تاہے ،اور برصغیر کی اسلامی تاریخ بھی ایسے ہی کارہائے نمایاں میں ایک اہم سنگ میل کی حیثیت رکھتی ہے۔ فکر اسلامی کی تشکیل جدید کا مقصد شریعتِ اسلامیہ میں ترامیم لانا نہیں ہوتا بلکہ اسلامی فکر اور مسلم ذہنیت میں مثبت تبدیلی پیدا کرنا ہوتا ہے تا کہ اُمتِ مسلمہ ہر دور کے پیش آمدہ تقاضوں کے مطابق ایک حقیقت پیندانہ اور عملی راستہ اختیار کرسکے۔

عصرِ حاضر مسلم امہ کے لیے شدید فکری و نظریاتی چیلنجز لے کر آیا ہے۔ عالمی سطح پر سیکولرازم اور الحاد کے بڑھتے رجانات نے اسلامی فکر کی نئی تعبیر کی ضرورت کو مزید بڑھا دیا ہے۔ مسلم اقوام کی سیاس، ساجی، اور تعلیم زوال پذیری نے اسلامی فکر کو عملی اور حقیقت پیندانہ بنیادوں پر از سرِ نو تر تیب دینے کی ضرورت پیدا کی ہے۔ ڈیجیٹل انقلاب، مصنوعی ذہانت (AI)، اور گلوبلائزیشن جیسے جدید چیلنجز کے تناظر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید ناگزیر ہو چکی ہے۔

مذکورہ تحدیات سے نبر دآزماہونے کے لیے ایک طرف تو مسلمانوں کی اجتہادی بصیرت کوبر وئے کار آنا ہے، اور دوسری طرف یہ جائزہ بھی لیناضر وری ہے کہ ماضی قریب میں پیش آمدہ چیلنجز سے نمٹنے کے لیے مسلمانوں کی اجتماعی دانش نے کس نوعیت کے رجحانات تشکیل دیے اور کس منہج اور حکمت عملی کے تحت فکر اسلامی کو منظم اور منطبق کیا۔

تحقیق ہذاکے ذریعے ایسے ہی رجانات اور مناہج علمی کاعمین جائزہ لینااور عملی کاوشوں کا تجزیہ کرنا مقصود ہے۔ اس تحقیق میں برصغیر میں اسلامی فکر کے احیاء، اس کی تشکیلِ جدید کے اسباب و محرکات، اور انفرادی واجتماعی زندگی پر مرتب ہونے والے اثرات سے تفصیلی بحث کی جائے گی تاکہ آج کے دور میں ان تاریخی مساعی کی روشنی میں موجودہ اور آئندہ نسلوں کے لیے رہنمائی کے نئے امکانات تلاش کیے جائیں۔ یہ تحقیق اسی فکری وعملی داعیے کی بنیاد پر ضروری ہے، تاکہ ملت اسلامی کی ترقی اور ارتقاء کے لیے ایک مؤثر اور ہمہ گیر راستہ ہموار کیا جاسکے، جو امتِ مسلمہ کو درپیش اکیسویں کے چیلنجز سے نبر د آزماہونے کی حکمت عملی فراہم کرے۔

یہ تحقیق ناصرف تاریخی جائزے کی بصیرت عطاکرتی ہے بلکہ آئندہ نسلوں کے لیے، اپنے عہد کے مطابق اسلامی فکر کی تجدید اور احیاء کی راہیں بھی متعین کرتی ہے۔ اس مطالع میں اسلامی فکر کے اثرات کو ساجی، ثقافتی، اور سیاسی تناظر میں پر کھا گیا ہے تاکہ برصغیر کے معاشرتی ڈھانچے میں آنے والی تبدیلیوں کو بہتر انداز میں سمجھا جاسکے اور یہ تحقیق علمی دنیامیں ایک مؤثر کر دار اداکر سکے اور فکر اسلامی کی آفاقیت اور عملی افادیت کو ثابت کرنے اور فروغ دینے میں معاون بے۔

# فصل دوم:

# سابقه تحقيقي كام كاجائزه اورجواز تحقيق

## سابقه مخقیقی کام کا جائزه (Literature Review)

برصغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کا موضوع معاصر اسلامی فکر و عمل کے ارتقاء میں ایک اہم مقام رکھتا ہے۔ یہ موضوع برصغیر کی مسلم تاریخ کے ساتھ ساتھ عالمی سطح پر اسلامی فکر کی تجدید میں برصغیر کے علماء کی نمایاں خدمات کو بھی اجاگر کرتا ہے۔ موجودہ سابقی تحقیقی کام کے جائزہ کا مقصد اس موضوع پر موجود تحقیقی و علمی کام کا جامع جائزہ لینا ہے، جس میں مختلف تحقیقی مقالات، کتب، اور تحقیقی جرائد کا تجزیاتی مطالعہ شامل ہے۔

## تاریخی پس منظر اور تغلیمی اصلاحات

#### اہم کتب:

برصغیر میں اسلامی فکر کے ارتقاء کا تاریخی مطالعہ کرنے والی سب سے اہم دستاویز مولاناسید ابوالحسن ندوی کی چھ جلدوں پر مشتمل" تاریخ وعوت وعزبیت " اسے۔ یہ کتاب اسلامی فکر کی تشکیل نو کی تاریخ پر مشتمل ہے، جس میں عالم اسلام اور برصغیر کے نامور مفکرین و مجد دین کے افکار و نظریات، علمی و فکری، اصلاحی اور تجدیدی کو ششوں کے انثرات و نتائج کا جائزہ پیش کیا گیا ہے۔ مصنف نے روایتی وواقعاتی انداز میں مسلم مفکرین کے محض فضائل و کمال کا تذکرہ نہیں کیا بلکہ گر ائی سے ان کا تجزیہ بھی کیا ہے اور منفی پہلوؤں کو مد نظر رکھتے ہوئے دروس و عبر کے پہلوؤں کو میں مظر میں رکھا ہے۔

مذکورہ کتاب کی پانچویں جلد میں مصنف نے شاہ ولی اللہ کی تجدید دین کی کوششوں کو نمایاں انداز میں پیش کیاہے، عقائد دافکار کی اصلاح، حدیث وسنت کی اشاعت و ترویج، حدیث و فقہ میں مطابقت، شریعت اسلامی کی مربوط ومدلل ترجمانی اور نظریہ اجتہاد وغیرہ۔

اس کتاب کی نمایاں خصوصیت ہے ہے کہ اس میں تاریخ کے ہر دور کے فکری و نظری چیلنجز اور ان کے مقابلے میں اسلامی فکر کی آفاقیت اور ندرت کو بڑے موثر انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ اس حوالے سے عصر حاضر کے تناظر میں اس سے خاطر خواہ راہنمائی حاصل کی جاسکتی ہے۔ اس کتاب میں بیان کر دہ امور کی وضاحت کی ضرورت آجے پہلے سے کہیں زیادہ ہے۔ اس حوالے سے یہ کتاب بہت اہمیت کی حامل ہے۔ تاہم، یہ کتاب معاصر چیلنجز کے تناظر میں اسلامی فکر کی تشکیل نوے عملی حل پیش کرنے میں محدود نظر آتی ہے۔

اسی طرح آپ کی دوسری کتاب برصغیر میں مسلمانوں کی خدمات کے عنوان سے محمد آصف نے کیا ہے جو Subcontinent ہے جس کا اردور ترجمہ برصغیر میں مسلمانوں کی خدمات کے عنوان سے محمد آصف نے کیا ہے جو 2018 میں شائع ہوا۔ یہ کتاب برصغیر میں مسلمانوں کی علمی، تہذیبی، اور ساجی خدمات کا جائزہ پیش کرتی ہے۔ کتاب کے مختلف ابواب میں یہ بتایا گیا ہے کہ کس طرح مسلمانوں نے برصغیر میں مختلف شعبہ جات جیسے تعلیم، کتاب کے مختلف ابواب میں مثبت اثرات مرتب کیے۔ اس کتاب کے مترجم نے اصل مواد کی سلاست کوبر قرار رکھتے سیاست، اور معاشرت میں مثبت اثرات مرتب کیے۔ اس کتاب کے مترجم نے اصل مواد کی سلاست کوبر قرار رکھتے ہوئے اسے قاری کے لیے مزید قابلِ فہم بنایا ہے کہ کتاب اس امرکی وضاحت کرتی ہے کہ مسلمانوں کی فکری تشکیل جدید برصغیر میں تاریخی حوالوں سے نہ صرف ضروری تھی بلکہ اس نے معاشرتی اقد ارمیں بھی بہتری پیدا کی۔

علاوہ زیں قاضی جاوید کی تین جلدوں پر مشمل تصنیف "برصغیر میں مسلم فکر کا ارتقاء" <sup>2</sup>برصغیر کے مسلمانوں کی مذہبی، فکری، روحانی اور ثقافتی سرگر میوں کا احاطہ کرتی ہے۔ پہلی جلد میں برصغیر میں مسلم فکر کی داغ بیل کے حوالے سے بات کی گئی ہے۔ اس میں سید علی ہجویر کی سے شاہ ولی اللہ تک کے فکری ارتقاء کو مختصر ابیان کیا گیا ہے۔ مصنف کے کہنے کے مطابق یہ کتاب ایک آزاد اور حکمر ان قوم کے فکری و تہذیبی حاصلات سے تعلق رکھتی ہے۔

دوسری جلد میں سرسید احمد خان سے اقبال تک بر صغیر کے مسلم دانشوروں کے فکری ارتقاء کوزیر بحث لایا گیاہے۔ اس میں نو آبادیاتی نظام کے چنگل میں گرفتار قوم کی ذہنی، فکری اور روحانی کاوشوں کی عکاسی کی گئ ہے۔ تیسری جلد میں پاکستان کے ارباب حکمت کی فکری مہمات کا ذکر ہے۔ یہ کتاب اپنے موضوع کے لحاظ سے اولین تصنیف ہے۔ مصنفین نے روایتی و تقلیدی اور پر جوش انداز فکر کو قطعی طور پر رد کیا ہے، جو بر صغیر کے مصنفین کا خاصہ رہا ہے۔ تاہم، کتاب میں معاصر مسائل کے حل کے لیے عملی تجاویز کی کمی محسوس ہوتی ہے۔

اسی طرح معروف سکالرا شتیاق حسین قریثی کی کتاب بر صغیر پاک وہند کی ملت اسلامیہ 3 (جس کا انگریزی ترجمہ ہلال احمد زبیری نے کیا) نہایت اہم کتاب ہے۔ اس کتاب میں بر صغیر میں مسلمانوں کے داخلے سے لے کر قیام پاکستان تک کے واقعات کو تسلسل سے بیان کیا گیا ہے۔ مصنف کا مقصد بر صغیر میں اسلام اور مسلمانوں کے کر دار کا تجزیہ کرنا ہے، بالخصوص مغلیہ سلطنت کے زوال کے بعد پیدا ہونے والی صور تحال کا جائزہ لیا گیا ہے۔ بقول خود

<sup>1</sup>Nadwi, Abul Hasan Ali, Contributions of Muslims To Indian Subcontinents, (Translated by Muhammad Asif Kidwai, Ankara: South Asian Youth Org., 2018)
2 قاضى حاويد، برصغير مين مسلم فكر كاار تقاء، (لاہور: جهان دائش، 2009ء)

<sup>3</sup> قريشي، اثنتياق حسين، برصغيرياك ومندكي ملت اسلاميه (سنگ ميل پبليكيشنر، 1989ء)

Qureshi, Ishtiaq Husain, The Muslim Community of the Indo-Pakistan Subcontinent, 610-1947: A Brief Historical Analysis, (Translated by Hilal Ahmad Zuberi, 1962)

مصنف کے کوشش یہ کی گئی ہے کہ مسلم ملت کے ان فکری سانچوں کی تاریخ کا سراغ لگایا جائے، جن کی تشکیل اس کی مخصوص صور تحال کے نتیج میں ہوئی تھی اور جنہوں نے اس کے مقدر اور اس کی سالمیت کے متعلق تصورات کو اپنے اندر ڈھالا تھا۔ بر صغیر میں مسلمانوں کے عروج وزوال اور بیداری کے حوالے سے خصوصی اہمیت کی حاصل ہے، اس تناظر میں مصنف نے "مرض کی تشخیص" کے منفر د عنوان سے صور تحال کا تجزیہ کیا جو بر صغیر کے مسلمانوں کو غورو فکر کی دعوت دیتا ہے۔

سید محمد سلیم کی تصنیف تحریک پاکستان <sup>1</sup> ایک اور اہم ترین کاوش ہے جس میں مختلف مصلحین کی ان کاوشوں کا ذکر کیا ہے، جو حصول آزادی کے لئے بنیاد بنیں۔ مذکورہ بالا کتاب میں مصنف نے مسلمانوں کو ایک اولو العزم اور غیور قوم کی حیثیت سے اس کی قومی واجہاعی فرائض اور ذمہ داریوں کی یاد دہانی کرائی ہے۔ یہ کتاب نظریہ یاکستان کی تاریخی اساس اور اس کے ارتقاء پر بھر پورروشنی ڈالتی ہے۔

سیدصاحب کی دوسری تصنیف تاریخ نظرید پاکستان میں یہ واضح کیا گیاہے کہ برصغیر کے مسلمانوں میں نظریاتی بیداری کیسے پیداہو کی اور کس طرح اسلامی فکرنے تحریک پاکستان میں اپنا کر دار ادا کیا۔ یہ کتاب برصغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کو سیاسی ، فکری اور تاریخی تناظر میں دیکھنے میں مدد فراہم کرتی ہے ، جو اس موضوع کے مطالع کے لیے نہایت مفید ہے۔

"Considerations on India Affairs" کی (William Bolts) کی طرح پرولیم بولٹس (William Bolts) ہرطانوی دور کی ایک اہم دستاویز ہے۔ یہ کتاب برطانوی استعار کے ابتدائی دور میں تعلیمی ومعاشر تی پالیسیوں کامعاصر

<sup>1</sup> محمد سليم، سيد، تحريك پاكستان، (لا بهور: اداره تعليم و تحقيق، تنظيم اساتذه، 1993ء) 2 محمد سليم، سيد، تاريخ نظريد پاكستان، (لا بهور: اداره تعليم و تحقيق، تنظيم اساتذه، 1993ء)

<sup>3</sup> Basu, Baman Das, *History of Education in India under the Rule of the East India Company*, (Calcutta: Modern Review Office, 1922).

<sup>4</sup> Bolts, William, Considerations on India Affairs: Particularly Respecting the Present State of Bengal and Its Dependencies. (London: J. Almon, P. Elmsley and Richardson and Urquhart, under the Royal Exchange, 1772/1775)

تجزیہ پیش کرتی ہے۔ بولٹس کے مطابق، برطانوی استعار کے پہلے مرحلے میں ہی مسلمانوں کی تعلیمی وفکری زندگی میں بنیادی تبدیلیاں رونماہونا شروع ہو گئی تھیں، جن کے دور رس اثرات آج تک محسوس کیے جاسکتے ہیں۔

مذکورہ بالا تحقیقی مواد کے مطالع سے یہ واضح ہوتا ہے کہ برصغیر میں تعلیمی اصلاحات کے حوالے سے کئی امہم شعبوں میں تحقیق کی کمی ہے۔ خصوصاً برطانوی دور میں متعارف کروائی گئی تعلیمی پالیسیوں کے دور رس انزات کا مکمل جائزہ کسی بھی مستند تحقیق میں نہیں ملتا۔ بامن داس باسواور ولیم بولٹس نے اگر چہ برطانوی دور کی تعلیمی پالیسیوں کاذکر کیا ہے، لیکن ان کے معاصر مسلم معاشر ہے پر مرتب ہونے والے گہرے انزات کا تفصیلی مطالعہ موجود نہیں ہے۔ نیز، تعلیمی نظام میں رونما ہونے والی بنیادی تبدیلیوں کا مسلمانوں کی فکری و نظریاتی زندگی پر پڑنے والے انزات کا تجزیہ بھی موجود نہیں ہے۔

#### تحقيقي مضامين:

تحقیقات اسلامی بین الا قوامی اسلامی یونیورسٹی، اسلام آباد کے تحقیقی مجلہ فکرو نظر <sup>1</sup> میں اس کے مخصوص میں موضوع کے حوالے سے مختلف مضامین شائع ہوتے رہے ہیں۔ مثلاً برصغیر میں علم حدیث کا آغاز، اصولِ حدیث میں علمائے برصغیر کی خدمت کے حوالے میں علمائے برصغیر کی خدمت کے حوالے سے مختلف علماء مفکرین کا ذکر کیا گیاہے۔

جس سے بیہ سیجھنے میں مد د ملتی ہے کہ اسلامی فکر موقع و محل کے لحاظ سے شاخت اور بنیادی کر دار سے دست بر دار ہوئے بغیر نئی ساجی اور تمدنی شکلیں وضع کرتی رہی ہے۔ بیہ اَمر بذاتِ خود اس کے آفاقی ہونے کی دلیل ہے آج کھی فکرِ اسلامی کی تشکیل نو کے مسائل ان ہنگاموں اور دشوار یوں سے الگ کر کے نہیں دیکھے جاسکتے جن سے آج کا مسلمان دوچار ہے۔

جی سی یونیورسٹی فیصل آباد میں "بر صغیر میں دینی فکر کے فروغ میں الہلال کا کر دار " کے عنوان سے پیش کے مقالے میں الہلال کا کر دار اور اس کی فکری وادبی خدمات کا تجزید کیا گیا ہے۔ مقالے میں تاریخی دستاویزات کا بھر پور استعال اور مستند حوالہ جات کی موجودگی قابل تعریف ہے۔ تاہم معاصر اہمیت کے محدود تجزیے کی وجہ سے اس کی افادیت محدود ہوگئی ہے۔

علامہ اقبال او پن یونیورسٹی میں 3 میں عقائد وایمانیات کے موضوع پر پیش کیا گیا مقالہ عقائد کے شعبے میں

<sup>1</sup> فکر و نظر ، **برصغیر میں مطالعہ حدیث** ، (ادارہ تحقیقات اسلامی ، بین الا قوامی اسلامی یونیورسٹی، اسلام آباد)، خصوصی اشاعت، جلد 42-43، شارہ 104

<sup>2</sup> برصغیر میں دینی فکرے فروغ میں الہلال کا کر دار، (فاطمہ رحمت کا ایم فل کے لیے مقالہ، گور نمنٹ کالج یونیورسٹی، فیصل آباد، 2011ء) 3عقائدوایمانیات میں فکری تطور کامطالعہ، (علی حامد کا ایم فل مقالہ، علامہ اقبال اوپن یونیورسٹی، اسلام آباد، 2005ء)

فکری تطور کی ایک اہم دستاویز ہے۔ اس میں تاریخی و نظریاتی بنیادوں کا گہر امطالعہ موجود ہے۔ اسی طرح کراچی یونیورسٹی سے منظور شدہ پی ایچ ڈی کے لیے لکھے گئے مقالے میں بیسویں صدی کے منتخب مفکرین کی علمی و فکری خدمات کا، تاریخی اور معاصر تناظر میں جائزہ لیا گیا ہے <sup>1</sup>۔ یہ مقالہ اپنے وسیع تحقیقی دائرہ کار اور متنوع ذرائع کے استعمال کی وجہ سے اہمیت کاحامل ہے، لیکن منتخب مفکرین کے انتخاب کے معیار کی عدم وضاحت اور محدود تقابلی جائزہ اس کی اہم کمزوریاں ہیں۔

اسی طرح جی سی یونیورسٹی فیصل آباد میں سعید احمد نورسی کی خدمات پر مکمل کیے گئے پی ایکے ڈی مقالے میں سعید نورسی کے خدمات پر مکمل کیے گئے پی ایکے ڈی مقالے میں سعید نورسی کے فکری نظام اور معاصر اسلامی فکر پر ان کے اثرات محاجامع تجزیہ موجود ہے۔ متنوع ذرائع کا استعال اور معاصر اہمیت کی وضاحت اس مقالے کی خوبیاں ہیں، لیکن موازناتی مطالعے کی کمی اور علا قائی تناظر کی عدم موجودگی اس کی کمزوریاں ہیں۔

# اجتهاد اور تجديدي فكرسيه متعلق تحقيقي كام

علامہ ابن تیمیہ <sup>3</sup>کی تصنیف "اقتضاء الصراط المستقیم" جس کا ترجمہ مولاناعبد الرزاق ملیح آبادی نے فکرو عقیدہ کی گمر اہیاں اور صراط مستقیم، کے عنوان سے کیا اور 1998ء میں لاہور سے شائع ہوا، آج کے دور میں بھی نہایت اہم کتاب ہے۔ ابن تیمیہ نے مذکورہ بالا کتاب کے ذریعے، معاشرہ میں پھیلی ہوئی بدعات و خرافات کے خلاف علمی اور قلمی جہاد کیا اور اسلام کے حقیقی عقائد کی وضاحت کی جس کے سبب اسلامی فکر تکھر کر اپنی صحیح صورت میں ظاہر ہوئی۔ اس ضمن میں قابل غور پہلویہ ہے کہ خصوصاً بر صغیر کے معاشرہ میں امام تیمیہ کی مذکورہ بالا کتاب مسلمانوں کو غور و فکر اور اپنی تربیت واصلاح کی دعوت دیتی ہے۔

مولانا محر حنیف ندوی 4 کی اہم کتاب "مسئلہ اجتہاد" میں اسلامی نظام فکر پر بہت اچھی کاوش ہے۔ موصوف نے اسلامی فکر کو یونانی فلفے کے اثرات سے آزاد کرنے پر زور دیتے ہوئے، عصری تقاضوں کے مطابق اجتہاد کی اہمیت کو اجاگر کیا ہے۔ مصنف نے موجودہ فقہی نظام کی خوبیوں کے ساتھ ساتھ اس کی خامیوں کی نشاندہی کرتے

<sup>1</sup> بیسویں صدی کے منتخب مفکرین کی علمی و فکری خدمات کا تاریخی و معاصر تناظر میں جائزہ ، (یوسف نعمان ، پی ایج ڈی مقالہ ، جامعہ کر اپھی ، 2015ء )

<sup>2</sup> سعید احد نورس کے فکری نظام اور معاصر اسلامی فکر پر ان کے اثرات کا تجزیہ ، (علی حسن، پی ای ڈی مقالہ، گور نمنٹ کالے یو نیورسٹی، فیصل آباد، 2012)

<sup>3</sup> ابن تيميه، اقتضاء الصواط المستقيم، ترجمه: فكر وعقيده كى ممراهيان اور صراط مستقيم، از مولانا عبدالرزاق مليح آبادى، لا مور: اداره سلامات،

<sup>4</sup> ندوى، مولاناحنيف، **مسله اجتهاد**، (لا ہور، مکتبہ چٹان، 2010ء)

ہوئے فقہ جدید کی تدوین کووقت کی اہم ضرورت قرار دیاہے۔ یہ کتاب فکر اسلامی کی تشکیل نوکے حوالے سے اصل چیز، یعنی دین اسلام کی اصل روح، مزاج اور مقصد کو سمجھنے پر زور دیتی ہے۔

مذکورہ بالا کتاب سے حقیقت یاد کراتی ہے کہ فکر اسلامی کی تشکیل نوکے حوالے سے اصل چیز دین اسلام کی اصل روح، مزاح اور مدعا کو سمجھنا ہے۔ انہوں نے تعمیل دین کے مفہوم کی توضیح و تشر تح بڑے پر مغز دلائل کے ساتھ کی ہے جس کے بارے میں عمومی غلط فہمی کی وجہ سے شریعت اسلامی سے متعلق بعض مسائل ازخو دبید اہوئے ہیں۔ انہوں نے اس پہلو پر بھی بات کی ہے کہ "خالص اسلامی فکر" مجموعی طور پر جن تضادات کا شکار ہو کررہ گئی ہے اس کا سبب یونانی فکر وفلسفہ کے اثرات ہیں۔

کتاب مذکورہ میں مصنف نے دین اسلام کے اصل ماخذوں کے طریقہ استنباط، اجتہاد کے دائرہ کار اور عصر حاضر کے تقاضوں کو موضوع بحث بنایا ہے۔ انہوں نے موجودہ فقہی نظام کی اہمیت وضرورت اور خوبیوں کو اجاگر کرتے ہوئے اس کی خامیوں اور کمزوریوں پر بھی گرفت کی ہے اور فقہ کے تاریخی پس منظر کومد نظر رکھتے ہوئے فقہ جدید کی تدوین کو وقت کی اہم ضرورت قرار دیا ہے، خصوصا پاکستان کے حوالے سے، انہوں نے اس سلسلے میں پچھ اقد امات تجویز کئے ہیں جو فکر وعمل کی دعوت دیتے ہیں۔

علاوہ زیں محمد اسلم کریم اتصنیف، "اسلام چند فکری مسائل" میں عصر حاضر کے تقاضوں کے حوالے سے چند اہم فکری مسائل کی طرف توجہ مبذول کرائی ہے۔ مثلاً مسلمانوں کا حد درجہ روایتی و تقلیدی نقطہ نظر ، عصر حاضر کے تقاضوں کا عدم شعور ، عصر حاضر میں اسلام کی تفہیم نو، قانون و قانون سازی ، علماء کا طرز استدال ، تعلیمی معیار ، اخلاقیات ، ثبات و تغیر اور نشاۃ ثانیہ کے علاوہ عصر حاضر کے تناظر میں حقیقی اسلامی فکر تک رسائی حاصل کرنے کے لئے اسلام کے بنیادی ماخذین قر آن و حدیث سے بر اہر است روشنی حاصل کرنے کی اہمیت کو احاگر کیا ہے۔

اس کتاب کی ایک نمایاں خصوصیت ہے ہے کہ اس میں تعلیم اور نظام تعلیم جیسے اہم مسئلے کوزیر بحث لایا گیا ہے، غور کیا جائے تواس کا اسلامی فکر کی تشکیل نوسے گہرا تعلق ہے۔ اگر چپہ مذکورہ بالا کتاب کے حوالے سے مصنف کے بعض افکار و نظریات سے اختلاف کی پوری گنجائش موجو دہے لیکن بیرام واضح ہے کہ بیر کتاب زندہ، متحرک اور فعال اسلام اور اسلامی فکر سے آگہی اور اس کی ضرورت واہمیت کی طرف توجہ دلاتی ہے۔

مولاناوحید الدین خان <sup>2</sup>کی " فکر اسلامی ، افکار اسلامی کی تشر تے وتو ضیح " میں دورِ حاضر کے چیلنجز ، خاص طور پر علمی و سائنسی چیلنجز پر توجہ دی گئی ہے۔مصنف نے موجو دہ دور میں اجتہادی صلاحیت و بصیرت کے فقد ان کے

<sup>1</sup> کریم، محمد اسلم، اسلام: چند فکری مسائل، (لا ہور: مقتدرہ قومی زبان، 2001ء) 2 خان، مولانا وحید الدین، فکر اسلامی، افکار اسلامی کی تشریح و توضیح، (لا ہور: الفرقان پبلی کیشنز 2010ء)

مسلے کو اجاگر کیا ہے۔ در حقیقت مصنف نے نہ صرف بیہ کہ فکر اسلامی کی تشکیل نوکے حوالے سے مسکلہ کی وضاحت بڑے جامع انداز میں کی ہے بلکہ اس سے متعلق غلط فہمی کو بھی بڑے موثر انداز سے رفع کیا ہے، مصنف کی نظر میں دورِ حاضر کاسب سے بڑا چیلنج علمی وسائنسی ہے، جو مسلمانوں کو غور و فکر اور عمل کی دعوت دیتا ہے۔

مصنف نے اس کتاب میں فکری و نظریاتی قوت کی اہمیت کو واضح کیا ہے۔ مصنف نے موجودہ دور میں اجتہادی صلاحیت وبصیرت کے فقد ان کے مسئلہ کو بھی موضوع بحث بنایا ہے اور اس کاحل بھی بیان کیاہے ،جو کہ آج کی اہم ضرورت ہے۔ مصنف کے بقول دور جدید میں مسلمانوں کے مسائل میں پہلا اور سب سے اہم مسئلہ فکر اسلامی کی اہم ضرورت ہے۔ مصنف نے اس حوالے سے ماضی میں کی جانے والی کو ششوں کا مختصر جائزہ بھی پیش کیاہے۔

اسی طرح فضل الرحمان <sup>1</sup> کی تصنیف" فکری ارتقاء اور اسلام "میں انسان کے فکری اور ساجی ارتقا کو قرآن پاک اور ساسن کے نقطہ نگاہ سے پیش کیا ہے۔ نیز اس حوالے سے مذہبی، روحانی، اخلاقی، ساجی و معاشرتی اور سیاس پہلوؤں پر بھی بات کی ہے۔ متذکرہ بالا کتاب میں بیان کر دہ نکات ہمیشہ سے انسانی زندگی کے بنیادی پہلور ہے ہیں، جنہوں نے عصر حاضر میں مختلف فشم کے چیلنجز کی شکل اختیار کرلی ہے، ان چیلنجز کا مقابلہ کرنے کے لیے عصر حاضر میں مختلف فشم کے چیلنجز کی شکل اختیار کرلی ہے، ان چیلنجز کا مقابلہ کرنے کے لیے عصر حاضر میں حکمت عملی کی ضرورت ہے اس کے مختلف پہلوؤں کا مصنف نے بخولی احاطہ کیا ہے۔

مصنف نے اسلام کے "اصول تدر تے" کی اہمیت کو اجا گر کیا ہے اور جمود و تقلید پر ستی کی شدید مذمت کرتے ہوئے اجتہاد کی اہمیت و اجا گر کیا ہے اور جمود و تقلید پر ستی کی شدید مذمت کرتے ہوئے اجتہاد کی اہمیت و ضرورت کو واضح کیا ہے۔ ان کے خیال میں عصر حاضر کے تقاضوں کے مطابق اسلامی اصولوں کی عقل و خر د پر مبنی دیانتدارانہ تو ضح و تشر سے کرنے اور زندگی کے ہر پہلو کے حوالے سے قر آنی فکر کا جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ توصیف احمد پرے (2022ء) حمل برصغیر کی اسلامی فکر کی تشکیل جدید کی مختلف جہات پر روشنی ڈالتی ہے اور ان سوالات کا جواب د بی ہے جو جدید دور میں مسلمانوں کو در پیش ہیں۔

اسی طرح ضاء الدین سر دار ایک معروف برطانوی مسلم مفکر، مصنف، اور ثقافتی نقاد ہیں جنہوں نے اسلام، سائنس، فلسفہ، جدیدیت، اور تہذیبوں کے مابین مکالمے کے موضوعات پر کئی اہم کتب تحریر کی ہیں۔ ان کی کتب عام طور پر فکر انگیز، تنقیدی اور جدید دور کے مسائل سے متعلق ہوتی ہیں۔ ان کی کتاب عام طور پر فکر انگیز، تنقیدی اور جدید دور کے مسائل سے متعلق ہوتی ہیں۔ ان کی کتاب

<sup>1</sup> فضل الرحمان، **گلرى ار نقاء اور اسلام**، (لا بهور: اداره معارف اسلامی، 1995ء)

<sup>2</sup> Tauseef Ahmad Parray, ed., *Islamic Intellectual Tradition in the Indian Subcontinent: Essays in the Honour of Dr. Abdul Kader Choughley*, (Aligarh, India: Aligarh Muslim University, 2022).

" Islam, Postmodernism and Other Futures"

اس میں انہوں نے مختلف تہذیبی پہلوؤں کا جائزہ لیا اور اس ضمن میں اسلامی تصورات کو ابھارا ہے۔ جدید اسلامی فکر کی ارتقاء اور معاشرہ پر اجتہادی نظر کے اثرات کو عمیق انداز میں بیان کیا ہے۔ اس کتاب کے مطالعہ سے عملی اور نظریاتی پہلوؤں پر تنقیدی بحث کو سمجھنے میں مدد ملتی ہے۔ اور مثبت و منفی پہلوؤں کی نشاند ہی ہوتی ہے۔

دسمبر 1976ء میں جامعہ ملیہ اسلامیہ میں ذاکر حسین انسٹی ٹیوٹ کے زیر اہتمام منعقدہ کا نفرنس کے مقالات " فکر اسلامی کی تشکیل جدید " کے عنوان سے شائع ہوئے، آ اہم نکات کی طرف متوجہ کرتے ہیں۔ ان مقالات میں عصر حاضر کے حوالے سے مسلمانوں میں حقیقی شعور اجاگر کرنے اور فکر اسلامی کی تشکیل نو کی ضرورت مقالات میں عصر حاضر کے حوالے سے مسلمانوں میں حقیقی شعور اجاگر کرنے اور فکر اسلامی کی تشکیل نو کی خارہ لیا گیا ہے۔ وقت کے ولائحہ عمل پر روشنی ڈالی گئی ہے، ذخیرہ احادیث کی از سر نوجائج و پڑتال اور علم الکلام کا بھی تنقیدی جائزہ لیا گیا ہے۔ وقت کے نیز اسلامی فکر کی تشکیل نو کے حوالے سے دینی مدار اس کے نصاب تعلیم کو بھی زیر بحث لایا گیا ہے۔ وقت کے تقاضوں کے حوالے سے اسلامی شریعت کے کر دار کا بھی ذکر ہے۔ ایک نئی اصطلاح "نوراشخ العقید گی" متعار فکر وائی گئی۔ جس سے مر ادوہ جدید ذہنی رویہ ہے جو قدیم اور راشخ عقائد کو جدید دور کے تناظر میں پر کھنے اور ان میں نیا فکری رجان پیدا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

محمہ عابد الجابری کی کتاب "ازمۃ المعقل المسلم "اردو ترجہہ" فکر اسلامی کا بحران" کے نام سے خرم مراد مرحوم نے کیاہے جو کہ 1993ء میں لاہورسے شائع ہواہے۔ 2مذکورہ بالاکتاب میں مصنف نے فکر اسلامی کے روایت و تقلیدی منہاج کا تنقیدی جائزہ لیا ہے۔ نیز اسلامی تاریخ کے مختلف ادوار میں مغربی غلبے کے سبب اسلامی فکر پر جو منفی اثرات مرتب ہوئے ان کا بھی تجزیہ کیا گیا۔ مصنف کا کہناہے کہ فکری جمود، تقلید پر ستی اور بسماندگی کے لیے زر خیز مٹی کی حیثیت رکھتا ہے۔ مذکورہ بالاکتاب میں مصنف نے یہ حقیقت بھی واضح کی ہے کہ مسلمانوں کے فکری بحران کا حل اس صورت میں نکل سکتاہے کہ مسلمان رجوع الی الاصل کی تحریک برپا کریں۔ مسلمانوں کو اسلامی قوانین واحکام کے بنیادی واولین ماخذین، قرآن وحدیث کی طرف رجوع کرناچاہئے۔

## اسلامی تحریکات اور شخصیات سے متعلق کام

شیخ جمیل علی نے اپنی انگریزی تالیف (2000ء) <sup>3 ج</sup>س میں مختلف مضامین اسلامی دانشورانہ روایت ، اس

<sup>1</sup> ذاکر حسین انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک اسٹڈیز، فکر اسلامی کی تشکیل جدید: سیمنار کے مقالات، (جامعہ ملیہ اسلامیہ، دبلی، دسمبر، 1976ء) 2 الجابری، محمد عابد، آزمة العقل المسلم، (فکر اسلامی کا بحران)، (مترجم: خرم مراد، (لاہور: اسلامی پبلیکیشنز، 1993ء)

<sup>3</sup> Sheikh, Jameil Ali, Islamic Thought and Movement in the Subcontinent.

کے ارتقاء، اور معاصر مسائل کے حل کے لیے دی جانے والی تجاویز پر مبنی جائزہ پیش کیا گیا۔ اس کا عنوان (بر صغیر میں فکر اسلامی اور تحریکات) "Islamic Thought and Movement in the Subcontinent" جس میں فکر اسلامی اور تحریکات) "Islamic Thought and Movement in the Subcontinent" جس میں خصوصی طور پر مولانامودودی اور مولانا ابوالحسن علی ندوی کے افکار کا تقابلی جائزہ پیش کیا گیاہے۔ مصنف نے اس حقیقت کو اجا گر کیا ہے کہ ان دونوں مفکرین نے اپنے مختلف فکری نقطہ نظر کے ذریعے معاصر مسلم معاشرے کی فکری وعملی تشکیل میں نمایاں کر دار ادا کیا۔

محمد ریاض کرمانی (2008ء) کی "بصائر مودودی" مولانا مودودی کی فکری خدمات کا ایک گہرا تجزیہ پیش کرتی ہے۔ کرمانی نے خاص طور پر سید مودودی کے انقہیم القر آن امیں جدید علوم سے استفادے کے طریقوں کا جائزہ لیا ہے۔ ان کے مطابق، مولانا مودودی نے جدید علوم اور اسلامی فکر کے در میان ایک منفر دربط قائم کرنے کی کوشش کی۔

برصغیر میں اسلامی احیا کی تحریکات پر ایک اہم کام ، کیلی فور نیابونیور سٹی کی پروفیسر اور ایشین سٹٹریز کی ماہر
الربر اسٹکاف (Barbara Metcalf) نے کیا جو 2014ء کے میں (Barbara Metcalf) نے کیا جو 2014ء کے میں اسلامی عوالے ہوائے جو بیش کرتی المالناء کیا ہے۔ ان کے مطابق، دیوبند تحریک نے برصغیر ہے۔ میٹکاف نے اس تحریک کے فکر کی و تعلیمی اثرات کا گہر امطالعہ کیا ہے۔ ان کے مطابق، دیوبند تحریک نے برصغیر میں اسلامی علوم کی حفاظت اور ان کی ترویج میں نمایاں کر دار ادا کیا، جس کے اثرات آج بھی محسوس کیے جاسکتے ہیں۔ مزید بر آل الطاف احمد عظیمی (2002ء) 3 کی "احیائے ملت اور دینی جماعتیں" برصغیر میں دینی تحریکوں کا ایک معروضی تجزیہ پیش کرتی ہے۔ عظیمی نے ان تحریکوں کی کامیابیوں اور ناکامیوں دونوں کا جائزہ لیا ہے، اور خاص طور پر ان کی فکر می بنیادوں کو زیر بحث لایا ہے۔ ان کے مطابق، دینی تحریکوں کی فکر می تفکیل میں سیاسی و ساجی عوائل کا گہر ااثر رہا ہے۔ یہ کتاب مولانا مودودی اور ابوالحن علی ندوی کی فکر می جدوجہد کو موضوع بناتی ہے۔ مصنف نے اسلامی تحریکوں کی تفکیل اور ان کے اثرات کا تجزیہ کیا ہے، خاص طور پر ان دو مفکرین کے خیالات کے تناظر میں۔ کتاب میں برصغیر میں اسلام کے احیاء کی کو ششوں اور اس کے معاشرتی وسیاسی اثرات کا گہر اجائزہ لیا گیا ہے۔

*Islamic Heritage in Cross-Cultural Perspectives*, (New Delhi: D. K. Printworld, 2000), 4.

<sup>1</sup> كرماني، محدرياض، بصائر مودودي، (لا هور: مكتبه فكر اسلامي، 2008ء)

<sup>2</sup> Metcalf, Barbara D., *Islamic Revival in British India: Deoband, 1860-1900*, (Princeton: Princeton University Press, 2014).

<sup>3</sup> عظیمی،الطاف احمد، احیائے م**لت اور دینی جماعتیں**، (لاہور: دار التذ کیر، 2002ء)،

اجاگر کرتی ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ جدید اسلامی فکرنے بر صغیر کے مسلم معاشر سے میں کس طرح تبدیلیاں پیدا کیں۔ یہ تمام کتب بر صغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کی مختلف جہات کو واضح کرتی ہیں۔ ابوالحسن علی ندوی اور مولانامودودی جیسے مفکرین نے فکری بیداری پیدا کی، جبکہ دیگر مصنفین نے اس فکر کے ارتقاء، اثرات، اور چیلنجز پر روشنی ڈالی ہے۔ ان کتب کامطالعہ آپ کے مقالے کے لیے مستند مواد فراہم کرے گا۔

ادارہ تحقیقات اسلامی (2005ء) <sup>1</sup> نے بین الا قوامی ادارہ برائے فکر اسلامی ، اسلام آباد کے تعاون سے شائع کی ہے۔ اس کا پس منظر دوسالہ مذاکرہ تھاجو" اٹھارویں صدی میں برصغیر میں اسلامی فکر کا جائزہ کے عنوان سے منعقد کیا گیا۔ مذکورہ بالا کتاب میں یہ بتایا گیا ہے کہ اٹھارویں صدی کی کیا اہمیت ہے ، بالخصوص برصغیر کے مسلمانوں کے حوالے سے۔ اس کتاب میں مغلیہ سلطنت کے زوال کے اسباب بیان کئے گئے ہیں اور اٹھارویں صدی کے حوالے سے مسلمانوں کی مذہبی علمی ، فکری اور معاشر تی سعی وجہد کا ذکر بالتفصیل کیا گیا ہے۔

معروف جرمن مستشرق این میری شمل (Annemarie Schimmel (1922-2003) کی کتاب معروف جرمن مستشرق این میری شمل (Islam in the Indian Subcontinent"2 برصغیر میں اسلام کے ثقافتی وروحانی پہلوؤں کا جامع مطالعہ پیش کرتی ہے۔ مصنف نے خاص طور پر صوفیانہ فکر کے اثرات کو زیر بحث لایا ہے۔ انہوں نے یہ واضح کیا ہے کہ کس طرح صوفیانہ فکر نے برصغیر کے مسلمانوں کی مذہبی و ثقافتی شاخت کی تشکیل میں کر دار ادا کیا۔

علاوہ زیں سید مناظر احسن گیلانی 3 کی " ہزارہ دوم یا الف ثانی کا تجدیدی کارنامہ" برصغیر میں تجدیدی کاوشوں کا ایک جامع دستاویز ہے۔ گیلانی نے نئی صدی کے تناظر میں اسلامی فکر کی تجدید کے مسائل و چیلنجز کا گہرا تجزید پیش کیا ہے۔ ان کے مطابق، اسلامی فکر کی تجدید کے لیے ضروری ہے کہ ہم روایت اور جدت کے در میان ایک متوازن راہ تلاش کریں۔ اسی تناظر میں فاروق ندوی 4 نے مختلف قرآنی تراجم اور فن تفسیر پر بات کی ہے نیز مختلف علماء کا بھی ذکر کیا گیا ہے اور تصوف کے مختلف مکاتب کا جائزہ لیا گیا ہے۔ اس کتاب میں اجتہاد کے حوالے سے شاہ ولی اللّٰد کا بھی ذکر کیا گیا ہے نیز مختلف تحریکات کا بھی ذکر ہے۔

اسی طرح ڈاکٹر محمد یوسف نے اپنی کتاب **جدید اسلامی فکر** <sup>5</sup>میں مختلف مسلم مفکرین کے نظریات کا جائزہ لیا ہے اور ان میں موجود مثبت و منفی پہلوؤں کی نشاند ہی کی ہے۔ کتاب میں بر صغیر میں جدید اسلامی فکر کے ارتقاء اور

<sup>1</sup> اداره تحقیقاتِ اسلامی، اتھارویں صدی میں برصغیر میں اسلامی فکر کے رہنما، (اسلام آباد: بین الا توامی اداره برائے فکرِ اسلامی، 2006ء)

2 Schimmel, Annemarie, Islam in the Indian Subcontinent (Leiden: Brill, 1980)

8 گیلانی، سید مناظر احسن ، ہزارہ دوم یا الف ثانی کا تجدیدی کارنامہ، (لاہور:دارالاشاعت، 2005ء)

4 کدوی، محمد فاروق، جنوبی ایشیاء میں مسلم تہذیب و فکر کا مطالعہ، (لاہور: مکتبہ فکر اسلامی 2012ء)، 888

اس کے اثرات کو عمین انداز میں بیان کیا گیاہے۔ : کتاب بر صغیر میں جدید اسلامی فکر کی تشکیل کے عمل کو سمجھنے میں مد د دیتی ہے اور اس کے عملی و نظریاتی پہلوؤں پر تنقیدی بحث پیش کرتی ہے۔

پروفیسر خورشید احمد (2011ء) اکی "تزکیه و تد پر: اسلامی فکر و ثقافت کی بنیادی" معاصر اسلامی فکر کو جدید ساجی و معاشی تناظر میں سمجھنے کی ایک اہم کو شش ہے۔ انہوں نے اسلامی فکر کی تشکیل نو کے لیے ایک جامع نظریاتی فریم ورک پیش کیا ہے، جو روایتی اسلامی علوم کو جدید ساجی علوم سے مر بوط کرنے کی کو شش کر تا ہے۔ ان کے مطابق، اسلامی فکر کی تشکیل نو کے لیے ضروری ہے کہ ہم روایتی علوم کو معاصر علمی و تحقیقی طریقوں سے آشا کریں۔ مطابق، اسلامی فکر کی تشکیل نو کے لیے ضروری ہے کہ ہم روایتی علوم کو معاصر علمی و تحقیقی مجله علی سے آشا کریں۔ محقیقی مجله علی معاشر سے اسلامی اصلاحات کے ایک اسلامی اصلاحات کے ایک اسلامی اصلاحات کے ایک اسلامی اصلاحات کے ایک اسلامی اصلاحات کے معاصر رجحانات پر روشنی ڈالٹ ہے۔ ان کا تجزیہ خاص طور پر اس بات پر مرکوز ہے کہ کس طرح مسلم معاشر سے نے معاصر رجحانات پر روشنی ڈالٹ ہے۔ ان کا تجزیہ خاص طور پر اس بات پر مرکوز ہے کہ کس طرح مسلم معاشر ہے نے دید چیلنجز کا سامنا کرتے ہوئے اینی روائی اقدار کو برقرار رکھنے کی کوشش کی۔

"The Contemporary کی تحقیق (1991) Yvonne Haddad اسی طرح یونے حداد Islamic Revival معاصر اسلامی بیداری کے رجحانات کا ایک اہم تجزیه پیش کرتی ہے۔ یہ تحقیق خاص طور پر اس بات پر روشنی ڈالتی ہے کہ کس طرح مختلف خطوں میں اسلامی بیداری کی تحریکیں مختلف ساجی وسیاسی عوامل سے متاثر ہوئی ہیں۔ حداد کے مطابق ، برصغیر میں اسلامی بیداری کی تحریکیں استعاری دور کے تجربات سے گہرے طور پر متاثر ہیں، جوان کی فکری تشکیل میں ایک اہم عضر ہے۔

"Islamic Revivalism and Its Internal Critics" متن الا مین (2016ء) کم امقالہ "Islamic Revivalism and Its Internal Critics" بر صغیر میں اسلامی احیاء کی تحریکوں کا ایک اندرونی تنقیدی جائزہ پیش کر تاہے۔ امین نے خاص طور پر ان تنقیدی آواز پر اسلامی تحریکوں کی اندر سے اٹھی ہیں۔ ان کے مطابق، یہ تنقیدی آوازیں اسلامی تحریکوں کی اصلاح اور ان کی فکری نشوو نما کے لیے ضروری ہیں۔

Islamic Modernism in the Sub-continent by Ahmad Khan

<sup>1</sup> پروفیسر خورشید احمد، اسلام اور فکر جدید، (لابور: ترجمان القرآن، 2011ء)، خورشید احمد، تزکیه و تدبر: اسلامی فکر و ثقافت کی بناوس، ماینامه ترجمان القرآن، 2011ء)

<sup>2</sup> Robinson, Francis, "Islamic Reform and Modernities in South Asia." *Modern Asian Studies*, vol. 42, no. 2-3 (2008): 259–281.

<sup>3</sup> Haddad, Yvonne, *The Contemporary Islamic Revival: A Critical Survey and Bibliography*, (USA: Greenwood Publications Group, 1991).

<sup>4</sup> Amin, Husnul, and Abdul Rauf, "Islamic Revivalism and Its Internal Critics in the Indo-Pak Subcontinent.", *Hamdard Islamicus*, vol. 39, no. 3 (2016): 55-74

کا اردو ترجمہ برصغیر میں اسلامی جدیدیت (2005ء) اکے نام سے ہوا ہے۔ یہ کتاب برصغیر میں مذہبی و سیاسی فکر سے متعلق نمایاں واقعات کا احاطہ کرتی ہے۔ اس کتاب میں یہ نقطہ نظر پیش کیا گیا ہے کہ " فکر صحیح" کی تلاش میں اختلاف رائے کی اہمیت مسلم ہے۔

مزید برآن ڈاکٹر عزیزاحمد (1985ء) کی کتاب انجاس المار دوترجمہ ہلال احمد زیری نے کہ ایسویں صدی میں بھی مسلمانوں کی اکثریت عصر حاضر کے تقاضوں سے نا آشا ہے۔ یہ کتاب اس امرکی یا ددھانی کر اتی ہے کہ زندہ قوموں کا کیا وطیرہ ہونا چاہے ، انہیں ہم طفر کے تقاضوں سے نا آشا ہے۔ یہ کتاب اس امرکی یا ددھانی کر اتی ہے کہ زندہ قوموں کا کیا وطیرہ ہونا چاہے ، انہیں ہم لمجے اپنے نظریات وافکار اور عملی اقد امات کا جائزہ لیتے رہنا چاہیے اور علم و حکمت اور دانش کو اپنا شعار بنانا چاہیے۔ اس کتاب میں مسلمانا نِ برصغیر کی فہ ہی، سیاسی، معاثی اور تہذیبی مسائل کے اسبب و محرکات کی نشاندہ ی گئی ہے۔ یہ کتاب سطی جو ش و جذبات سے بلند ہو کر ، معروضی حقائی کو مد نظر رکھتے ہوئے مسلمانوں کی تاریخ کا تجزیہ کرنے کی دعوت دیتی ہے ، بالخصوص برصغیر کے حوالے سے ، "حقیقی اسلامی فکر "کا شعور و ادراک ناگزیر ہے تاریخ کا کر اسلامی کی تشکیل نو کا تصور اجا گر ہو سکے۔ بسطمام احمد Bustamam Ahmad اور دیگر (2013ء) 3 کی تحقیق "اسلامی کی تشکیل نو کا تصور اجا گر ہو سے۔ بسطمام احمد المعام احمد المعالم کا تجزیہ بیش میں اسلامی فکر کے جدید بیش کیا ہے۔ ربیجانات پر اہم تدوین ہے۔ یہ کتاب خصوصی طور پر جنوب مشرقی ایشیا میں اسلامی فکر کے جدید بیش کیا ہے۔ ربیجانات پر اہم تدوین ہے۔ یہ کتاب خصوصی طور پر جنوب مشرقی ایشیا میں اسلامی فکر کے جدید ربیجانات کا تجزیہ پیش کیا ہے۔ مصنفین نے اس خطے میں اسلامی تحریکوں کے نشو و نما اور ان کے اثر ات کا مواز ناتی مطالعہ پیش کیا ہے۔

Modern Islam in "ک 4 (Wilfred Cantwell Smith 1979) میں ولفریڈ کینٹویل سمتھ (Wilfred Cantwell Smith 1979) جو سے ایک اہم تحقیقی دستاویز ہے۔میک گل یونیورسٹی کے انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک اسٹڈیز کے ڈائر کیٹر کی حیثیت سے سمتھ نے بر صغیر میں اسلامی فکر کے ارتقاء اور اس پر مؤثر قوتوں کا علمی جائزہ پیش کیا ہے۔ انہوں نے خاص طور پر مذہبی وسیاسی محرکات کا تجزیہ کیا ہے جو بر صغیر میں اسلامی فکر

<sup>1</sup> Khan, Ahmad, *Islamic Modernism in the Subcontinent*, (Translated by Hilal Ahmad Zuberi, Lahore: Sang-e-Meel Publications, 2005)

<sup>2</sup> Aziz Ahmad, *Islami Culture*, (Translated by Muhammad Arif, Lahore: Sange-Meel Publications, 1985).

<sup>3</sup> Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman, and Patrick Jory, *Islamic Thought in Southeast Asia: New Interpretations and Movements*, (Kuala Lumpur: The University of Malaya Press, 2013).

<sup>4</sup>Wilfred Cantwell Smith, *Modern Islam in India: A Social Analysis*, (Delhi: Usha Publications, 1979).

کی تشکیل جدید میں اہم کر دار اداکر رہے ہیں۔ اپنی عربی اور ار دوزبان کی مہارت کی بدولت سمتھ نے مقامی ذرائع سے براوِراست استفادہ کیاہے، جو اس تحقیق کو خصوصی اہمیت عطاکر تاہے۔

تاہم، سمتھ کا تجزیہ بیر ونی مشاہدے پر مبنی ہے اور اس میں مسلم علماء کے داخلی نقطہ نظر کی عکاسی محدود ہے۔ اس کے باوجو د، بیہ کتاب بر صغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے محر کات اور اثرات کو سمجھنے میں اہم معاونت فراہم کرتی ہے۔

عبد الحمید رحمانی (2015ء) کی کتاب "معتدل اسلامی فکر" عصر حاضر معتدل اسلامی فکر کامتلاشی نظر آتا ہے، یہ کتاب اسی ضرورت کو پورا کرتی ہے۔ فہ کورہ بالا کتاب میں دین اسلام کی نمایاں خصوصیات کاذکر کیا گیا ہے نیز عقل و فہم پر بات کی گئی ہے۔ مختلف نسلی فہ اہب کاذکر کرتے ہوئے تعصب اور تقلید کو بھی موضوع سخن بنایا گیا ہے۔ عقل و فہم پر بات کی گئی ہے۔ مختلف نسلی فہ اہم کاذکر کرتے ہوئے تعصب اور تقلید کو بھی موضوع سے علمیت پیندی پر زور دیا گیا ہے اور بے جا اختلافات سے اجتناب کاذکر کیا گیا ہے۔ اس کتاب کا ایک اہم موضوع ہے ہے کہ کس طرح مسلمانوں میں رائج مختلف بدعات نے اصل اسلامی فکر کو پوشیدہ کر دیا ہے۔ ضرورت اس امرکی ہے کہ اس کے فطری واصلی چرہ کو نے نقاب کیا جائے۔

# مغربی اثرات کے مطالعہ پر تحقیقی کام

معاصر دور میں اسلامی فکر کی تفکیل نو کے سامنے متعدد چیلنجز موجود ہیں۔ ڈیجیٹل انقلاب نے جہاں نئے علمی و فکری امکانات پیدا کیے ہیں، وہیں اس نے اسلامی فکر کی نئی تعبیر و تشریح کو بھی ناگزیر بنادیا ہے۔ عالمی معیشت کی پیچید گیاں، ماحولیاتی بحر ان، اور سائبر ٹیکنالوجی کے مسائل ایسے موضوعات ہیں جن پر اسلامی تناظر میں تحقیق کی سخدید ضرورت ہے۔ ان شعبوں میں موجودہ تحقیق کام محدود ہے اور مزید جامع و گہری تحقیق کی گنجائش موجود ہے۔ اس موضوع پر عبدالرحمن الکندی (1990ء) کاکام بھی معاون وراہ نما ہے۔ الفکر الاسلامی الحدیث وصلة بلاستعار الغربی "میں عالم اسلام پر مغربی استعار کے غلبے کے اسباب و اثرات کا جائزہ لیا گیا ہے۔ عالم اسلام بشمول بر صغیر کے مسلمان مفکرین نے اس حوالے سے جو نقطہ نظر پیش کیا ہے اس کا بھی ذکر کیا گیا ہے نیز 'حقیقی اسلامی فکر سخیر کے مسلمان مفکرین نے اس حوالے سے جو نقطہ نظر پیش کیا ہے اس کا بھی ذکر کیا گیا ہے نیز 'حقیقی اسلام میں مصر کو اسے روشناس کرانے کے لیے ان کی علمی فکری اور قلمی کاوشوں کو بھی بیان کیا گیا ہے۔ چوں کہ عالم اسلام میں مصر کو تجدید فکر اسلامی کے حوالے سے اہم مقام حاصل ہے، اس سلسلے میں سید جمال الدین افغانی، مجمد عبدہ اور رشید رضا کی علمی و فکری سامی کاذکر کیا گیا ہے۔ جامعة الاز حرکی فکری اصلاح پر بھی زور دیا گیا ہے۔

بر صغیر میں سرسید احمد خان نے اسلامی فکر کے حوالے سے جس تجد د سے کام لیااس کا ذکر بھی مذکورہ بالا

<sup>1</sup> رحمانی، عبدالحمیدر حمانی، معت**دل اسلامی فکر**، (لا ہور: مکتبه علم و حکمت، 2015ء) 2عبد الرحمن الکندی،الفکر الاسلامی الحدیث **وصل**تر بالاستعمار الغربی، (قاہرہ: دار المعارف، 1990ء)

کتاب میں ہے، نیز علامہ اقبال نے جس متحرک و فعال اسلامی فکر سے مسلمانوں، بالخصوص بر صغیر کے مسلمانوں کو متعارف کر ایااس کا احاطہ بھی یہ کتاب کرتی ہے۔ قادیانی مذہب جو کہ بر صغیر میں مغربی استعار کے غلبے کی یاد گار کی حیثیت ہی نہیں رکھتا بلکہ اس سوچ و فکر کی بھی واضح نشاندہی کرتا ہے ، جو وہ مسلمانوں، خاص طور پر بر صغیر کے مسلمانوں کے حوالے سے رکھتے تھے، اس موضوع کو بھی مذکورہ بالاکتاب میں جگہ دی گئی ہے۔

مذکورہ بالا کتاب میں مغربی استعار کے غلبے کے تناظر میں "حقیقی اسلامی فکر" کے شعور بالفاظ دیگر تجدید فکر اسلامی کی ضرورت پر زور دیا گیا، جو عصر حاضر کااہم ترین مسلہ ہے۔

اسی طرح عبدالفتاح (1977ء) کی کتاب "الفکر الاسلامی فی المعاصر "نہایت اہم ہے۔ مذکورہ بالا کتاب میں مصرکے حوالے سے معاصر اسلامی فکر کا تجزید کیا گیا ہے اور ظاہری امر ہے کہ اس ضمن میں مفتی مجمد عبدہ کاذکر نا گزیر ہے، جن کی تجدید اسلامی فکر کی تحریک نہایت اہم ہے۔ مسلمانوں کی ذہنی و فکری اصلاح اور ان کے فکری جمود کو توڑنامفتی محمد عبدہ کا اہم کارنامہ ہے۔ مفتی محمد عبدہ کے علاوہ اس کتاب میں حسن النباء اور طہ حسین کاذکر بھی کیا گیا ہے۔

مذکورہ بالا کتاب میں مختلف اسلامی اداروں کا کر دار بیان کیا گیاہے اور مسلمانوں کی ذہنی و فکری اصلاح پر زور دیا گیاہے۔" مذہب جدید" کے عنوان سے بھی اس کتاب میں گفتگو کی گئی ہے۔ بحیثیت مجموعی یہ کتاب مسلمانوں کواپنے فکر وعمل کا جائزہ لینے کی دعوت دیتی ہے تا کہ وہ اپنی ذہنی و فکری اصلاح کر سکیس جو کہ عصر حاضر کا اہم تقاضا ہے۔

اسی طرح"الفکر الاسلامی بین العقل و الوحی" فد کوره کتاب میں "عقل اور وحی" کوموضوع بنایا گیاہے، اس کتاب میں مختلف آیات کریمہ کی روشنی کو عقل کو علم اور اللہ تعالیٰ کی عظیم نعمت قرار دیا گیاہے، اس ضمن میں مختلف مسلمان علما واہل دانش کا ذکر کیا گیاہے۔ فد کوره بالا کتاب میں اس حقیقت پر روشنی ڈالی گئی ہے کہ 'وحی' کی بنیاد عقل پر ہے، لیکن غیبات کے ضمن میں عقل کا کوئی کر دار نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کی نظر میں وہی عقل و فکر قابل قدر ہے جس کو اعقل سلیم 'اور 'فکر سلیم 'سے تعبیر کیا گیاہے اور انہی کی بدولت 'حقیقی اسلامی فکر اکا شعور اجا گر ہوسکتا ہے۔

اسی طرح " فکر اسلامی کی تجدید حقیقت ، فریب " کتاب کے مقدمہ میں مصنف نے بیسویں صدی میں

\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> عبدالفتاح، محمد، الفكر الاسلامي في المعاصر، (قامره: دار الفكر العربي، 1977ء) 2 المدني، عبدالحكيم، الفكر الاسلامي بين العقل والوحي، (قامره: دار الفكر، 1985ء)

امت مسلمہ میں پیدا ہونے والی اسلامی بیداری کا ذکر کیا ہے، اس ضمن میں مختلف اسلامی تحاریک کے نقطہ نظر اور اثرات کا مخضر جائزہ لیا ہے نیز مغرب ویورپ اور خود مسلمانوں کے مغرب زدہ طبقات کے رد عمل کو بھی بیان کیا ہے۔ مذکورہ بالا کتاب میں مصنف نے لفظ "تجدید" کی حقیقت پر روشنی ڈالی ہے جو کہ خالص اسلامی اصطلاح ہے۔ مصنف نے اس راز سے بھی پر دہ اٹھایا ہے کہ مذکورہ بالا اسلامی اصطلاح کو کس طرح مغربی و سیکولر ذہنیت رکھنے والے مسلمان اور خود اہل مغرب اور یورپ اپنے تخریبی مقاصد کے لئے استعمال کر رہے ہیں۔ اس حوالے سے انہوں نے "دورِ حاضر میں تجدید کے رجانات "کے عنوان سے اولین باب سپر دِ تحریر کیا ہے۔

مذکورہ بالا کتاب میں مصنف نے عرب دنیا کے حوالے سے خصوصی طور پر اسلامی بیداری کا ذکر کیا ہے اور سیکولر ذہن رکھنے والے عرب اہل فکر و نظر کا بھی ذکر کیا ہے۔ آخری باب میں مصنف نے تجدید کے حوالے سے اس سیکولر طریقہ کار کا ذکر کیا ہے، جس کو بروئے کار لانے کے لیے اہل مغرب ویورپ بر سرپیکار ہیں۔ مذکورہ بالا کتاب کا مطالعہ ہر مسلمان، بالخصوص مذہبی طبقات، اہل فکر و نظر ، اسا تذہ و طلبا اور نوجوان نسل کے لئے مفید ہے تا کہ وہ عالمی اسلام دشمن عناصر بالخصوص خود اپنے گھر کے دشمنوں کے فکری و نظری حملوں کا نشانہ بننے کے بجائے ان کا تدارک کرنے کے قابل ہو سکیں۔

"اسلامی ثقافت اور دور جدید" مار ماڈیو ک پکتھال (2003ء Marmaduke Pickthall) کی مذکورہ بالا کتاب مختلف خطبات پر مشتمل ہے۔ جس میں مختلف مذہبی، علمی، اور معاشر تی، تہذیبی اور سیاسی موضوعات پر قلم اٹھایا گیا ہے۔ مسلمانوں کے عروج و زوال کے اسباب بیان کئے گئے ہیں۔ علماء کے طرز فکر وعمل کا جائزہ لیا گیا ہے۔ اسلام کے بنیادی اصولوں اخوت و مساوات پر بات کی گئی ہے نیز مسلمانوں میں جو غیر اسلامی رسوم و رواج پائے جاتے اسلام کے بنیادی اصولوں اخوت و مساوات پر بات کی گئی ہے نیز مسلمانوں میں جو غیر اسلامی رسوم و رواج پائے جاتے ہیں ان کا بھی ذکر کیا گیا ہے۔ پکتھال (1930ء) کی سب سے بڑی مذہبی علمی و ادبی خدمت قر آن حکیم کا انگریزی زبان میں ترجمہ ہے جو "The Glorious Qur'an" کے نام سے شاکع ہوا، اس ترجمہ کا مقصد بقول خود ان کے انگریزی دان طبقے کو حقیقی اسلامی فکر سے متعارف کر انا تھا۔

"The Road to Makkah" علامہ محمد اسد (1954ء) 3 کی تصنیف ہے، جو ایک نومسلم تھے اور بیسویں صدی کی مشہور بااثر شخصیت اور بہترین مصنف تھے۔ ان کی مذکورہ بالاکتاب میں دین اسلام کی حقانیت کو بڑے فطری اور موثر انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ مسلم وغیر مسلم سب کے لئے یہ ایک منفر دو مفید کتاب ہے جو حقیقی

<sup>1</sup> ندوی، محمد فاروق، فکر اسلامی کی تجدید: حقیقت یا فریب، (لامور: مکتبه علم و عرفان، 2005ء)

<sup>2</sup>Pickthall, Marmaduke, *Islamic Culture and the Modern Age*, (Translated by Tura Kina Qazi. Lahore: Sang-e-Meel Publications, 2003).

<sup>3</sup> Asad, Muhammad, *The Road to Mecca*, (New York: Simon and Schuster, 1954).

#### اسلامی فکر کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔

"Revolution of اى طرح تھامس جان بگلو(2004ء Thomas John Butko) اى طرح تھامس جان بگلو(2004ء Revelation: A Gramscian Approach to the Rise of Political Islam in Palestine"

مشرق وسطی میں اسلام کے سیاسی ارتفاء کا ایک منفر د تجزیبہ پیش کرتا ہے۔ بٹکونے گرامشی (جو کہ یورپ میں ایک نظریات کی روشنی میں سیاسی اسلام کی نشوو نما کا تجزیبہ کیا میں ایک نظریات کی روشنی میں سیاسی اسلام کی نشوو نما کا تجزیبہ کیا ہے۔ ان کے مطابق، سیاسی اسلام کی تحریکیں محض مذہبی تحریکیں نہیں، بلکہ وہ معاشرتی و سیاسی تبدیلی کے لیے جدوجہد کرنے والی تحریکیں ہیں۔

محولہ بالا تحقیقی مواد کے جائزے سے یہ واضح ہوتا ہے کہ نظریاتی سطح پر کئی اہم خلا موجود ہیں۔ مغربی فکر کے انتزات کا ذکر تو ملتا ہے، لیکن یہ تجزیہ متوازن نہیں ہے اور زیادہ تر منفی پہلوؤں پر توجہ دی گئی ہے، جبکہ مثبت اثرات کا جائزہ نظر انداز کیا گیا ہے۔ خاص طور پر موجودہ دور کے سائنسی و تکنیکی چیلنجز کے حوالے سے اسلامی فکر کی تشکیل نوکا کوئی جامع منصوبہ موجود نہیں ہے، جو کہ عصر حاضر کی اہم ضرورت ہے۔ خصوصاً جدید دور کے تقاضوں کے تناظر میں، یہ نظریاتی خلااس موضوع پر مزید تحقیق کی اشد ضرورت کو ظاہر کرتے ہیں۔

# (Rationalc of The Study) جوازِ شخقیق

برصغیر میں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کے موضوع پر کیے گئے مطالعات سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ اگرچہ تاریخی اور نظریاتی پہلوؤں پر قابلِ قدر کام ہواہے، تاہم معاصر دور کے چیلنجز اور ان کے اثرات کی تفہیم میں کئی تحقیقی خلاء موجود ہیں۔ خاص طور پر "برصغیر میں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید: جہات واثرات کا تجزیاتی مطالعہ "کے تناظر میں دیکھا جائے تواسلامی فکر کی عملی رہنمائی پر محدود تحقیق دستیاں ہے۔

برطانوی دور میں تعلیمی اصلاحات کے اثرات، صوفیانہ فکر کے جدید معاشر تی کر دار، اور اجتہاد کی عملی تطبیق جیسے موضوعات پر بھی مزید تحقیق کی ضرورت محسوس ہوتی ہے۔ موجودہ تحقیقی مواد میں تجدیدی تحریکوں کے اثرات اور برصغیر میں ہونے والی فکری، معاشر تی، اور سیاسی تبدیلیوں کا تفصیلی اور معروضی تجزیه ضروری ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ خواتین، مسلم اقلیتوں، اور نوجوان نسل کو در پیش فکری و نظریاتی چیلنجز کے تناظر میں اسلامی فکر کی نئی تعبیر کی کمی محسوس ہوتی ہے۔ یہ تحقیقی خلاء اس پی ایچ ڈی مقالے "برصغیر میں فکر اسلامی کی تھکیل جدید: جہات واثرات کا تجزیاتی مطالعہ "کے لیے ایک بنیاد فراہم کرتے ہیں، جس میں ان معاصر چیلنجز کا تجزیہ کرتے جدید کرتے

\_

<sup>1</sup> Butko, Thomas John. "Revelation or Revolution: A Gramscian Approach to the Rise of Political Islam.", *British Journal of Middle Eastern Studies*, vol. 31, no. 1 (2004)

ہوئے اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے نظریاتی اور عملی پہلوؤں کو اجاگر کیا جائے گا۔ اس تحقیق کا مقصد برصغیر کے مخصوص تاریخی، ساجی، اور ثقافتی تناظر میں فکرِ اسلامی کی تشکیل جدید کی جہات اور اثرات کو دریافت کرناہے، تا کہ معاصر مسلم معاشرے کو درییش مسائل کا عملی اور فکری حل پیش کیا جاسکے۔

برصغیر پاک وہند میں اسلام کی آمد نے ایک نئی تہذیبی، ثقافتی اور فکری تحریک کا آغاز کیا۔ اسلامی فکر کی تشکیل جدید کا مطالعہ نہ صرف تاریخی اہمیت کا حامل ہے بلکہ موجودہ دور میں بھی اس کی معنویت بر قرار ہے۔ اس عمل کو سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم ان تاریخی، ساجی اور فکری عوامل کا گہر امطالعہ کریں جواس تشکیل کے پیچھے کار فرماتھے، اور ان کی روشنی میں حال اور مستقبل کے تقاضوں کو سمجھنے کی کو شش کریں۔

برصغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کا عمل مختلف ادوار سے گزرا۔ ہر دور کے محرکات کا مطالعہ اس تحقیق کا ایک اہم پہلو ہے، جس سے یہ سمجھنے میں مد د ملے گی کہ شاہ ولی اللہ سے لے کر علامہ اقبال تک، جس طرح معاشر ب کا تجزیہ کر کے امت کے احیا کو، ان عظیم شخصیات نے اپنے افکار و نظریات کے ذریعے اسلامی فکر کو جدید تقاضوں کے مطابق ڈھالنے میں نمایاں کر دار ادا کیا اور برصغیر میں اسلامی فکر کو نئی جہت دی اور اسے جدید چیلنجوں کا سامنا کر نے قابل بنایا۔ ان کا تجزیہ سامنے آئے جو حال اور مستقبل کے لیے سامان فکر مہیا کرے۔

برصغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے علمی، فقہی، ساجی اور سیاسی پہلوؤں کا تجزیہ بھی یہ سیجھنے میں مدد

کرے گا کہ کس طرح اسلامی فکر نے جدید دور کے چیلنجوں کا سامنا کیا اور کن طریقوں سے اس نے خود کو موجودہ

حالات کے مطابق ڈھالا۔ اس عمل کے دوران پیش آنے والی مشکلات اور ان کے حل کے لیے اپنائے گئے طریقوں کا

مطالعہ بھی اس تحقیق کا حصہ ہے۔ اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے برصغیر پر مرتب ہونے والے اثرات کا جائزہ لینا اس

تحقیق کا اہم مقصد ہے۔ یہ تشکیل جدید برصغیر کے معاشرتی، ثقافتی اور سیاسی ڈھانچ پر گہرے اثرات چھوڑ چکی ہے۔

موجودہ دور میں ان اثرات کی نوعیت اور مستقبل میں ان کے مکنہ نتائج کا تجزیہ کرناضر وری ہے۔

# فصل سوم:

# بنيادي سوالات، مقاصد اور منهج تحقيق

#### بيانِ مسئله (Statement of the Problem)

برصغیریاک وہند میں اسلام کی آمد کے بعد سے یہاں اسلامی فکر کی ترقی اور تروی کا ایک مسلسل عمل جاری رہا ہے۔ اس خطے میں اسلامی تعلیمات نے نہ صرف مذہبی بلکہ ساجی، ثقافتی، اور علمی سطح پر گہرے انزات مرتب کیے ہیں۔ تاہم، جدید دور میں اسلامی فکر کو ایسے نئے چیلنجز اور مسائل کا سامنا کرنا پڑا ہے جنہوں نے اس کی تشکیل جدید کی ضرورت کو دوچند کر دیا ہے۔ عالمی سطح پر تیزی سے بدلتے ہوئے ساجی، سیاسی، اور علمی حالات نے اسلامی فکر کو نئے ساخچ میں ڈھالنے کی ضرورت کو جنم دیا۔ اس تناظر میں، برصغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کا عمل ایک نئی اہمیت اختیار کر گیا ہے۔

موجودہ تحقیقی مطالعات میں بر صغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے مختلف پہلوؤں کا مطالعہ تو کیا گیا ہے،
تاہم ایک جامع تجزیاتی مطالعہ کی کمی محسوس کی جاتی ہے۔ خاص طور پر، اسلامی فکر کو در پیش جدید چیلنجز، ان چیلنجز
کے حل کے لیے اختیار کیے گئے طریقے، اور ان کے نتائج کے بارے میں مربوط مطالعہ موجود نہیں ہے۔ اس تحقیقی
خلا کو پُر کرنے کے لیے اس تحقیق میں برصغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے محرکات، شخصیات، جہات، اور
اثرات کا تفصیلی جائزہ پیش کیا کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

## مقاصد شخقیق (Objectives of the Study)

متذكرہ بالامسكد تحقیق كے تناظر میں اس تحقیق كے مقاصد درج ذیل ہیں:

1۔ بر صغیر میں اسلام کی آمد اور فکرِ اسلامی کی ترویج واشاعت کے ذرائع کی تحقیق کرنا۔

2\_ بر صغیر میں فکرِ اسلامی کی اصلاح و تجدید کی ضرورت اور محرکات کا جائزہ لینا۔

3۔ بر صغیر میں فکرِ اسلامی کے احیاء و تجدید کی مختلف جہات کا تجزیہ کرنااور اس سلسلہ کی اہم شخصیات اور تحریکات کے کر دار کا مطالعہ کرنا۔

4۔ بر صغیر میں احیائے فکرِ اسلامی کے اثرات کا تجزیاتی مطالعہ کرنا۔

### بنيادي سوالاتِ تحقيق (Research Questions)

موجوده مقاله درج ذیل سوالات پر انحصار کرتاہے:

1- برصغیر میں فکرِ اسلامی کے ارتقاء کے ذرائع کیارہے ہیں؟

2- بر صغیر کی اہم شخصیات اور تحریکات کی طرف سے فکرِ اسلامی کی اصلاح اور تجدید کی حکمتِ عملی کیسے مؤثر ثابت ہوئی؟

3۔ برصغیر میں فکرِ اسلامی کی تشکیل جدید کی مختلف جہات کا احاطہ کن حوالوں سے ممکن ہے؟ 4۔ برصغیر میں احیائے فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کے اثرات کس نوعیت کے ہیں،بدلتے تقاضوں میں مزید ضروریات کیاہیں؟

# منهج تحقیق (Research Methodology)

یہ تحقیق معیاری طریقہ کار (Qualitative Approach) کے ساتھ تجزیاتی اسلوب (Qualitative Approach) کے ساتھ تجزیاتی اسلوب (Research) پر مبنی ہے۔ موضوع کی نوعیت کو مد نظر رکھتے ہوئے مواد کے گہرے مطالعے اور تجزیے کے لیے متنی تجزیہ (Discourse Analysis) کے طریقے اختیار کیے گئے ہیں۔ اس منہج کے تحت مختلف متون کا تنقیدی جائزہ لیا گیا اور ان کے مابین باہمی ربط کو اجا گر کرتے ہوئے تحقیق کے بیں۔ اس منہج کے تحت مختلف متون کا تنقیدی جائزہ لیا گیا اور ان کے مابین باہمی ربط کو اجا گر کرتے ہوئے تحقیق کے بیں۔

اس تحقیق میں بنیادی (Primary) اور ثانوی (Secondary) دونوں قسم کے مصادر سے استفادہ کیا گیا ہے۔ آیات قرآن یہ کی تفہیم و تشریح کے لیے تفسیر الطبری، تفسیر ابن کشیر، روح المعانی، تدبر قرآن اور تفہیم القرآن جیسی معتبر تفاسیر سے استفادہ کیا گیا ہے۔ ان مصادر کا انتخاب اس لیے کیا گیا ہے کہ یہ تفاسیر اپنے علمی وزن اور جامعیت کی وجہ سے خاص اہمیت کی حامل ہیں۔

احادیث نبویہ کے حوالے سے صحیح بخاری، صحیح مسلم،اور سنن ابی داؤد جیسے معتبر مصادر سے رجوع کیا گیاہے۔ یہ کتب حدیث اپنی صحت اور اعتبار کی وجہ سے اہل علم کے نز دیک خاص مقام رکھتی ہیں۔ ان کتب سے موضوع سے متعلق احادیث کا انتخاب کرکے ان کی روشنی میں شحقیق کو آگے بڑھایا گیاہے۔

بر صغیر کی تاریخ کے مطالعہ کے لیے تاریخ فرشتہ، تاریخ فیروز شاہی، طبقات ناصری، موج کو ثر اور بر صغیر میں اسلام کے اولین نقوش جیسی معتبر کتب سے استفادہ کیا گیا ہے۔ یہ کتب بر صغیر میں اسلام کی آمد، اس کے پھیلاؤ اور یہال کی اسلامی تہذیب و تدن کے ارتقاء کی بہترین عکاسی کرتی ہیں۔

بر صغیر میں فکر اسلامی کی تجدید واصلاح کے موضوع پر مکتوبات امام ربانی، ججۃ اللّہ البالغہ، اسباب بغاوت ہند، سرگذشت مجاہدین، تاریخ دعوت وعزیمت، خلافت و ملوکیت اور تجدید واحیائے دین جیسی کتب کا گہر امطالعہ کیا گیا ہے۔ یہ کتب بر صغیر میں اسلامی فکر کی تجدید واصلاح کی تحریکوں اور ان کے محرکات کو سمجھنے میں معاون ثابت ہوئی ہیں۔

مزید بر آن، جدید تحقیقی ذرائع میں ڈیجیٹل لا ئبریریز اور اکیڈ مک جر نلز سے بھی استفادہ کیا گیا ہے۔ مکتبہ

شاملہ، کتاب و سنت، اسلامک ریسر ج انسٹیٹیوٹ اور ریختہ لائبریری جیسے آن لائن ذرائع سے بھی معلومات حاصل کی گئی ہیں۔ان جدید ذرائع نے تحقیق کوزیادہ جامع اور معاصر بنانے میں مد د کی ہے۔

تحقیقی طریقہ کار کے لحاظ سے مذکورہ مصادر سے مواد کی جمع آوری کے بعد ان کا گہر امطالعہ کیا گیا، موضوع سے متعلق معلومات کی درجہ بندی کی گئی، مختلف آراء کا تقابلی جائزہ لیا گیا، تاریخی واقعات کی تصدیق و توثیق کی گئی اور پھر نتائج کی تدوین و ترتیب کی گئی۔ اس پورے عمل میں خصوصی توجہ اس امر پر دی گئی ہے کہ تمام معلومات معتبر مصادر سے حاصل کی جائیں اور ان کا تجزیہ علمی و تحقیقی اصولوں کے مطابق کیا جائے۔ تجزیے کے دوران موضوعیت اور غیر جانبداری کو بقین بنایا گیا ہے تا کہ تحقیق علمی و تحقیقی اصولوں کے عین مطابق ہو۔

#### مدودودائره کار (Scope and Delimitations of the Study)

اس تحقیقی مقالے کا بنیادی دائرہ کاربر صغیر پاک وہند میں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کے تجزیاتی مطالعے پر مشتل ہے۔ تحقیق کا زمانی اصاطہ ساتویں صدی عیسوی میں اسلام کی آمدسے لے کر بیسویں صدی تک کے دور پر محیط ہے، جس میں برصغیر میں اسلامی فکر کے ارتقاء، تجدید، اور اصلاح کے مراحل کا جائزہ لیا گیا ہے، اور معاصر دور تک اس کے اثرات کا تجزید کیا گیا ہے۔

اس مطالع میں برصغیر کی ان نمایاں شخصیات اور تحریکات پر خصوصی توجہ دی گئی ہے جنہوں نے فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید میں اہم کر دار ادا کیا۔ تحقیق کامر کزی محور فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کی مختلف جہات اور ان کے معاشرتی، سیاسی، اور دینی اثرات کے تجزیے پر ہے۔ یہ تحقیق بنیادی طور پر اردو، عربی، اور انگریزی زبان میں دستیاب مستند علمی مواد تک محدود ہے۔ ان زبانوں میں موجود مصادر کا انتخاب اس لیے کیا گیا ہے کہ وہ برصغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کے مطالع کے لیے سب سے زیادہ مستند اور جامع معلومات فراہم کرتے ہیں۔

تحقیق کی موضوعاتی حدود کے تحت بر صغیر کے تمام علاقوں کا مساوی مطالعہ ممکن نہیں تھا، لہذازیادہ تر توجہ ان مر اکز پر مر کوز کی گئی ہے جہاں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کی نمایاں کو ششیں ہوئیں۔ ان میں دہلی، لاہور، لکھنو کے جیسے علمی مر اکز شامل ہیں۔ مزید بر آں، تحقیق کا دائرہ کار فکرِ اسلامی کے تمام پہلوؤں کے بجائے تشکیلِ جدید سے متعلق مخصوص عناصر تک محدودر کھا گیاہے، تا کہ تحقیق کے بنیادی مقاصد پر توجہ مر کوزر ہے۔

اس تحقیق میں اکیسویں صدی کے جدید چیلنجز اور ان کے مخصوص مسائل کا تفصیلی جائزہ شامل نہیں کیا گیا ہے۔ یہ پہلو اگرچہ اہم ہیں، لیکن ان کا احاطہ تحقیق کے دائرہ کارسے باہر ہے۔ تاہم، یہ تحقیق آئندہ کے لیے ان موضوعات پر مزید تحقیق کی بنیاد فراہم کرتی ہے، خاص طور پر جدید دور میں در پیش ساجی، سیاسی، اور فکری چیلنجز کے تناظر میں۔

# (Chapterization of Research Theme) ابواب و فصول کی تقسیم و تر تیب

زیر نظر تحقیق کو درج ذیل پانچ ابواب میں تقسیم کیا گیاہے:

باب اول تعارفی مباحث پر مبنی ہے۔ اس باب میں تحقیق کے بنیادی مباحث، منہج تحقیق، مقاصدِ تحقیق، مقاصدِ تحقیق، حدود و دائرہ کار، اور تحقیق کی علمی و عملی اہمیت پر تفصیلی روشنی ڈالی گئی ہے۔ اس باب میں یہ بھی وضاحت کی گئی ہے کہ برصغیر میں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کو کیوں موضوعِ تحقیق بنایا گیا ہے اور اس تحقیق سے کون سے نتائج اخذ کیے جا سکتے ہیں۔ یہ باب تحقیق کے لیے ایک نظریاتی اور فکری بنیاد فراہم کر تاہے۔

باب دوم برصغیر میں اسلام کی آمد اور فکرِ اسلامی کے ارتقاء پر مرکوزہے۔ اس باب کی پہلی فصل میں فکرِ اسلامی کی بنیادی اساس کو واضح کیا گیاہے، جس میں ایمانیات، عبادات، اخلاق، اور معاملات کے در میان باہمی تعلق کو بیان کیا گیاہے۔ اس سے قارئین کو فکرِ اسلامی کے بنیادی ڈھانچے کو سمجھنے میں مدد ملتی ہے۔ دوسری فصل میں ساتویں صدی عیسوی سے اٹھار ہویں صدی عیسوی تک کے برصغیر میں فکرِ اسلامی کی ترویج واشاعت کا تاریخی جائزہ پیش کیا گیاہے۔ اس میں برصغیر کے عربوں سے ساجی، سیاسی، اور ثقافتی روابط کی تشریح کی گئی ہے اور بیے بتایا گیاہے کہ اسلام کی اشاعت اور ترویج کے کون سے اہم ذرائع اور طریقے استعال کے گئے۔

باب سوم برصغیر میں فکر اسلامی کی اصلاح و تجدید کے محرکات اور اہم شخصیات کی حکمت عملی کا جائزہ لیتا ہے۔ اس باب میں احیائے فکر اسلامی کے سلسلے میں نمایاں شخصیات، ان کی خدمات، اور تجدید فکر میں صوفیاء اور علماء کے کر دار کو نمایاں کیا گیا ہے۔ ان شخصیات کی علمی اور فکری خدمات کا تجزیه کرتے ہوئے یہ واضح کیا گیا ہے کہ انہوں نے کس طرح اسلامی فکر کی اصلاح اور تجدید کے لیے کام کیا۔ اس باب میں خاص طور پر انیسویں اور بیسویں صدی کے برصغیر میں اسلامی فکر کی تجدید کے اسباب اور ان کے اثرات کو بیان کیا گیا ہے، تاکہ اس دور کی فکری تحریکوں کے محرکات کو سمجھاجا سکے۔

باب چہارم برصغیر میں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کی مختلف جہات پر مشمل ہے۔ اس باب میں انیسویں اور بیسویں صدی میں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کے اہم رجحانات اور ان کے پس منظر کا جائزہ لیا گیا ہے۔ پہلی فصل میں تشکیلِ جدید کی نمایاں جہات اور ان کے ارتقاء پر بات کی گئی ہے۔ دوسری فصل میں برصغیر کی چند نمایاں شخصیات کے نشکیلِ جدید کی نمایاں جہات اور ان کے ارتقاء پر بات کی گئی ہے۔ دوسری فصل میں برصغیر کی چند نمایاں شخصیات کی فر ہجی افکار کو جدید تقاضوں سے ہم آ ہنگ کرنے کی کوشش کی۔ تیسری فصل میں برصغیر کی روایت فکر، جمیت دین، اور دینی روایت کی اہمیت پر تفصیلی گفتگو کی گئی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ان علما اور مفکرین کی خدمات کا جائزہ لیا گیا ہے جنہوں نے اس روایت کو مضبوط بنیاد فراہم کی۔

باب پنجم بر صغیر میں فکرِ اسلامی کی تشکیل جدید کے اثرات کا تجزیه پیش کر تا ہے۔ اس باب میں معاشر تی، سیاسی، اور دینی پہلوؤں پر ان اثرات کو تفصیل سے بیان کیا گیاہے۔ پہلی فصل میں ان نمایاں تحریکوں جیسے تحریکِ علی گڑھ، تحریکِ خلافت، تحریکِ ریشمی رومال، اور تحریکِ علائے ہند کے اثرات کا جائزہ لیا گیا ہے، جنہوں نے برصغیر کے ساجی اور ثقافتی ماحول کو متاثر کیا۔ دوسری فصل میں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کے سیاسی اثرات پر بات کی گئی ہے، جس میں برصغیر کی سیاسی تحریکوں پر اسلامی فکر کے اثرات کو واضح کیا گیا ہے۔ تیسری فصل میں دینی ومذہبی فکر پر ان اثرات کا تجزیہ کیا گیا ہے۔ تیسری فصل میں دینی ومذہبی فر پر ان اثرات کا تجزیہ کیا گیا ہے، جنہوں نے برصغیر کے مسلمانوں کے مذہبی رویوں اور دینی فکر کو نئے سانچے میں ڈھالنے میں کر دار ادا کیا۔

یہ تمام ابواب تحقیق کوایک مربوط اور منطقی ساخت فراہم کرتے ہیں، جس سے برصغیر میں فکرِ اسلامی کی تشکیلِ جدید کے تاریخی، فکری، اور عملی پہلوؤں کا جامع تجزیہ ممکن ہو تا ہے۔ ہرباب مخصوص جہات کوزیرِ بحث لا تا ہے، جس سے تحقیق کے مقاصد اور سوالات کے جوابات فراہم کیے جاسکتے ہیں۔

باب دوم: برصغیر میں اسلام کی آ مداور فکر اسلامی کی ترویج فصل اول: فکر اسلامی کا توضیحی مطالعہ فصل دوم: برصغیر میں اسلام کی آ مداور فکر اسلامی کی ترویج (ساتویں سے پندر ہویں صدی عیسوی تک کا دور)

### باب دوم

# برصغیر میں اسلام کی آمداور فکر اسلامی کی ترویج

#### تعارف باب

برصغیر میں اسلام کی آمد اور فکر اسلامی کی ترویج وارتقاء کے اس باب میں فکر اسلامی کی بنیادی تفهیم اور برصغیر میں اس کے ارتقائی سفر کا جائزہ لیا گیا ہے۔ اس باب کو دو فصلوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ پہلی فصل میں فکر کی نوعیت اور خصوصیات پر روشنی ڈالی گئی ہے۔

دوسری فصل میں برصغیر میں اسلامی فکر کی آمد سے لے کر پندرویں صدی عیسوی تک کی ترویج وار تقاء کا تفصیلی جائزہ پیش کیا گیا ہے۔ اس فصل میں برصغیر میں اسلامی افکار کی آمد، ان کی اشاعت، مختلف ادوار میں ان کی نشوونما، اور ان کے ارتقائی مر احل کا تفصیلی مطالعہ شامل ہے۔ اس دور میں فکر اسلامی کی ترویج میں اہم کر دار ادا کرنے والی شخصیات اور ان کی خدمات کا بھی احاطہ کیا گیا ہے۔

اس دور میں بر صغیر میں مسلمانوں کی با قاعدہ حکومت جو سلطنت دہلی (1206-1526)، کے نام سے مشہور ہے، تین صدیوں تک قائم رہی۔

### قصل اول:

# فكر اسلامي كاتوضيحي مطالعه

انسانی معاشرے میں فکر کی اہمیت نا قابل انکارہے۔ فکر انسانی سے مراد، انسانی سوچ اور نظریہ حیات ہوتا ہے جس کی بنیاد غورو تدہر پررکھی گئی ہو۔ غور و فکر اور عقل و تدہر ہی وہ واحد اور غالب ترین خوبی ہے جو انسان کو دیگر متمام مخلوق سے متاز کرتی ہے۔ قوت فکر ہی انسان کی معنویت کا حقیقی ثبوت ہے۔ اگریہ تو انائی نہ ہو تو سب قوتیں معطل و مفلوج ہو کررہ جاتی ہیں خواہ وہ قوت عاملہ ہو، سامعہ ہو یابصر سب کی غیر متحرک ہوتی ہیں۔ لغوی اعتبار سے فکر عربی زبان کا لفظ ہے جس کا مادہ ف، ک، رہے۔ یہ باب فکر یفکر بروزن مَصَرَ یَنْصُرُ سے ہے۔ ا

(( الفكر مقلوب والفكر  $\mathcal D$  لكن ستعمل الفكر في المعنى وهو فرك الامور وبحثها طلبا الوصول الى حقيقتها))  $^2$ 

(لفظ فکر دراصل فر ک سے مقلوب ہے۔ لیکن فکر کالفظ زمانہ کے متعلق استعال ہو تا ہے۔ جس کے معنی معاملہ کی تہہ تک پہنچنے کے لئے اس کے بارے میں چھان بین کرنے کے ہیں )۔

(( الفكرة قوة مطرقة للعلم الى المعلوم والتفكر جولان تلك القوة بحسب نظر العقل)) 3

(فکراس قوت کو کہتے ہیں جو علم کو معلوم کی طرف لے جائے اور تفکر کے معنی فکر و نظر اور عقل کے مطابق اس قوت کوجولانی دینے کے لئے ہیں )۔

گویا، کسی بھی معاملہ مسئلہ کے حل کے لیے مسائل کی تہہ تک پہنچنا غور و فکر کرناضر وری ہے اس کے بغیر کامیابی کا حصول ناممکن ہے۔ امام غزالی کھتے ہیں: ((الفکر مفتاح المعارفة والکشف)) 4 (فکر معرفت اور کشف کی کلید ہے)۔ کیمیائے سعادت میں انہوں نے صحیح فکر کو سعادت کہا ہے:

"دل جومانند باد شاہ ہے اگر وزیر یعنی عقل سے مشورہ اور خواہش وغصہ کو حرام کرکے عقل اپنا محکوم بنالے یعنی ا اچھی فکر پر چل پڑے توبدن کا نظام بھی درست رہے گا اور فکر بھی سعادت کا باعث ہے لیکن اگر فکر صحیح کی راہ

1 الزبیدی، محمود مرتضیٰ حسینی، **تاج العروس (بیر وت:** دارالفکر،1994ء)ج،7،ص359

2 الاصفهانی، حسین بن محمد الراغب، **المفردات فی غرائب القر آن**، (بیروت: دارالعلم للملابیین)، ص، 384 نسب

308 الاصفهاني، **المفردات**، ص808

4 الغزالي، ابوحامد محدين محر، احياء علوم الدين (بيروت: دارالمعرفة) ج1، ص332

پرنہ چلی، غصہ اور خواہش کی قیدی بن گئ تو یہ فکری تباہی اور انسان کی ہلاکت ہے "۔ ا فکر کا لفظ اردو زبان میں انہی معنوں میں استعال ہوا ہے جیسے کہ عربی زبان میں آیا ہے۔ فرہنگ آصفیہ کے مطابق فکر سے مر اد، سوچ بچپار، اندیشہ، خیال، تدبیر، دھیان، غم، رنج، اندوہ، ملال، خاطر غور، تامل، حاجت وغیرہ۔ <sup>2</sup> اسی طرح انگریزی زبان میں "Thought" کا لفظ فکر کے لیے استعال ہوا ہے۔ جس کے معنی ہیں: غورو فکر، سوچ بچپار، غوروخوص، خیال، تدبیر منشامقصد، موضوع فکر، ارادہ۔ <sup>3</sup> انسانی غور و فکر کے لیے انگریزی زبان میں متعدد الفاظ استعال ہوتے ہیں جیسے:

"Care, Deliberation, Idea, Anxiety, Imagination, Meditation, Notion, Opinion"<sup>4</sup>

(توجہ، فکر، تشویش، سوچنے غور کاعمل، غور فکر، اچھی طرح غور وفکر، ہر ذہنی تاثر تخلیق کرنے کاعمل، وجدانی تخلیق رائے یاخیال)۔

ڈاکٹر جمیل جالبی کے بقول:

"انگریزی زبان میں کسی گروہ کی فکر، سوچ، فہم و گیان اور مجموعی ذہنیت کی صلاحیت اور قوت کو "Intellect" کہا گیاہے۔ اسی وجہ سے "Intellectual" کا معنی تعمیر می فکر میں مشغول صاحب دانش، صاحب عقل اور روشن خیال انسان کے ہیں "۔ <sup>5</sup>

#### علامه اقبال فرماتے ہیں:

"In its essential nature, then thought is not static: It is dynamic and unfolds its internal infinitude in time like the seed which, from the very beginning, carries within itself the organic unity of the tree as a present fact. Thought is therefore, the whole in its dynamic self- expression."

"فکر اپنی ماہیت میں متحرک ہے۔ ساکن نہیں اور باعتبار زمانہ دیکھا جائے تو وہ اپنی اندرونی لا متناہیت کا اظہار اس نیج کی طرح کرتی ہے جس میں پورے درخت کی نمو پذیر وحدت وقت ایک حقیقت حاضرہ کے طور پر شروع ہی سے موجو درہتی ہے۔ جہاں تک اظہار کا تعلق ہے تو فکر کی مثال ایک "کل" کی ہے"۔ اسی طرح ڈاکٹر برمان احمد فارو تی انسانی فکر کے بارے میں لکھتے ہیں:

5 جالبی، ڈاکٹر جمیل، **قومی انگریزی اردولغت** (لاہور: مقتدرہ قومی زبان، مکتبہ جدید پریس)، ص12

6 Iqbal, Muhammad, Dr, *The Recontstuction of Religios Thought in Islam*, (Lahore: Institute of Islamic Culture, 1990) p:5

<sup>1</sup> الغزالی، **یمیائے سعادت،** (کراچی: ضیاءالقر آن پنکشرز) ص24 2 دہلوی، سیداح**د، فرجنگ آصفیہ** (لاہور: مکتبہ حسن سہیل) ج: 3، ص350

<sup>3</sup> Oxford English Dictionary, (Krachi, Pakistan: Oxford University Press, 2013), 1824.

<sup>4</sup> The Oxford English Dictionary, (Oxford: Oxford University Press, 1989), 983

"انسانی فکر میں ابتدائی مرحلے ہیں جزوی فکر کو کل سچائی تصور کیا گیاہے اس کے بعد اس فکر کے خلاف متضاد دعوے سامنے آتے ہیں پھر انسانی فکر ابتدائی فکر میں کانٹ چھانٹ کر کے غلط عناصر کو نکال دیتی ہے اور اس طرح کل حقیقت سامنے آجاتی ہے اس طریقہ استدلال یا فکری ارتفاء کو جدلیت (Dialectology) کہاجاتا ہے۔ اسی طریقہ کار کا قدیم فلسفی افلاطون اور جدید ہیگل نے صحیح فکر کو استعمال کیا اور مسلم مشکلمین نے بھی یہی طریقہ اپنایا جے ان کی زبان میں علم الکلام کہاجاتا ہے خام افکار کو نکال کر جو صحیح فکر حاصل ہوتی ہے یہی کل حقیقت ہے۔ مزید کی کو غور و فکر سے پورا کیا جاسکتا ہے یہی وہ طریقہ ہے جس سے فکر انسانی ارتفائی منازل طے کرکے حقیقت تک پہنچنے کی کوشش کرتی ہے "۔ ا

### فكراسلامي كانصور اور نوعيت

اسلامی فکر ایک ایسا نظریاتی اور عملی نظام ہے جو وحی الٰہی کی روشنی میں انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں کو رہنمائی فراہم کر تاہے۔ قر آن کریم میں اسلامی فکر کوغور وفکر، تدبر،اوراجتہادسے جوڑا گیاہے:

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ ﴾ 2

(کیایہ لوگ قر آن میں غور و فکر نہیں کرتے؟)

غور کیاجائے توبیہ بات واضح ہوتی ہے کہ اپنی نوعیت وہیت اور ماہیت کے اعتبار سے فکر اسلامی ایک جداگانہ فکر ہے۔جواللہ کی طرف سے روز اول سے ہی انسان کو عطاکی گئی ہے۔ بقول سید حسین نصر فکر اسلامی ایک ایسادر خت ہے جس کی جڑیں قرآن وحدیث ہیں۔ 3

اسلامی فکر کی انفرادیت کا اہم ترین اور نمایاں پہلویہ ہے کہ بحیثیت وحی الہی تفکر و تدبر ، عقل و شعور اور حکیمانہ نظام فکر پیش کرتی ہے۔ مولانا ابوالحن ندوی اس اسلامی فکر کوربانی فکر کرار دیتے ہیں۔ 4 اسی پہلو کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ڈاکٹر انیس احمد کھتے ہیں: "اسلامی فکر و ثقافت کی سب سے نمایاں اور مرکزی پہچپان اور خصوصیت اشارہ کرتے ہوئے ڈاکٹر انیس احمد کھتے ہیں: "اسلامی فن و ثقافت کی سب سے نمایاں اور مرکزی پہچپان اور خصوصیت اس کا مبنی بروحی ہونا ہے۔ یہ وہ جو ہری پہلوہے جو اسلامی فن و ثقافت کو انفر ادیت بخشاہے "۔ 5

اسلامی فکر ہمہ جہت اور ہمہ گیر خصوصیت کی حامل فکر ہے۔اس کا دائرہ کارنہایت وسیع ہے۔یہ فکری،عقلی اور فطرتی پہلوؤں کا حسین امتز اج ہے۔ جس کے لیے ڈاکٹر خلیفہ عبد الحکیم لکھتے ہیں:
"اسلامی فکر کوئی ایساعقیدہ پیش نہیں کرتی جو عقل اور فطرت انسانی کے منافی ہو"۔

<sup>1</sup> فاروقی، برھان احمہ، ڈاکٹر، **قر آن اور مسلمانوں کے زندہ مسائل** (لاہور: ادارہ ثقافت اسلامیہ، 1989ء)، ص58

<sup>2</sup>القرآن، محمر 24:47

<sup>3</sup> فاروقی، ضیاءالحن، **فکر اسلامی کی تشکیل جدید** (لاہور: مکتبہ رحمانیہ) ص67 4 ندوی، ابوالحن، **اسلامی تہذیب وثقافت** (اسلام آباد: دعوۃ اکیڈ می بین الا قوامی یونیورسٹی) ص39 5 انیس احمد، ڈاکٹر، **اسلامی فکروثقافت کی قرآنی بنیادیں** (لاہور: مکتبہ رحمانیہ، 2010ء) ص27 6 خلیفہ عبدا کلیم، **اسلام کی بنیادی حثیتیں** (لاہور: ادارہ ثقافت اسلامی، 1975ء) ص35

بحیثیت و جی الہی اسلامی فکر کا بنیادی نقطہ نظر انسانی آخروی اور دنیاوی فلاح و کامیابی ہے۔ ایسامعیار زندگی جو اسلامی اقدار اور مقاصد و معیارات سے ہم آ ہنگ ہو۔ اگر "اسلامی فکر "کوایک جملے میں بیان کیا جائے تو وہ یہ ہے کہ: کتاب اللہ اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بالادستی غیر مشروط طریقہ سے دین و دنیا کے تمام معاملات میں قائم کرلی جائے اور اس بالادستی کے لئے تن من دھن سے حصہ لیا جائے تاکہ اخوت اور مساوات اور انسانی حریت کے متوازن نظام کو متعارف کروایا جاسکے۔ سعید احمد پالن اپنی کتاب "فکرِ اسلامی کی تشکیل جدید" میں لکھتے ہیں:

"فکرِ اسلامی کو ہم اسلامی مزاجی یا اسلامی ذہنیت سے بھی تعبیر کرسکتے ہیں۔ تاریخی، اخلاقی، تدنی اور علمی مسائل سب انسانی فکر کے جزوہیں۔ ان کے متعلق اسلام نے جو تعلیمات پیش کی ہیں، انہی کانام فکر اسلامی ہے۔ ایک فکر جو اسلامی معیارات اور مقاصد سے ہم آ ہنگ ہو۔ ا

اسلامی تہذیب و تدن میں فکر ایک لازمی عضر ہے۔ جس کی دعوت اور ترغیب قر آن و حدیث سے ثابت ہے۔ فکر اسلامی کی اساس ایسے دین پر ہے جس کی تبلیغ حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر رسول آخر الزمال حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمائی۔ جس کی اصل اساس وحی ہے۔ جس میں کوئی کمی نہیں آئی یہ فکر کسی ایسی فکر کی تاریخ نہیں جس میں دین اور دنیا الگ الگ گوشوں میں ہو۔

الله تعالی نے انسان کو پیدا فرمایا توساتھ ہی اس کے تمام لوازم کا بھی اہتمام فرمایا۔ فکر اسلامی ان تمام لوازم کا احاطہ کیے ہوئے ہے۔ انبیاء کی بعثت کا مقصد بھی اسی فکر کی اصلاح وار تقاءہے۔ جب جب اس میں خارجی عناصر داخل ہوئے معاشر سے میں فساد ہریا ہوئے کیونکہ فکر اسلامی کسی خارجی عناصر کو قبول نہیں کرتی ہے۔

اسلام مستقل مزاجی اور اصلاح فکرکی دعوت دیتا ہے کیونکہ جب اسلام ایک مکمل دین کی حیثیت سے وارد ہوا تو اپنی پیروکاروں کوہدایت کا ایک نیاراستہ دکھایا۔ جس کی ابتداوا نتہاو جی الہی ہے انسانی افعال و کر دار کا ایک مکمل تصور پیش کیا اسلام ہی وہ واحد دین ہے جس نے انسانی فکر کو جلا بخشی اور اس تصور کے بنیادی ڈھانچ کی صدافت کو عملی تجربات اور مشاہدات کے زریعہ پر کھنے کی دعوت دی۔ اسلامی فکر خالق کا کنات ، مقام انسانی اور انسانی استعداد، انسانی ذمہ داریوں اور ان ذمہ داریوں کے جواب دہی کے اصول وضوابط واضح کر کے انسانی زندگی کا بہترین کا تصور پیش کرتی ہے۔

### فكر اسلامي كي تاريخ

فکر انسانی کی پیدائش اسی وقت سے ہے جب سے انسان ہے، انسان جب سے ہے اس وقت سے خالق نے انسان کو اسلامی فکر کے مخزن عطاکیے ہوئے ہیں۔ قر آن حکیم نے واضح کیا ہے کہ:

\_\_\_\_

وَ نَفْسِ وِّمَا سَوَّاهَا ٥ فَالْ هِ السِّم هَا اللَّهِ وَتَقْوَاهَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا لَمِنْ اللَّهُ اللّالْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللّل

(اور جان کی اور اس کی جس نے اس کو درست کیا۔ پھر اس کو اس کی بدی اور نیکی سمجھائی)۔

اور بیر که:

﴿ وَعَلَّمَ ادْمَ الْأَسْمَآءَ كُلُّ هِ أَا ﴾ 2 (اور الله نے آدم کوسب چیزوں کے نام سکھائے)۔

سے لے کر

﴿عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ 3 (انسان كوسكها ياجووه نه جانتاتها)\_

تک کے معاملات اسی حقیقت کی طرف نشاد ہی کر دی گئی ہے۔

انسانی زندگی ایک وحدت کانام ہے اور فکر اسلامی اسے ایک سمت مہیا کرتی ہے۔ انسانی زندگی مختلف جہتوں اور سمتوں پر بغیر کسی فکر کے آگے بڑھنے سے انتشار اور فکری مسائل کا شکار ہوجاتی ہے۔ اسی انتشار اور مسائل سے بچنے کے لئے ہر دور میں اللہ تعالی نے انسانی راہنمائی کے لئے انبیاء علیھم السلام کو مبعوث فرمایا جنہوں نے ہر دور میں اس انتشار اور فکری بگاڑ کو توڑ کر معاشرہ کو سنوار نے کی حتی المقدور کوشش کی۔

حضرت آدم علیہ السلام جن کالقب ابوالبشر ہے۔ جن سے نسل انسانی کی ابتداء ہوتی ہے۔ اس فکر کی ترویج واشاعت کے لیے اللہ تعالی نے ان سے مخاطب ہوتے ہوئے فرمایا:

﴿ وَ قُلْنَا اهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُولٌ وَ لَكُمْ فِي الْلَرْضِ مُسْتَقَرٌ وَ مَتَاعٌ إِلَى حِيْنٍ ﴾ (اور ہم نے حکم دیا کہ تم ینچے اتر جاؤتم ایک دوسرے کے دشمن ہوگے ، اب تمہارے لیے زمین میں ہی معینہ مدت تک جائے قرار اور نفع اٹھانا مقدر کر دیا گیاہے )۔

پھر فرمایا:

﴿ قُلْنَا اهْبِطُواْ مِنْ هَا الْ جَمِيْعًا فَاِمَّا يَاْتِيَنَّكُمْ مِّنِّيْ هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا حَوْفٌ عَلَىٰ هُا اللهِ عَلَىٰ هُا مِنْ هُا مَعْ مُ يَحْزَنُونَ ﴾ 5 عَلَىٰ هُامِ وَ لَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ 5

(ہم نے فرمایا! تم سب جنت سے اتر جاؤلینی اگر تمہارے پاس میری طرف سے کوئی ہدایت پہنچے توجو بھی میری ہدایت کی طرف پیروی کرے گانہ ان پر کوئی خوف ہے اور نہ ہی وہ غمگین ہوں گے )۔

قر آن نے فکری طور پر دومعیار قائم کر دیئے۔ ایک عداوت ، ناانصافی ، ظلم ، جبر اور دوسر اعدل وانصاف ،

1 الشمس 91:7-8

2البقره2:31

3العلق 5:96

4البقرة2:36

5البقرة2:38

صلح رحمی اور محبت بین الانسان جو پہلے فکر معیار پر چلے انہوں نے معاشر ہ میں بگاڑ کی ابتدا کی جو دوسرے پہلو پر چلے انہوں نے معاشر ہ میں بگاڑ کی ابتدا کی جو دوسرے پہلو پر چلے انہوں نے اصلاح اور ہدایت کی بیروی کی۔ حضرت آدم علیہ السلام کرہ ارض پر پہلے نبی ہیں جن سے انسان کے لیے پہلے ساجی نظام کی بنیادی اکائیاں استوار ہوتی ہیں۔

حضرت نوح علیہ السلام تمام الیی فکر کے متضاد فکر اسلامی کو پیش کیا یاجو صرف فسادات پر مبنی تھی جس کے پیر و کار صرف شرک پر مبنی تعلیمات کے قائل تھے۔حضرت نوح علیہ السلام نے اس فکر کے خلاف علم بغاوت بلند کیا اور الہی فکر سے اس قانونی انحراف کی فکر کی اصلاح فرمائی۔ فرمان الہی ہے:

﴿ لَقَدْ اَرْسَلْنَا نُوْحًا اِلَى قَوْمِه فَقَالَ اِلْقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ اِلهِ غَيْرُه اِنِّيْ اَحَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم عَظِيْمٍ ﴾ 1

(بے شک ہم نے نوح کو ان کی قوم کی طرف بھیجا سوانہوں نے کہا اے میری قوم کے لوگو تم اللہ کی عبادت کیا کرواس کے سواتمہارامیر اکوئی معبود نہیں یقینا مجھے تمہارے اوپر ایک بڑے دن کا خوف ہے)۔

#### پھرار شاد فرمایا:

﴿ إِنَّآ اَرْسَلْنَا نُوْحًا اِلَى قَوْمِهِ اَنْ اَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ اَنْ يَّاْتِيَ ۖ أَمْ عَذَابُ اَلِيْمٌ، قَالَ يَقَوْمِ اِنَّ اَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ اَنْ يَّاْتِيَ ۚ هِ أَمْ عَذَابُ الِيْمُ، قَالَ يَقَوْمُ وَاَطِيْعُونِ ﴾ 2 اِنِّيْ نَذِيْرٌ مُبْيْنٌ، اَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاتَّقُوهُ وَاطِيْعُونِ ﴾ 2

(اور ہم نے نوح علیہ السلام کو ان کی قوم کی طرف بھیجاتا کہ قبل اس کے کہ ان پر دردناک عذاب آئے آپ اپنی قوم کو اس عذاب سے ڈرائیں۔(نوح علیہ السلام نے فرمایا) اے میری قوم میں تمہارے لئے واضح طور پر نصیحت کرنے والا ہوں کہ اللہ کی بندگی کرو اور اس سے ڈرو اور میری فرمانبر داری کرو)۔

قوم نوح ایک ہٹ دھرم قوم ثابت ہوئی انھوں نے اس آفاقی فکر کو جھٹلادیا اور ان کے دلوں پر نافر مانی کے قفل پڑے رہے۔ جس کے نتیجے میں ایک طوفان کی صورت میں اللہ کے غضب کا شکار ہوئے۔ اور نافر مانوں کا نام و نشان تک مٹا دیا گیا کیونکہ فکر اسلامی دوہی منا بیج پر سفر کرتی ہے۔ یا تو صراط مستقیم یا پھر صراط الیم جو لوگ سیدھے راستے پر چلے اللہ کے ہاں ان کے لیے بڑا مقام ہے۔ اور جنہوں نے اس راستے کو نہیں چنا چھوڑ دیا اللہ کے غضب کے شکار ہوئے۔ تو دنیا میں بھی ذلت وروسوائی ان کا مقدر اور آخرت کے عذاب سے بھی دوچار ہونے کے لیے اللہ نے ان کے لیے عذاب تیار کرر کھاہے۔

1 الاعرا**ف**59:7

حضرت ابراہیم علیہ السلام جلیل القدر انبیاء میں سے ہیں جن کو اللہ تعالی نے عزت و تمکنت سے نوازااور بہت ساری آزمائشوں سے گزرنے کے باوجو دآپ نے حق کی تبلیغ کو اپنا مسکن بنایا۔ اور ہر طرح کی سختی کو بر داشت کیا اور الوہی فکر کی تبلیغ میں کوشاں رہے۔ تا کہ خیر کوشر سے پاک کیا جا سکے۔ اور درست سمت کا تعین ممکن ہو۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيْمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِّلَهِ حَنِيْفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ، شَاكِرًا لِّأَنْعُمِه إِحْتَبَاعُهُ وَ هَدَايُهُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ، وَ أَتَيْنُهُ فِي الدُّنْيَاحَسَنَةً وَ إِنَّه فِي الْاحِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِيْنَ، ثُمَّ أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةً إِبْرَاهِيْمَ حَنِيْفًا وَ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴾ أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةً إِبْرَاهِيْمَ حَنِيْفًا وَ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴾ أَ

(بے شک ابراہیم ہی دین کے بڑے مقتد اللہ کے فرمانبر دار اور اسی کے ہو کر رہنے والے تھے۔
اور وہ شرک کرنے والوں میں سے نہ تھے۔ وہ توان کی نعمتوں کے بڑے شکر گزار تھے۔ اللہ تعالی
نے ان کو چن لیا تھا اور ان کو سید ھی راہ پر چلا یا تھا۔ اور ہم نے ان کو دنیا میں بھی بھلائی دی اور بے
شک وہ آخرت میں صالحین میں سے ہوں گے۔ پھر ہم نے آپ کی کی طرف وحی بھیجی کہ آپ
ملت ابراہیم کی اتباع کریں جو یک رخ ہونے والے تھے اور ہر گز مشرکین میں سے نہ تھے)۔

یعنی حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بھی اسی الوہی فکر کی ترویج کی جس کا مدعاو منشااللہ کی ذات کی آگاہی حاصل کرنا تھا۔ حضرت ابراہیم نے اس نمرودی نظام کوللکارہ جو توحید کے راشتے میں حائل تھا۔ کعبہ اللہ کی بنیاد رکھی اور شیطانی قوتوں کا قلع قمع ہوا۔اور اسی اسلامی فکر کو ابھار جس کا آغاز حضرت آدم علیہ السلام سے ہو چکا تھا۔

زمانے میں تبدیلی تنوع اور تغیر و تبدل کا عضر ہر زمانے میں موجو درہاہے۔ تغیر و تبدل زمانے کے وہ پہلو ہیں جن کونہ چاہتے ہوئے بھی انسان کو ان تمام پہلوؤں سے نبر د آزماہو ناپڑتا ہے۔ اور اگر عالم انسان کی تاریخ پر نظر ڈالی جائے تو قر آن حکیم کی روسے اس بات سے متعلق مکمل آگاہی حاصل ہوتی ہے۔ کہ تمام تغیر و تبدل نشوو نما اور ارتفاء کا دارومدار ہمیشہ انسانی عقائد پر ہو تا ہے۔ اگر یہ عقائد کسی قوم میں راسخ ہو جائیں تب بھی حقیقت حقیقی ترقی ممکن ہو سکتی ہے۔ اگر عقائد ہی کسی قوم میں زندہ رہیں تو محض افکار و نظریات کے علاوہ کوئی حیثیت نہیں رکھتے ہیں۔ اس سلسلے میں پر وفیسر خور شید احمد رقم طراز ہیں:

"تغیر زمانے کی وہ حقیقت ہے جسے نہ چاہتے ہوئے بھی انسان کو ماننی پڑتی ہے۔ کم و بیش تمام لوگ اس راز کی حقیقت سے شاساہیں کہ دن کے بعد رات ضرور آتی ہے۔ انسان جو پیدا ہو تاہے اسے مرنا ہو تاہے۔ مگر سوال یہ ہے کہ صرف تغیر ہی اصل ہے یاماہیت تغیر میں کچھ اور بھی راز پنہاں ہیں۔ اگر انسان کی زندگی میں ترقی کی بات کی جائے تو کیا ہر ترقی کو عروج سے تعبیر کیا جاسکتا ہے ؟ اس کے جواب میں ہمیں ایک حقیقت سے واسطہ

1 النحل 120:16:123

پڑتا ہے کہ ہر چیز تبدیل ہوتی ہے۔ مگر ہر تبدیلی یاحر کت جو ماہیت کو تبدیل کرئے وہ ترقی نہیں ہو سکتی ہم صرف اس حرکت کو ترقی کہہ سکتے ہیں جو صحیح راستہ سے ہمیں اپنی منزل کی طرف لے جارہی ہو۔جو حرکت منزل کے برعکس سمت میں لے جائے وہ ترقی نہیں بلکہ تنزلی ہے۔"<sup>1</sup>

### فكر اسلامي كي وسعت:

انسان کی انفرادی سوچ اور اجتماعی زندگی کی ابتداکسی مقصد، نظریه یا شعور سے ہوتی ہے۔جوبڑھتے بڑھتے اجتماعیت کی شکل اختیار کر لیتی ہے جے "قومی فکر" یا قومی نظریہ سے سے تعبیر کیا جاتا ہے۔اس فکری شعور کو قر آن حکیم میں اس طرح بیان کرتا ہے:

﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ اِلَّا أُمَّةً وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُواْ وَلَوْ لَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَّبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَ هُالَّمْ فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ 2 فِيْمَا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ 2

(اور سارے لوگ ابتدامیں ایک ہی جماعت باہم اختلاف کر کے جداجد اہو گئے اور اگر آپ کے رب کی طرف سے ایک بات طے نہ ہو چکی ہوتی توان کے در میان ان باتوں کے بارے میں فیصلہ کیا جاچکا ہوتا جن میں وہ اختلاف کرتے ہیں)۔

مگراس بابت ایک سوال ابھر تاہے کہ جب انسان ایک شعور کی پیش نظر پیدا کیا گیاہے تو یہ اختلافات کی فکر کیوں؟ اس کاجواب شاہ دلی اللہ حجتہ اللہ البالغہ کامیں اس طرح دیتے ہیں:

"(الف) انسان جو بات کرتا ہے اس کی بنا بنارائے کلی پر ہوتی ہے ہر ایک مقصد کے لیے وہ اپنے ذہن نظریہ یا کلیہ تلم ہرتاہے پھراسی پر عمل پیرا ہوتا ہے۔ دیگر حیوانات اس سے محروم ہیں۔

(ب) انسان قناعت نہیں کرتا کہ اپنے لوازم حیات کو سادہ اور ابتدائی صورت کو پورا کرتارہے۔حیوانات کو اس کی حاجت نہیں ہوتی کہ اپنی خوراک میں نفاست پیدا کریں مکان بنائیں، مگر انسان تدریجی منازل کی طرف حاتاہے۔

(ج) نوع انسان میں تمام افراد ایک جیسے نہیں ہوتے بعض ان میں علمی بلحاظ اپنی عقل قوت اختراع کے ممتاز ہوتے ہیں یہ وتے ہیں یہ لوگ ارتفاعات (لوازمات سے زندگی) حاصل کرنے کی آسان تدبیریں اور ان میں نفاست اور عمر گی پیدا کرنے کے طریقے اپنے ابنائے نوائے نوع کے لیے استنباط کرتے ہیں "۔3

اگر بغور مطالعہ جائے تو واضح ہو تاہے کہ" فکر اسلامی" وہ فکر ہے جو انسان کو معاشر ہ میں کسی بھی پہلوپر اکیلا نہیں چھوڑ تی بلکہ انفرادی اور اجتماعی تمام پہلوؤں پر مکمل رہنمائی فراہم کرتی ہے۔اسلام چو نکہ ایک مکمل ضابطہ حیات

\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> خور شید احمد ، **اسلامی نظریه حیات** (، شعبه تصنیف و تالیف ، کرا چی:1986ء) ص 105 2 بونس 19:10 3 شاه ولی الله ، چ**جة البالغة** ، ( قومی کتب خانه ، لا هور: 1953ء) ص 262

ہے اور ضابطہ اس خالق کا جس نے بیہ حیات عطا کی ہے۔ انسان اللہ تعالیٰ کا نائب ہے۔ اور اسے تمام مخلو قات پر فوقیت حاصل ہے۔ انسان کو اپنے رب کریم کی عبادت کا حکم دیا گیا ہے۔ اور عبادت کا مفہوم یہ ہے کہ زندگی کے کسی شعبہ میں اللہ کی عطاکر دہ تعلیمات سے انحر اف نہ کرے۔

#### يروفيسر خورشيد احمد لكھتے ہيں:

"اسلامی نظریہ حیات پربات کرتے ہوئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ ضابطہ حیات کی حیثیت سے اسلامی تعلیمات کے دو پہلوہیں۔ ایک پہلو ہیں۔ اسلام ہماری زندگی کی بنیادی حقیقوں پر روشنی ڈالتا ہے اور ہمیں بتا تا ہے کہ "اسلام بنیادی عقائد کی شکل میں زندگی کی حقیقوں سے انسان کو روشناس کر وا تا ہے۔ اور کا نئات اور حیات کے بارے میں ہمیں بتا تا ہے۔ تا کہ انسان افراط و تفریط سے بچ کر کر اپنی انفرادی اور اجتماعی زندگی کو اعتدال و توازن کی بنیادوں پر استوار کرے اور کا میاب و کا مر ان رہے "۔ <sup>1</sup>

اسلامی فکر براہ راست انسانی افعال پر اثر انداز ہوتی ہے۔ یہ الی فکر کانام نہیں ہے جس میں ذاتی خواہشات پر اللہ کے قانون کو نظر انداز کر دیا جائے۔ انسانی زندگی کا بھیلاؤ چاہے کتنا ہی زیادہ کیوں نہ ہواس کی فکر میں حیات انسانی اللہ کی مرضی کے مطابق گزار نافرض ہے۔ یہی شعورانسانی زندگی سکون واطمینان پیدا کر تاہے۔ یہی "اسلامی فکر "مصلح کی شکل میں اجتماعی زندگی میں داخل ہوتی ہے۔ جس کا بنیادی مقصد انسانی فلاح ہے یہ نظام فکر ایک ایسانظام ہے جوانسان کوکامیاب وکامر ان دیکھناچا ہتا ہے۔

" اگر انسان اس بنیادی فکر کو سیجھنے سے عاری رہے تو اس کا محاسبہ انفرادی اور اجتماعی دونوں سطح پر ہوتا ہے۔ قرآن حکیم نے تاریخ کوایام اللہ سے تعبیر کیاہے اور اسے علم کا سرچشمہ تھہر ایاہے۔ اس کی ایک بنیادی تعلیم ہیہ ہے کہ اقوام کا محاسبہ انفرادی اور اجتماعی دونوں سطح پر کیاجائے "۔ 2

یمی وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کو گزشتہ قوموں کی تباہی کا بتا کر انسان کو ناصرف انفرادی بلکہ اجتماعی سطح پر بھی فکری شعور عطاکیا ہے۔ارشاد ہے:

﴿ وَ اَنَّهُ اَهْلَكَ عَادَا الْاُولَى، وَتَمُوْدَا فَمَا اَبْقَى، وَقَوْمَ نُوْحٍ مِّنْ قَبْلُ إِنَّهِ أَمْ كَانُوا هُمْ اَفْوَاكَهُ اَهْمُوْتَفِكَةَ اَهْوَلَى، فَغَشْلَى هِ أَا مَا غَشْلَى، فَبِاَكِ اللّهِ رَبِّكَ تَتَمَارِلَى ﴾ 3 اظْلَمَ وَ اَطْغَى، وَ الْمُؤْتَفِكَةَ اَهْوَلَى، فَغَشْلَى هِ أَا مَا غَشْلَى، فَبِاَكِ اللّهِ وَبَهِى غُرِضَ سَى كُو بِالْى تَتَمَارِلَى ﴾ 3 (اور بير كه اس نے پہلی (قوم) عاد كو بلاك كيا اور شمود كو بھى غُرضَ سَى كو باقى نه چھوڑا۔ اور ان سے پہلے قوم نوح كو بھى كچھ شك نہيں كه وه لوگ بڑے ہى ظالم اور بڑے ہى سركش تھے۔ اور اس نے اللی بستيوں كو دے پیخا۔ پس ان كو تھام ليا جس نے ڈھانيا پس ان پر پتھروں كى بارش كر

1 خور شید احمر، پروفیسر ، ا**سلامی نظر به حیات**، ص4 2 محمر عثان، پروفیسر ، **فکر اسلامی کی تفکیل نو** (سنگ میل پبلیکیشنز: 1975ء) ص144

3 النجم 53:53 –55

\_

دی میں انسان ان اینے رب کی کون کون سی نعمتوں پر جھگڑے گا)۔

الله تعالی نے انسان کی بھلائی اور رہنمائی کا ایک مکمل نظام پیش کیا ہے فکری پختگی اور اصلاح کے لئے عبادات کا نظام عطاکیا جسے رسول آخر الزماں محمد صلی الله علیہ وسلم کی شکل میں نمونہ ہدایت کے طور پر بنی نوع انسان کے لیے پیش کیا گیا۔ حدیث جبریل اس نظام حیات کو مکمل طور پر واضح کرتی ہے:

((وقالَ: يا مُحَمَّدُ أخْبِرْنِي عَنِ الإسْلامِ، فقالَ رَسولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ: الإسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأَنَّ مُحَمَّدًا رَسولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ، وتُقِيمَ الصَّلاةَ، وتُؤْتِيَ الزَّكاةَ، وتَصُومَ رَمَضانَ، وتَحُجَّ البَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إلَيْهِ سَبِيلًا، قالَ: صَدَقْتَ، قالَ: فَعَجِبْنا له يَسْأَلُهُ، ويُصَدِّقُهُ، قالَ: فأخْبِرْنِي عَنِ الإيمانِ، قالَ: أَنْ تُؤْمِنَ باللَّهِ، ومَلائِكَتِهِ، وكُتُبِهِ، ورُسُلِهِ، والْيَومِ الآخِرِ، ويُصدِّقُهُ، قالَ: أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكُ وَتُومِنَ باللَّهَ عَنِ الإحْسانِ، قالَ: أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فإنَّه يَراكَ) 1

(محمد (صلی الله علیه و آله وسلم) مجھے بتایئے اسلام کیا ہے؟ رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا! که تو لا ال ۱ الل ۱ اور محمد رسول الله کی گواہی دے نماز قائم کرے، زکوۃ اداکرے، رمضان کے روزے رکھے، اور بیت الله کا حج کرے اگر تجھے وہاں تک پہنچنے کی استطاعت ہو۔ یہ سن کراس شخص نے فرمایا! آپ صلی الله علیه وآله وسلم نے درست فرمایا!

حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ فرماتے ہیں ہمیں تعجب ہوا کہ خود پوچھتا ہے اور اس کی تصدیق بھی کر تاہے جیسے وہ پہلے سے جانتا ہو۔ پھر اس نے کہا مجھے بتائے ایمان کیا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا! ایمان سے ہے کہ تواللہ پر، فرشتوں پر، اس کی کتابوں پر، اس کے رسولوں پر، آخرت کے دن پر اور تقدیر کے خیر اور شرہونے پر ایمان لائے یہ سن کر اس شخص نے پھر وہی کہا: آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پیچ فرمایا!

پھر اس نے کہا: مجھے بتائے احسان کیا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا احسان یہ ہے کہ تو اللہ کی عبادت اس طرح کرے گویا تو اسے دیکھ رہاہے اگر تواسے دیکھ نہ سکے توبیہ سمجھ کہ وہ تمہیں دیکھ رہاہے )۔

درج بالا حدیث مبار کہ کا جس میں کم و بیش تمام عقائد و اعمال اور اسلامی افکار کا دائرہ کار متعین ہے۔ جو انسان کے انفرادی اعمال سے لے کر اجتماعی افعال و کر دار کو واضح کرتی ہے۔ اور اس فکر کو ابھارتی ہے کہ کوئی بھی بات اس دائرہ کارسے باہر نہیں۔

حدیث جبریل کے حوالے سے ڈاکٹر حمید اللہ اپنے خطبات میں ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

1 القشيرى ، مسلم بن حجاجي، الجا**مع الصحيح مسلم ، كتاب الايمان**، باب معرفة الايمان والاسلام والقدر، ( داروالاحياءالثرات العربي ، بيروت، 1407هـ) ص36

" نبوت " اسلامی فکر " کی تمام شاخوں یا شعبوں کا اگر ہم علیحدہ ذکر کرنا چاہیں تو ایک نشت میں ساری چیزوں پرروشنی ڈالنانا ممکن ہو گا۔ ظاہر ہے ان سب کارناموں میں دین کی تعلیم ہی کو اولیت حاصل ہے۔ کیونکہ اس کے لیے آپ صلی اللہ علیہ وسلم ساری عمر سعی فرماتے رہے۔ خوش قشمتی سے دین کے معاملہ میں سہولت یہ حاصل ہے کہ خود آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حدیث میں اس کا خلاصہ بیان کیا گیا ہے " ا

اسلام ایک وسعت والے دین کا نام ہے جو بیہ بات واضح کر تاہے کہ انسان کو بامقصد پیدا کیا گیا انسان کے افعال واعمال اور عبادات کے ساتھ ایک فکری دعوت بھی فراہم کر تاہے کہ انسان کو اپنے رب کی بندگی کس طرح اختیار کرنی ہے۔ بندگی کا ایک واضح تصور اپنے اعمال و افعال میں اللہ تعالی کو صدق دل سے اپنا خالق تسلیم کرنا ہے۔ اور انسانی ذہن میں اس شعور کا آج اگر ہوناہے کہ انفرادی اور اجتماعی سطح پر اس کا نصب العین اللہ کے احکام کی پیروی ہے اور فکر اسلامی میں اس نصب العین اس مقصد کا جامع اور وسیع تصور صرف عبادات تک محدود نہیں بلکہ انسانی جملہ معاملات پر حاوی ہے جس کا ادراک قرآن حکیم کی اس آیت مبار کہ سے کیا جاسکتا ہے۔ سورة البقرہ میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں:

(نیکی یعنی اصل عبادت یہ نہیں کہ تم اپنے منہ مشرق یا مغرب کی طرف کرلو، بلکہ نیکی اور اصل عبادت یہ ہے کہ انسان ایمان لائے اللہ پر، قیامت پر، فرشتوں، کتابوں اوررسولوں پر، اور پھر اللہ کی محبت میں اپنے ایمان کا ثبوت فراہم کرتے ہوئے اپنا سرمایہ دولت خرچ کرے۔ مستحق رشتہ داروں، بتیموں، مسکینوں، مسافروں، سا کلوں اورلوگوں کو طوق غلامی سے آزاد کروانے پر اور نماز قائم کرے، زکوۃ دے جب وعدہ کرے تو اپنے قول کو پورا کرنے والا ہو اور صبر کرنے والا ہو مصائب و آلام میں مشکلات و شد اکد میں اور جنگ و جدل کے وقت میں یہی سپچ لوگ ہیں اور جنگ و جدل کے وقت میں یہی سپچ لوگ ہیں اور جنگ و جدل کے وقت میں کہی۔

قر آن حکیم کی متعدد آیات مبار کہ فکر اسلامی کو زندگی کے تمام شعبوں میں متعارف کرواتی ہیں اللہ تعالی

\_\_\_\_

نے اس فکر کو معاشرہ کے ہر پہلو کے ساتھ ملحق کر دیا ہے۔ تاکہ انسانی زندگی کا کوئی گوشہ اس سے خالی نظر نہ آئے۔ جب بہت سارے لوگ آپس میں مل کر رہتے ہیں تو مختلف نوعیتوں سے باہمی طور پر ایک دو سرے سے منسلک ہوجاتے ہیں۔ افراد کے آپس میں منسلک ہونے کی بیہ صورت معاشرہ کی اجتماعی حالت کہلاتی ہے۔ انفراد کی اور اجتماعی دونوں صور توں کا انسانی زندگی کے ساتھ گہر اتعلق ہے۔

اسلام اپنے نظریہ میں صرف انسان کے معاملات اور عبادات کے نظام کی در سکی پر زور نہیں دیتا بلکہ وہ اجتماعی طور پر ایک منظم معاشرہ چاہتا ہے۔ اور وہ چاہتا ہے کہ اجتماعی سطح پر بھی فکر اسلامی کی عکاسی ہو۔ اسی لئے جب ہم "اسلامی فکر نظریہ حیات" کی بات کرتے ہیں اس سے مر ادوہ تہذیبی و تهذی لائحہ عمل ہے جس کو اسلام نے پیش کیا ہے اسلام قوت فکر کو فروغ دیتا ہے۔

#### يروفيسر خورشيراحمر لكھتے ہيں:

"بیا ایک گہرافکری ادراک ہے کہ نظریہ کو انفرادسے اجتماع تک تنوع دے کر فرداور ریاست، قوم اور معاشرہ میں ایک ربط پیدا کیا گیا ہے۔ انسان کی انفراد یفکر واجتماعی فکر کے لئے فکر اسلامی ایک بااعتماد نظر یے کا نام ہے۔ اگر اس فکر کامقابلہ مغربی فکرسے کیا جائے تو یہ کہا جاسکتا ہے کہ مغرب کے پاس کوئی مکمل نظام فکر موجود نہیں جو ہے وہ عیسائیت کا دیا ہو انظام ہے جسے کئی بار خود اپنے ہی لوگ مستر دکر چکے ہیں۔ عیسائیت کوئی مکمل نظام فکرنہ دے سکی نتیجتا مغرب کا انسان الہامی ہدایت سے محروم ہو گیا اس کا ملکہ صرف انسانی ذہن و فکر پر ہی موقوف رہا اس فکری ناکامی نے اس میں مایوسی کو جنم دیا بالا خروہ نظریہ حیات کا منکر ہوا"۔ 1

گویااسلامی نظریہ فکرنے دنیا کویقین کی طاقت سے مالامال کر دیا جس کے سب سے بڑے نما ئندہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات گرامی ہے۔

اس تمام بحث سے یہ بات واضح ہوتی ہے "فکر اسلامی "تمام بنی نوع انسانی کے لیے اللہ تعالی کی رحمت کا مظہر ہے۔ تاکہ انسان تمام شعبہ ہائے زندگی میں نمایاں کر دار اداکر سکے یہی امر اسلامی فکر کی ضرورت واہمیت کو واضح کرتا ہے۔ فکر اسلامی سے مر اد انسان کا وہ نظریہ حیات ہے جو الہامی علم کی روشنی میں انسانی تعقل کی بنیاد پر ارتقاء پذیر ہو کر مکمل ہوا ہو۔ اللہ تعالیٰ نے جو انسان کی دنیوی و اخر وی زندگی میں کامیابی کے اصول ، الہامی کتابوں اور پیغیبر ان کر ام کے ذریعے انسانوں کو عطاکتے اور آخری کتاب قرآن حکیم اور نبی آخر الزمان حضرت محمد مُلَّا اللهِ اللهِ کے دریعے اس نظام کی دوشتی میں اور پیغیبر خدا کے اسوہ حسنہ کی صورت میں دنیائے عالم میں فکر کی جمیل کی۔ اس نظریہ حیات علم وحی کی روشنی میں اور پیغیبر خدا کے اسوہ حسنہ کی صورت میں دنیائے عالم میں وقوع بذیر ہوا۔

### فکر اسلامی کے بنیادی ماخذ:

1 خورشیداحر، اسلامی نظریه حیات، ص5

اسلام اس پیش کردہ فکر میں غور و فکر اور تدبر کی دعوت دیتا ہے تاکہ وحی کے ذریعہ پیش کردہ فکر کے تمام ضوابط کی وضاحت ہوسکے۔ تفکر کی میہ استعداد صرف اور صرف انسان کو دی گئی ہے دوسر سے حیوانات اس سے محروم ہیں اور تفکر صرف اس شئ میں فکر کرنے کے لیے کیاجا تاہے جس کا تصور دل و دماغ میں آسکے۔ اسی لیے اسلامی فکر سے متعلق اسی بات کو علامہ اقبال ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں۔

"The birth of Islam is the birth of inductive intellect"

(اسلام کا پیداہونا فکر استقرائی کا پیداہوناہے)۔

اسلام تمام بنی نوع انسان کو ہر پہلوسے عالی مرتبہ دیکھناچا ہتا ہے۔ خواہ وہ پہلوا نفر ادی ہوں یا اجماعی ہر ایک سلسلہ میں اسلام بھر پور رہنمائی کرتا ہے۔ فکر اسلامی کا سرچشمہ قرآن حکیم اور احادیث نبویہ ہیں۔ فکر اسلامی کی سلسلہ میں اسلام بھر پور رہنمائی کرتا ہے۔ فکر اسلامی کا سرچشمہ قرآن حکیم اور احادیث نبویہ ہیں۔ فکر اسلامی کی اسلامی کی اسلامی کی مصادر قرآن و حدیث ہی ہیں جو مسلمان کے کلی نظریات اور اس سے نکلنے والی اجماعی و انفرادی سیاسی اور ساجی ابعاد یعنی ( Dimensions ) کی طرف مکمل رہنمائی کرتے ہیں۔

ڈاکٹر برہان احمہ فاروقی اپنی کتاب" قر آن اور مسلمانوں کے زندہ مسائل "میں ذکر کرتے ہیں:

" فکر ہی سے کسی تہذیب و تدن کے لئے خلیے بنتے ہیں۔ اسلامی فکر کے جائزہ سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ یہ فکر خالصتا مذہب پر مشتمل ہے۔ فکر اسلامی میں ہر علم کو وحی سے اکتساب فیض کرناہو تا ہے۔ اسی انسانی علوم بھی اپنے انداز فکر میں وحی کے تابع ہوتے ہیں۔ اگر اسلامی فکر کے اس پہلو کو مد نظر نہ رکھا جائے جیسا کہ آج کل ہور ہاہے تواس کالازمی نتیجہ زوال فکر اور اصلاح فکر کے راستوں کو مسدود کرناہے "۔ <sup>2</sup>

# قرآن حکیم فکر اسلامی کی بنیاد:

فکر اسلامی کی بنیادی ماخذ میں قرآن تھیم اصل الاصول ہے۔ یہ اصول اور کلیات کا مجموعہ ہے۔ اس میں بنیادی طور پر اللہ سبحان و تعالی کی تحکمت عملی اور دستور سے بحث ہے۔ جبکہ جزوی قوانین کی تفصیل نہایت ہم ہے، جبیبا کہ علامہ شاطبی لکھتے ہیں:

((القرآن على احتصاره حامع ولا يكون حا معا الا والمحموع في امور كليات)) 3 (قرآن حكيم مختصر ہونے كے باوجود جامع ہے اور يہ حامعيات اسى وقت ہوسكتى ہے جب اس ميں كليات بيان ہوكہوں)۔

اسی طرح ایک اور موقع پر فرماتے ہیں:

((تعريف القرآن بالاحكام الشرعية اكثر ٥ كلي لاجزئي وحيث جزئيا فاخذ لا على

1 Allama Iqbal, The Recontstuction of Religious Thought in Islam, p:120

2 فاروقی، بر ہان احمد ڈاکٹر، قر **آن اور مسلمانوں کے زندہ مسائل**، (دارالاشاعت، کراچی) ص 53 3 الشاطبی، الی اسحاق ابراھیم بن موسی، **الموافقات** (ادارہ اسلامیہ، دولہ قطر)، ج: 3، ص 367

الكليه))<sup>1</sup>

( قر آن حکیم میں احکام شرعیہ اکثر کلی طور پر بیان ہوئے ہیں جہاں جزئی طور پر تفصیل ہے وہ کسی حکم کے ماتحت ہے)

قر آن حکیم چونکہ ہدایت الہی کی آخری کتاب ہے۔ اِس لیے اس کی تعلیمات اوراس کی تفہیمات کا ہر زمانہ میں یکسانیت کے ساتھ پایا جانا ضروری تھا۔ اور یہ اسی طرح ممکن تھا کہ ہر شعبہ ہائے زندگی کے حدود اربعہ بناکر نشاندہی کر دی جاتی تاکہ مسائل کے حل کے لئے ہر طرح کی ممکنہ صورت حال کا جائزہ لیا جاسکے۔

قر آن علم الله كى آخرى كتاب ہے جور سول الله مَثَلِظَيْم پر نازل فرمائى گئی۔جو قیامت تک آنے والے تمام انسانوں كے ليے ہدایت كا دائمی صحفه ہے۔ اورر اسلامی قانون كا اولین سرچشمہ اور شریعت اسلامی كا مصدر ہے۔قر آن حکیم تمام لوگوں كے ليے امام اورروشن دلیل ہے۔اور اس كی برپاكردہ علمی تحریک تمام لوگوں كے ليے ہدایت كاسرچشمہ ہے۔قر آن حکیم كا آغازان آیات سے ہوا۔

﴿ اِقْرَاْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِيْ خَلَقَ0حَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ0اِقْرَاْ وَ رَبُّكَ الْاَكْرَمُ ٥ الَّذِيْ عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ۚ ٥ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ 2

(اپنے رب کے نام سے پڑھوجس نے پیدا کیا۔ انسان کوخون کے لو تھڑے سے بنایا۔ پڑھواور تمہارارب ہی سب سے بڑا کریم ہے۔ جس نے قلم سے لکھنا سکھایا۔ انسان کو وہ سکھایا جو وہ نہ جانتا تھا)۔

اور اختیام یذیران آیات کے ساتھ ہوا:

﴿ الْيُومَ اَكُمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَ اَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِیْ وَ رَضِیْتُ لَكُمُ الْلِسْلَامَ دِیْنًا ﴾ 3 (آج میں نے تم پر اپنی نعمت پوری کر دی اور تمیں نے تم پر اپنی نعمت پوری کر دی اور تمہارے لئے اسلام کو دین پیند کیا )۔

قر آن حکیم کے مکمل نازل ہونے کے بعد شریعت اسلامیہ مکمل ہوگئ۔اللہ تعالی نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر قر آن مجید کو نازل فرمایاجو سلسلہ ہدایت کی آخری کڑی ہے اور تمام اقوام عالم کے لئے ابدی صحیفہ ہدایت ہے۔اسلامی قوانین کاسب سے پہلا اور موثر ذریعہ ہے اور اسلامی شریعت کامصدر اول ہے۔قر آن حکیم تمام الہامی کتابوں کا خلاصہ ہے اور پہلے نازل ہونے والی کتب کی تصدیق کرتا ہے قر آن عقائد، عبادات، اخلاق و تمدن، معاملات

1 الشاطبي، **الموافقات**، ج: 3، ص367

2العلق96:1-5

الغرض ہر طرح کی تعلیمات کا مجموعہ ہے۔ اس کی تعلیم عالمگیر حیثیت رکھتی ہے۔ قر آن حکیم تمام انسانیت کے لئے امام اور مکمل ضابطہ حیات ہے۔ اس کی پیش کر دہ عالمی تحریک تمام انسانیت کا سرمایہ ہے۔ قر آن حکیم ہی اصل الاصول ہے یعنی جینے بھی مصادر شریعت کا بیان ہو گاخواہ وہ بنیادی ہویا ثانوی وہ سب دراصل اسی اولین مصدر قر آن کر یم پر مبنی ہیں۔

قر آن حکیم ایک محفوظ ترین کتاب ہے۔جس کی حفاظت کی ذمہ داری اللہ نے لی ہے:

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَ إِنَّا لَه لَحْفِظُوْنَ ﴾ 1

(بیشک ہم نے اس قر آن کو نازل کیاہے اور بیشک ہم خود اس کی حفاظت کرنے والے ہیں)۔

قر آن علیم اس حقیقت کو واضح کر دیتا ہے کہ حسی طاقتوں یعنی آنکھ کی بینائی اور کان کی سنوائی فقط اس وقت کار گر ہوتی ہیں جب دل کی بینائی جاگ جاتی ہے۔ جو لوگ کا ئنات کی سب سے بڑی حقیقت کو تسلیم نہیں کرتے ان کے قلوب بینائی سے محروم ہو جاتے ہیں۔ قر آن کریم نے اس حق گوئی کو تسلیم نہ کرنے کی وجہ قوت بَصدَرَ یاسمَمِعَ کو نہیں قرار دیابلکہ دل کی نابینائی بتائی ہے۔ جو در حقیقت قوت فکر کا نابینا ہونا ہے:

(بات بیہ ہے کہ ان کی آئیسی اندھی نہیں ہیں بلکہ سینوں میں دل اندھے ہیں جو غور و فکر سے عاری ہیں )۔

قرآن حكيم نے انسانی فكرو تدبر كو مختلف اساليب ميں بيان كياہے۔ سورة "ص" ميں ہے:

﴿ كِتَابٌ اَنْزَلْنَهُ اِلَيْكَ مُبْرَكٌ لِّيَدَّبَّرُوۤ اللِّيهِ وَ لِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْاَلْبَابِ ﴾ 3

(یہ کتاب برکت والی کتاب ہے جسے ہم نے آپ کی طرف نازل فرمایا ہے کہ ہر دانشمندلوگ اس کی آیتوں میں غور و فکر کریں اور نصیحت حاصل کریں)۔

الزبيدي" تاج العروس" ميں لکھتے ہيں:

 $^{4}(($ ادرک الشئ بتفکر و تدبرالاثره ف $^{8}$ ی اخص من العلم))

(علم کی خصوصیت بیہ ہے کہ آپ غور وخوض کر کے اس کے اثرات کو پالیں)۔

تدبر کے حروف اصلیہ د،ب،رجس کے لغوی معنی کسی پیٹ پیٹھ یاپشت کے ہیں اسی طرح تدبر کا معنی کسی بھٹے ماپشت کے ہیں اسی طرح تدبر کا معنی کسی بھی معاملہ کے انجام پر نظر رکھتے ہوئے غور و فکر کرنا ہے قرآن حکیم میں عقل ، سمجھ اور فہم و فراست کے لئے استعال ہوا ہے۔

<sup>9:15</sup>جر 13:9 20:38 والحج 29:38

دوسرے مقام پر،اسی مفہوم میں بصیرت وبصارت کے الفاظ اسی مفہوم میں بوں آئے ہیں:

﴿ قَد جَآءَكُمْ بَصَآىٍ رُ مِنْ رَّبِّكُمْ فَمَنْ ٱبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَ مَنْ عَمِىَ فَعَلَىٰ ﴿ أَا وَ مَآ اَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيْظٍ ﴾ <sup>1</sup>

(بے شک تمہارے پاس تمہارے رب کی جانب سے ہدایت کی نشانیاں آچکی ہیں پس جس نے انہیں نگاہ بصیرت سے دیکھ لیات کی ذات کے لیے فائدہ مند ہیں جو اندھارہ گیااس کا وبال اسی پر ہے اور میں نگہبان نہیں ہوں)۔

بصیرت کالفظ کئی صرفی صور توں میں قرآن حکیم میں استعال ہواہے بصر عربی زبان میں آ کھ کے لئے استعال ہوتا ہے۔ علامہ بیضاوی لکھتے ہیں:

 $^{2}$ ((و هى لنفس كاالبصر للبدن))

(بصائر بصیرت کی جمع ہے جس طرح جسم کے لئے بھر ہے اسی طرح نفس روح کے لیے بصیرت ہے)۔

بصیرت کے معنی ہیں غور و فکر اور عقل کے استعال سے کسی بات کی تہہ تک پہنچنا اور حالات و واقعات سے

نصيحت اور عبرت حاصل كرنا ـ علامه قرطبي لكصة ببي:

((بابصيرة الحجة البنية الظاهرة))

(بصیرت ایک ججت اور ظاہری دلیل ہے)۔

اسی طرح قر آن میں انسانی شعور وادراک کے ساتھ بھی علم و تدبر مذکورہے:

﴿ وَ اَقْسَمُو ا بِاللَّهِ جَهِ أَدَ اَيْمَانِهِ إِمْ لَي إِنْ جَآءَت هِ أَمْ اَيَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بِهِ أَا قُلْ إِنَّمَا اللَّهِ وَ مَا يُشْعِرُكُمْ اَنَّهِ أَا إِذَا جَآءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ 4

(وہ بڑے تاکیدی حلف کے ساتھ اللہ کی قسم میں قسم کھاتے ہیں اگر ان کے پاس کوئی کھلی نشانی آ جائے تووہ اس پر ضرور ایمان لے آئیں ان سے کہہ دو کہ نشانیاں تو صرف اللہ کے پاس اور (اے مسلمانو) تمہیں کیا خبر کے جب نشانی آ جائے تووہ پھر بھی ایمان نہیں لائیں گے )۔

شعور کا لفظ کی صرفی اشکال میں قرآن میں وار د ہوا ہے۔ اس کامادہ ش،ع،رہے جس کے معنی ہیں کسی بات

كو جان لينا، سمجھ لينا۔ ابن منظور افريقي لکھتے ہيں:

((واشعرته ای ادرتیه)) <sup>5</sup>

1 الانعام 6:104

<sup>2</sup> البيضاوي، عمر بن عبد الله ، **انوار التنزيل وامر ار النّاويل** ( دارا لكتب العلميه ، بير وت: 1408 هـ) ج: 1 ، ص 439

<sup>3</sup> القرطبي، ابوعبد الله محمد بن احمد ، **الجامع الإحكام القر آن** (، دارا لكتب المصرييه ، القاهر ه: 1964ء) ص: 57

<sup>4</sup>الانعام6:109

<sup>5</sup> الا فريقي، محمد بن مكرم بن منظور، **لسان العرب** (دار صادر، طبع اول، بيروت) ج4، ص410

(مجھے محسوس ہوالعنی میں نے یالیا)۔

قر آن حکیم میں حکمت کی اصطلاح خاص، انسانی فکرو تدبر کے اعلیٰ درجے کے طور پر مذکور ہے۔ لہذا، نبی کریم صلی اللّٰہ علیہ والہ وسلم کی بعثت جلیلہ کے سلسلے میں ارشاد ہوا:

﴿ لَقَدْ مَنَ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْبَعَثَ فِيْ هِ إِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنْفُسِ هِ إِمْ يَتْلُواْ عَلَى هِ إِمْ الْبِتِهِ وَيُولُواْ مِنْ قَبْلُ لَفِي صَلَلٍ مُّبِيْنٍ ﴾ 1 وَيُزَكِّي هِ إِمْ وَيُعَلِّمُ هِ أَمُ الْكِتَٰبَ وَالْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُواْ مِنْ قَبْلُ لَفِيْ ضَلَلٍ مُّبِيْنٍ ﴾ 1 (ب تُك الله تعالى نے مسلمانوں پر بڑااحمان فرمایا! کہ ان میں انہی میں سے عظمت والے رسول مبعوث فرما ع جوان پر انہی کی آیات پڑھتے اور انہیں پاک کرتے ہیں اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتے ہیں)۔

حکمت کا لفظ متعد د مقامات پر قر آن حکیم میں استعال ہواہے، جس کا معنی کسی بات یا کسی چیز کی اصلاح و در ستی کے لیے مد برانہ غور و فکر کر زا اور اس بات کا مناسب حل تلاش کرنا ہے۔ غور و فکر اور تدبر و شخقیق کے بعد جو حل تلاش کیا جاتا ہے اسے حکمت کہتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقد س کا سب سے نمایاں پہلویہ تھا کہ آپ نے علم اور سچائی کے ذریعے لوگوں کو صحیح فکر سے روشناس کروایا، اسی وجہ سے اسلام کے اعتقادات اور اصول صرف عقل، فہم اور سچائی پر مبنی ہیں۔ 2

### حديث وسنت رسول مَالْ يَأْتُمُ لِطُور ماخذ فكر:

فکر اسلامی کا دوسر اماخذ سنت نبوی یا حدیث رسول صلی الله علیه وآله وسلم ہے۔ سنت کے معنی طور طریقه کے ہیں اور آئمہ و فقہاء کی اصطلاح میں سنت سے مراد آپ صلی الله علیه وآله وسلم کے تمام افعال اور اقوال اور وسر وں کے وہ افعال واقوال جن پررسول الله صلی الله علیه واله وسلم نے خاموشی اختیار کی اور جن کو قائم رکھا سنت کہلا تاہے۔ اسی بنیاد پر صحابہ کرام کے اقوال بھی اس میں داخل ہیں۔

حدیث بامعنی قصه ، واقعہ اور گفتگو بھی استعال ہواہے اسی ضمن میں قر آن حکیم میں آتا ہے:

﴿ وَ هَلْ أَتَّىكَ حَدِيْثُ مُوسَى ١٠٠٠

(اور کیاتمہارے یاس موسی کی خبر آئی)۔

بطور اصطلاح، حضور مَلَى ﷺ کی موجودگی میں آپ کے ارشادات، افعال اور بیانات کے لیے حدیث کا لفظ استعمال ہو تارہا ہے۔ جسے بعد میں صحابہ و تابعین نے بھی استعمال کیا۔اس کی مثال کتب حدیث و تاریخ میں پائی جاتی ہیں۔

2 خان، عبد الوحيد، **پيغيبر آخر الزمال حضرت محمه مَاللَّيْزَم كي شخصيت** (انثر نيشنل يبليكشنز باؤس،رياض: 2012ء)ص 33

<sup>1</sup> آل عمران 3:164

علامه كرمانى نے حدیث رسول كى تعریف نقل كرتے ہوئے لكھا:

 $^{1}$  ((مااضيف إلى النبي من قول اوفعل اوتقريراو و صف خلقي اوخلقي))

(حدیث سے مراد آپ کی طرف منسوب قول، فعل، تقریر، یا آپ کے جسمانی واخلاقی اوصاف کابیان ہے )۔ 2

البتہ حدیث کالفظ فقہاء کے نزدیک صرف اصول کے اقوال پر ہو تا ہے۔ محد ثین نے حدیث کے مفاہیم کوواضح کرنے کے واضح کرنے کے وسعت سے کام لیا۔ اور اس کو بھی دونوں کے لئے عام کیا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قول و فعل خواہ انہیں سنت کہاجائے یااحادیث کہاجائے ایک ہیں۔ ملال جیون فرماتے ہیں:

"السنة تطلق على قول الرسول وفعل، وسكوت، وعلى أقوال الصحابة وا أفعالهم"<sup>3</sup>

(سنت کااطلاق رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم کے قول و فعل پر آپ صلی الله علیه و آله وسلم کے سکوت اور صحابہ کے اقوال پر ہوتا ہے۔)

قر آن حکیم کی متعدد آیات سنت کی بنیاد کو واضح کرتی ہیں۔رسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم کے اقوال و افعال کو قر آن کا شارح قرار دیتی ہیں۔سورۃ النحل میں ہے:

﴿ وَ اَنْزَلْنَاۤ اِلَیْكَ الذِّكُرَ لِتُبَیِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَیْ هٰ اِمْ وَ لَعَلَّهٰ اَمْ یَتَفَکَّرُوْنَ ﴾ 4 (اور اے حبیب! ہم نے تمہاری طرف بیہ قرآن نازل فرمایا تاکہ تم لو گوں سے وہ بیان کر دوجو اُن کی طرف نازل کیا گیاہے اور تاکہ وہ غورو فکر کریں)۔

آپ مَلَّ اللَّهُ عَلَی منظم معاشرہ کی بنیادر کھی وہ ایک مثالی معاشر تھا۔ اسے ہر آنے والے دور کے لیے مثال کے طور پر پیش ہونا تھا، اس لئے آپ مَلَّ اللَّهُ عَلَی ساجی، معاشی اور سیاسی زندگی کے تمام پہلوؤں اور اہم تفاضوں کو پورا کیا۔ البتہ ایسی گنجائش موجو در ہی کہ قر آن وسنت کی تعلیمات اور روشنی کے تحت اجتہاد کی روح ہر قرار رہے۔

<sup>1</sup> الكرماني، محرين ، **الكواكب ، الداري في شرح الجامع الصحيح بخاري** ، ( دار احياء التراث العربي ، بيروت ) ،ج 1 ، ص 6

<sup>2</sup> محد ثین کی اصطلاح کے مطابق تقریر سے مراد کسی قول یا عمل کی خاموشی منظوری (Silent Appooral)ہے یعنی آپ سکی آپ منگی آپائی سامنے کچھ ہوااور آپ نے اس پر اعتراف نہیں کیا۔

<sup>3</sup> ملاجيون، شيخ احمراني سعد، **نورالانوار شرح رسالة المنار**، ( دارالفاورق، عمان الاردن: 1420هـ)، ص37

<sup>44:16</sup> خط

متعدد آیات آپ مَثَالِیْمُ کی حیثیات کو نمایاں کرتی ہیں۔ مثال کے طوریہ آیت:

﴿ كَمَاۤ اَرْسَلْنَا فِيْكُمْ رَسُوْلًا مِّنْكُمْ يَتْلُوْا عَلَيْكُمْ الْتِنَا وَ يُزَكِّيْكُمْ وَ يُعَلِّمُكُمُ الْكِتَبَ وَ الْحِكْمَةَ وَ يُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُوْنُواْ تَعْلَمُوْنَ ﴾ 1 الْحِكْمَةَ وَ يُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُوْنُواْ تَعْلَمُوْنَ ﴾ 1

(جیسا کہ ہم نے تمہارے در میان تم میں سے ایک رسول بھیجا جو تم پر ہماری آیتیں تلاوت فرما تاہے اور تمہیں پاک کر تااور تمہیں کتاب اور پختہ علم سکھا تاہے اور تمہیں وہ تعلیم فرما تاہے جو تمہیں معلوم نہیں تھا)۔
الیں تمام آیات مبار کہ میں رسول مُنگانِیْم کے فکری کام کی نوعیت کو چار پہلوؤں سے بیان کیا گیاہے:

تلاوت آیات، تزکیه نفس، تعلیم کتاب، تعلیم حکمت، جہاں تک تلاوت آیات کا تعلق ہے تو یہ بات ظاہر ہے کہ جو کچھ اللہ کی طرف سے نازل ہوااِس میں آپ مَنْ اللہ کی فرمہ داری یہ ہے کہ نازل شدہ کلام لوگوں کو من وعن سنادیں اوران تک پہنچادیں۔ قرآن کی گئی آیات میں اس باب کی طرف اشارہ موجود ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:
﴿ نِاَیُ اللّٰ الرَّسُولُ بَلِّعْ مَاۤ أُنْولَ اِلَیْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ اِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَعْتَ رِسَالَتَه وَ اللّٰهُ

يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ

(اے رسول!جو کچھ آپ کی طرف آپ کے رب کی جانب سے نازل کیا گیااس کی تبلیغ فرمادیں اور اگر آپ نے ایسانہ کیاتو آپ نے اس کا کوئی پیغام بھی نہ پہنچایا اور اللہ لوگوں سے آپ کی حفاظت فرمائے گا)۔

اس آیت مبارکہ میں آپ کی ذمہ داری کو واضح طور پر بیان میں کیا گیا کہ لوگوں تک کلام اللی کو پہنچادیں۔
اس کے علاوہ بہت ساری آیات اس ضمن میں مرکوز ہیں۔ تعلیم کتاب سے مرادیہاں معنی و مفاہیم کو ذہین نشین کرانا
ہے اور عام طور پر اس کی دوصور تیں ہیں: اوقر آن حکیم کی آیات کی تشر تے اپنی زبان میں بیان کرنا۔ب: قرآن حکیم کے احکام کے مطابق عمل کرکے دیکھانا۔

آپ مَنْ اللّٰهُ عَلَمْ نَهُ احْکَام کی تعلیمات کو بیان کرنے کے لئے یہی طریقے اختیار کئے۔ مثلا نماز کاطریقہ، تقسیم زکوۃ، تنظیم ریاست و معشت اور آداب معاشرت ان تمام امور کے بارے میں رسول مَنَّاللَّهُ عَلَمْ نَاب کی تعلیم کتاب کی تعلیم کتاب کی خود ساختہ کہانی تو بن سکتی ہے۔ مگر وہ حقیقی تعلیم نہیں بن سکتی بن سکتی جو اللّٰہ کی مرضی ہے۔ نماز، قیام، رکوع، سجو داور تسبیح سب کاذکر قرآن میں موجو دہے مگر اس کاطریقہ ادا، اور عملی تشکیل آپ کے عمل سے ثابت ہے۔

متعدد آیات قرآنیہ کے پس منظر میں ایسے مخصوص حالات وواقعات ہیں جن کا تعلق آپ مَلَیْ لَیْمُوْم کی ذات اقد س یا آپ مَلَیْلِیُوْم کے عمل ہے۔ جیسے کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

1 البقره 2:1 15

﴿ وَ مَاۤ اَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتٰبَ اِلَّا لِتُبَيِّنَ لَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْخَتَلَفُواْ فِيْهِ ۚ وَ هُدًى وَ رَحْمَةً لِّقَوْمٍ اللَّهِ مِنُونَ ﴾ 1 يُؤْمِنُونَ ﴾ 1

(اور ہم نے تم پریہ کتاب اس لئے نازل فرمائی ہے تا کہ تم لو گوں کیلئے وہ بات واضح کر دوجس میں انہیں اختلاف ہے اور ہم نے تم پریہ کتاب ایمان والوں کے لیے ہدایت اور رحمت ہے)۔

کتاب اللہ کی میہ تبیین و تشریح آپ منگالیا پیم کے فرائض منصی میں شامل ہے۔ قر آن تحکیم کے نزول کے اغراض ہی میہ بیں کہ رسول اللہ منگالیا پیم اللہ کے احکام کولے کر اس فہم وبصیرت جواللہ نے ان کوعطا کی ہے لو گوں کے در میان عدل وانصاف کریں۔ حدیث رسول وحی اللہ کے بعد دوسر اقانون اسلامی کا دوسر اماخذ ہے۔

حکمت کامادہ" حِکم"ہے اور حکم کے معنی ہیں منع منعاللاصلاح یعنی کسی کی اصلاح کے لیے کسی کو کسی کام سے بازر کھنا۔صاحب لسان العرب نے حکمت کے معنی ومفہوم کو اس طرح بیان کیاہے:

 $^{2}$ ((الحكمة عبارة عن معرفةافضل الاشياء با فضل العلوم))

(حکمت بہترین چیز کو بہترین علم کے ذریعے جاننے کو کہتے ہیں)۔

#### الاصفهاني لكصة بين:

((والحكمة اصابة الحق بالعم والعقل فاالحكمة من الله تعالى معرفة الاشياء واحادهاعلى غاىة الاحكام ومن الانسان معرفة الموجودات وفضل الخيرات)) (اور حكمت علم اور عقل كے ذریعے سے سچی اور صحیح بات كو پہنچنا ہے۔ تواللہ تعالی كی حكمت چيزوں كوجانا اور ان ميں بكمال خوبيد اكر ناہے۔ اور انسان كی حكمت موجودات جانا اور احیمی باتوں كاكرناہے)۔

علاء کی تشریح سے معلوم ہوتا ہے کی آپ مَلْ گُلِیَّا کُل سنت وہ حکمت ہے جو اللہ سبحان کی طرف سے آپ کے دل میں ڈالی گئی۔ تمام دلائل اور علائے قرآن کے اقوال سے یہ معلوم ہوا کہ یہ ایک ہی مفہوم سے کی کئی تعبیریں ہیں۔ اور ایک ہی حقیقت کی متعد د متعد د تفاسیر بھی، اصل حکمت نبوی وہ نور نبوت اور الہامی معرفت ہے۔ جس کو اللہ تعالی نے رسول اللہ کے قلب و ذہن میں اتاراہے۔

قر آن تھم آپ کی ذات اقد س کو بطور نمونہ تقلید پیش کر تا ہے۔ اور ان کی پیروی کا تھم دیتا ہے اور ساتھ یہ اعلان کر تا ہے۔ کہ اللّٰہ کی محبت کا حصول رسول کی محبت و اطاعت کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ آپ کی ذات کو تمام انسانیت کے لیے نمونہ قرار دیا گیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

1 النحل 64:16

2الافريقي، لسان العرب، ج12، ص140

3 الاصفهاني، المفردات في غريب القرآن، ص126

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لَّمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَ الْيَوْمَ الْاحِرَ ﴾ [ (بیشک تمهارے لئے اللہ کے رسول میں بہترین نمونہ موجود ہے اس کے لیے جو اللہ اور آخرت کے دن کی امیر رکھتاہے)۔

آپ مَنْ اللّٰهُ عَلَيْ مَنْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰه تعالَى عَلَى اللّٰه تعالَى كَ مُن شخصيت كا نمايال ترين پہلويہ ہے كہ اللّٰه نے آپ كو شارع قرار دیا ہے۔ اللّٰه تعالَى كى طرف سے حلال وحرام صرف وہ آپ مَنَّ اللّٰهُ عَلَى اختیارات (legislative Powers) دیئے۔ اللّٰہ تعالَى كی طرف سے حلال وحرام صرف وہ نہيں جو قرآن حکیم میں بیان ہوئے بلکہ وہ سب بھی ہیں جن كور سول اللّٰہ نے حرام یا حلال قرار دیا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَ مَاۤ اللَّهَ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ۚ وَ مَا نَهِ اللَّهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ ﴾ 2

(اوررسول جو کچھ تمہیں عطافر مائیں وہ لے لواور جس سے تمہیں منع فرمائیں توتم بازر ہو اور اللہ سے ڈروبیشک اللہ سخت عذاب دینے والا ہے )۔

یہ بات واضح ہوتی ہے کہ قرآن حکیم اللہ کی پیروی کے ساتھ ساتھ سول اللہ کی سیرت و کر دار اور افعال و احوال کی پیروی کی بھی تلقین کرتاہے۔سورۃ النساء میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ يَا َى اللَّهُ وَ اللَّهِ وَ اللَّهُ وَ اَطِيْعُوا اللَّهُ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَ اُولِى الْاَمْرِ مِنْكُمْ ۚ فَانْ تَنَازَعْتُمْ فَوْ مَنُوْنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْلَحِرِ ﴾ 3 في شَيْءٍ فَرُدُّوْهُ إِلَى اللَّهِ وَ الرَّسُوْلِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْلَحِرِ ﴾ 3 (اے ایمان والو! الله کی اطاعت کرواور رسول کی اطاعت کرواور ان کی جو تم میں سے حکومت والے ہیں۔ پھر اگر کسی بات میں تمہار اختلاف ہو جائے تواگر الله اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہو تو اس بات کو الله اور رسول کی بارگاہ میں پیش کرو)

اس سے یہ واضح ہے کہ قر آن حکیم نے رسول کی ذات کو ماخذ قانون کی حیثیت سے پیش کیا ہے۔ تمام امت اس پر متفق ہے کہ آپ کی ذات قر آن حکیم کے بعد دوسرا قانونی ماخذ ہے۔ حدیث وسنت کی جمیت و حقیقت کا دارومدار آپ سَلَّا اَیْنِیْمُ کے ادراک سے ہے۔ یہ ان کامقام و مرتبہ ہے کہ جو ان کے افعال واقوال کو نمونہ تقلید قرار دیتا ہے۔ اسی وجہ سے حدیث وسنت کی دینی حیثیت مسلم ہے۔

## اجتهاد اور فكراسلامي

1 الاحزاب 21:33

اسلامی فکرنو کی تشکیل وارتقا کا ذریعه اجتهاد ہے۔علامہ الزیدی لکھتے ہیں:

"الجهد:اى المشقة وفي حديث معاذ: احتها لائى الاحتهاد بذل الوسع في طلب الامر والمراد به رد القضيه من طريق القياس الى الكتاب والسنة" 1

("جہد" سے مراد مشقت ہے اور حدیث معاذییں ہے کہ میں اپنی رائے سے اجتہاد کروں گا۔ کسی امر شرکی تلاش میں اپنی فت کھیاد ہے۔ اور اس سے مرادیہ ہے کہ کسی فیصلے کو قیاس کے ذریعے کتاب وسنت کی طرف لٹادیناہے)۔

#### امام غزالی اجتهاد کی اصطلاحی تعریف بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"صار اللفظ في عرف الفقهاء مخصوصا ببذل المحتهد وسعة في طلب العلم بالاحكام الشريعة والاجتهاد التام ان يبذل الوسع في الطلب بحيث يحس من نفس، بالعجزعن مزيد الطلب"<sup>2</sup>

(فقہاء کے عرف میں "اجتہاد" کالفظ مجتہد کی اس محنت کے ساتھ خاص ہے جیسے وہ شرعی احکام کے حصول میں لگا تا ہے۔ اجتہاد تام پیہ ہے کہ مجتهد شرعی احکام کاعلم صل کرنے کے لیے اپنی محنت کو اس طرح لگائے کہ اس سے زیادہ محبت کرنے کی اس میں ہمت اور حوصلہ نہ ہو)۔

گویااجتہاد مجتہد کی اس انتہائی کوشش کانام ہے۔جو فقہ اسلامی کے تفصیلی دلائل کی روشنی میں کسی شرعی عملی حکم کے حصول میں کی جائے۔

انسانی زندگی مسلسل ارتقاد اور تبدیلیوں سے عبارت ہے۔ تہذیبوں اور قوموں کی بقاء کاراز اسی میں مضمر ہے ، اور اس لیے اجتہاد کی اہمیت کا انکار کرناکسی طور ممکن نہیں ہے کیونکہ اگر اقوام اس میں جمود کا شکار ہو جائیں تو اینے وجود کے خلاف دلیل قائم کرتی ہیں۔اسلام ایک متحرک انظام زندگی رکھے ہے۔ اور تمام نظام ہائے زندگی پر غالب اور قیامت تک رہنے والا دین ہے۔ارشاباری تعالیٰ ہے:

﴿ الْيُومَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِينًا ﴾ 3 (آج میں نے تمہارے لئے دین اسلام کو پندیدہ بنادیا ہے ۔ پندیدہ بنادیا ہے ۔

قرآن مجید کی ایک اور آیت کریمه میں اور ارشادر بانی ہے:

﴿هُوَ الَّــذِي ٓ اَرْسَلَ رَسُولَــه ۚ بِالْــه أَداى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِ ۚ إِرَه ۚ عَلَى الـــدِّيْنِ

1 الزبيدي، **تاج العروس**، ج2، ص330

2 الغزالي، ابي حامد محمد بن محمد، المستضفى، من علم الاصول، (، مؤسسة الرساله بيروت: 1997ء)، ص382

كُلِّــه وَلَوْ كَرهَ الْمُشْرِكُــوْنَ $^1$ 

(اس نے اپنے رسول کو ہدایت اور سچا دین دے کر بھیجاہے تا کہ اسے سب دینوں پر غالب کرے اور اگر چپہ مشرک ناپیند کریں)۔

اسلام کی بنیاد ان ابدی اصولوں پر رکھی گئی ہے جو ہر زمان و مکان میں نسل انسانی کی بقااور راہ ہدایت کے لیے باعث صلاح ہیں۔ اسلام کا اپنے آپ کو بطور متحرک اور قیامت تک انسانی راہنمائی کا ثبوت پیش کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ اس کے مزاح میں کھیر او اور جمود نہیں ہے۔ اگر اسلام کا دامن ان کارہائے نمایاں سے خالی ہو تا تو اس کی فطرت میں انسانی مسائل کے حل کی تڑپ موجود نہ ہوتی۔ اسلام انسانی زندگی کے بارے میں تنگ نظر نہیں ہے۔ وہ ہر لحاظ سے اسے بھلتا بچولتاد کی مناچا ہتا ہے۔ ارشاد ہے:

﴿ يُرِيْدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ 2

(الله تم پر آسانی چاہتا ہے اور تم پر تنگی نہیں چاہتا)۔

انسانی زندگی میں پیش آمدہ مسائل جن کے بارے میں بنیادی ماخذ قر آن اور حدیث میں اگر صریع اور واضح تھم نہیں ملتا کوان مسائل کے حل کے لیے اسلام ایک طریقہ فراہم کر تاہے۔جواجتہا دہے۔

ذیل کی آیت مبار کہ اجتہاد کے معنی و مفہوم اور دائرہ کارمیں وسعت پیدا کرتی ہے:

﴿ وَالْزَلْنَ آ اِلَيْكَ اللَّهُ كُرَ لِتُسَبِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَيْهِ اللَّهُ وَلَعَلَّهُ اللَّهُ الْمَا يَتَفَكُّ رُوْنَ ﴾ 3 يَتَفَكُّ رُوْنَ ﴾ 3 يَتَفَكُّ رُوْنَ ﴾ 3

(اور ہم نے تیری طرف قر آن نازل کیا تا کہ لو گوں کے لیے واضح کر دے جو ان کی طرف نازل کیا گیا ہے اور تا کہ وہ سوچ لیں)۔

ابو بکر جصاص ﴿ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَ رُوْنَ ﴾ کی وضاحت کرتے ہوئے بیان کرتے ہیں۔ایسی چیز میں تفکر اور غور و فکر کرنا جس میں کوئی صرح نص موجو دنہ ہو۔اسی طرح ارشاد ہے:

﴿وَشَاوِرْهُــمْ فِي الْأَمْرِ﴾ 4

(اور کام میں ان سے مشورہ لیا کر)۔

یہاں مشاورت سے مرادیہ ہے کہ جن امور میں ان کا حکم اجتہاد کے طریقہ سے معلوم کرنا ہو وغیرہ

1 التوبه 9:33

2البقره2:185

3 النحل 44:16

4 آل عمران 3:95

وغیرہ۔ جس کے متعلق کوئی واضح تھم موجود ہواس میں مشاورت نہیں ہوسکتی۔ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صَالَّا لَیْمُ کَ راستہ دیکھایااور جوہدایت دی وہ عام ہے۔ار شاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّا اللَّهُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِمَآ اَرَاكَ اللَّهُ ﴾ أَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّلِي الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللِّلْمُ الللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ الللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللْمُ الللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللِلْمُ الللللِّلْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللِّلْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللِمُ اللللللِمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُ الللللللْمُ الللللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللللِمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللللللللل

اس آیت مبار کہ میں قر آن کا حکم اور حکم سے استنباط کرنا دونوں شامل ہیں۔ اجتہاد کی مشر وعیت کے حوالہ سے حدیث معاذیر کی اہمیت کی حامل ہے:

(حضرت معاذبن جبل رضی اللہ عنہ کے اصحاب میں سے حمص کے پچھ لوگ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان علیہ وسلم نے معاذر ضی اللہ عنہ کو جب یمن (کا گور نر) بناکر بہ سیجنے کا ارادہ کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے پوچھا: "جب تمہارے پاس کوئی مقد مہ آئے گاتو تم کیسے فیصلہ کروگے ؟" معاذر ضی اللہ عنہ نے عرض کیا: اللہ کی کتاب کے موافق فیصلہ کروں گا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اگر اللہ کی کتاب میں تم نہ پاسکو؟" تو معاذر ضی اللہ عنہ نے عرض کیا: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کے موافق، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اگر اللہ کی کتاب میں اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اگر سنت رسول اور کتاب اللہ دونوں میں نہ پاس کو تو کیا کروگے ؟" انہوں نے عرض کیا: پھر میں اپنی مرائے سے اجتہاد کروں گا، اور اس میں کوئی کو تا ہی نہ کروں گا، تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے معاذر ضی اللہ علیہ وسلم نے معاذر ضی اللہ علیہ وسلم نے موالی اللہ علیہ وسلم کے قاصد کو اس چیز کی توفیق دی جو اللہ کے رسول کوراضی اور خوش کرتی ہے)۔

یہ بات واضح ہے کہ شریعت اسلامیہ میں جس اجتہاد کا اعتبار ہے وہ کتاب تھم اور رسول مَثَلَّ عَلَیْمُ کی سنت سے دلیل تلاش کرنے میں جہد وجہد اور کوشش کرنے کا نام ہے۔

اس تعلیم وتربیت کامقصد قلب ونفس کاتز کیه کرنااوراعلی اخلاقی اقدار کواجاگر کرناتھا۔ اور بیر کام رسول الله

1 النساء 4: 105

مَنْ اللَّهُ عَلَى دور میں وحی کے آغاز سے ہی فرمادیا تھا اور آپ نے منشائے الہی کے مطابق ایمان والوں کا تزکیہ فرمایا۔ تزکیہ بالنفس ہی ہیہ ہے کہ انسان اپنی خواہشات سے دست بر دار ہو جائے اور اللّٰد اور رسول اللّٰد کے احکام کواپنی زندگی کالا تحم عمل بنالے۔اور اپنی قبر وروح کو صبر ، توکل ، تقوی اور شکر کاعادی بنائے۔

جب اسلام سرزمین حجازسے نکل کر دور دراز علاقوں میں پھیل گیاتور سول اللہ مَنَّا اَلَّیْمِ نَے اپنے تربیت یافتہ صحابہ کو امور نگر انی اور عدالتی ذمہ داریاں سپر دکیں۔ اِس وقت اجتہا دکی ضرورت محسوس کی گئی کہ اگر لوگوں کو ایسے مسائل کاسامناہو جائے جس کے بارے میں قرآن وسنت خاموش ہوں تو انہیں کتاب اللہ اور رسول اللہ مَنَّاللَّهُ عَلَّا اللّٰهُ عَلَّاللَّهُ عَلَّا اللّٰهُ عَلَّاللَّهُ عَلَیْ اِللّٰہُ اور رسول اللّٰہ مَنَّا اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَا اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰ اللّ

دین میں جو بات بھی کتاب اور سنت رسول سے بے نیاز ہو کر کی جائے گی وہ محض اپنی رائے ہو سکتی ہے۔ علمائے امت یا ایسے ماہرین علوم شریعت جو اپنی دیانت و ثقابت اور تقوی میں قوی درجہ ہونے کے ساتھ امت کے فقہاء و علماء کے نمائندہ ہوں۔

ان کا قر آن وحدیث کی روشنی میں کسی مسلہ پر متفق ہو جانا بھی ایک شرعی دلیل کی بنیاد ہے، جسے اجماع کہا جاتا ہے۔ اسی طرح فکر نوکی تشکیل میں قیاس شریعت اسلامیہ کاچو تھامصدر ہے لغوی طور پر قیاس سے مر ادماننا یاناپنا ہے اور فقہائے شریعت کی اصطلاح میں اصل تھم میں پائی جانے والی علت پر منطبق کرنا قیاس ہے۔ جیسا کہ کہا گیا:
"حمل الشی فی بعض احکامہ بغرب من الشبہ"

#### قاضی بیضاوی متوفی (685ھ) فرماتے ہیں:

"القياس اثبات مثل حكم المعلوم في معلوم آخر لاشتراكها في علت الحكم عند 2الثبت"2

(قیاس کسی حکم معلوم کی طرح کا حکم علت حکم میں اشتر اک کی وجہ سے کسی دوسرے معلوم میں جاری کرنے کو کہتے ہیں )۔

قیاس کے استدلال قرآن حکیم کی آیات مبار کہ سے کیا جاسکتا ہے۔ ارشادر بانی ہے:

﴿ يَا َىُ هُ اَا الَّذِيْنَ اَمَنُوْ الْ الْحَمْرُ وَ الْمَيْسِرُ وَ الْاَنْصَابُ وَ الْاَزْلَامُ رِحْسُ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطِنِ فَاحْتَنِبُوْهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ﴾ 3 الشَّيْطنِ فَاحْتَنِبُوْهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ﴾ 3

1 الزركثى، بدرالدين، **الحجر المحيط**، ( دار الكتب العلمية، بيروت لبنان ) ج7، ص 311

2 البيضاوي، قاضي ناصر الدين ابي عبد الله ، **الانهاج في شرح المنهاج ،** ( دار المعرفة ، بيروت ، لبنان )ج 3 ، ص 3

30:5ء20

(اے ایمان والو! شراب اور جو ااور بت اور قسمت معلوم کرنے کے تیر ناپاک شیطانی کام ہی ہیں توان سے بچتے رہوتا کہ تم فلاح پاؤ)۔

یہاں اس آیت مبار کہ میں شراب کی علت مستعارہے۔ اس اب بیہ دیکھاجائے گا کہ یہ علت شراب کے علاوہ کسی بھی چیز میں پائی جائے گی اس کو چھوڑا جائے گا اور ان چیز وں سے احتیاط برتی جائے گی۔ اسی طرح اگر ہم نماز جمعہ کے حکم کوسورۃ الجمعہ کی آیت میں دیکھتے ہیں تو وہاں بھی ہمیں قیاسی استدلال ملتاہے۔ مثال کے طور پر

﴿ يَا يُ هِ أَا الَّذِيْنَ اَمَنُوْ ا إِذَا نُوْدِيَ لِلصَّلُوةِ مِنْ يَّوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْ ا اِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَ ذَرُوا الْبَيْعَ الْمُونَ اللَّهِ عَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ 1 الْبَيْعَ أُذِلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ 1

(اے ایمان والو! جب جمعہ کے دن نماز کیلئے اذان دی جائے تو اللہ کے ذکر کی طرف دوڑو اور خرید و فروخت حچوڑ دو۔ اگرتم جانو توبیہ تمہارے لیے بہترہے)۔

اس آیت مبارکہ نے جمعہ کی آذان کے بعد خرید و فروخت کو مکروہ قرار دیا ہے اس کی وجہ یہ ہے جمع کی آذان کے بعد خرید و فروخت کو مکروہ قرار دیا ہے اس کی وجہ یہ ہے جمع کی آذان کے بعد خرید و فروخت میں مشغول ہونے سے نماز کے جھوٹ جانے یااس سے غافل ہونے کا خطرہ ہے اب اس حکم پر قیاس کرتے ہوئے یہ واضح ہے کہ یہ علت جہال کہیں بھی پائی جائے گی اس پریہی حکم وارد ہو گا۔ مثال کے طور پر کسی بھی مز دور کو کام پر لگائے رکھنا، مقدمات کی ساعت اور کسی بھی قسم کے معاملات طے کرناوغیرہ۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَاعْتَبِرُواْ لِيُلُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ 2 (اے آئکھوں والو!عبرت حاصل کرو)۔

مطالعہ سے یہ واضح ہو تا ہے کہ ان تمام علاء کا اس پر اتفاق معلوم ہو تا ہے کہ اس آیت میں اس طرف واضح مطالعہ سے یہ واضح ہو تا ہے کہ ان تمام علاء کا اس پر اتفاق معلوم ہو تا ہے کہ قر آن وست میں جن مسائل کے بارے میں احکام موجو دنہ ہوں ان کو قیاس سے اخذ کر ناچا ہے۔ اصول فقہ اور عربی لغۃ کی کتب میں لفظ اعتبار پر جو قیاس کے ہم معنی ہو تا ہے بہت تفصیل سے بحث موجو دہے۔ اس طرح، متعدد احادیث صحیحہ میں اس بات کی دلیل موجو دہے کہ رسول اللہ منگانی تی نے خود بہت ساری جگہوں پر قیاس فرمایا اس کی وضاحت صحیحہ میں اس بات کی دلیل موجو دہے کہ رسول اللہ منگانی تی مطرت ابن عباس سے روایت ہے جس کو اس کی وضاحت صحیح احادیث کی روشنی میں اخصار کے ساتھ کی جائے گی۔ حضرت ابن عباس سے روایت ہے جس کو امام بخاری نے نقل کیا ہے:

((أَنَّ امْرَأَةً مِن جُهَيْنَةَ جاءَتْ إلى النبيِّ صلَّى الله عليه وسلَّمَ، فقالَتْ: إِنَّ أُمِّي نَذَرَتْ أَنْ تُحُجَّ، فَلَمْ تُحُجَّ، فَلَمْ تَحُجَّ حَتَّى ماتَتْ؛ أَفَأَحُجُّ عَنْها؟ قالَ: نَعَمْ حُجِّي عَنْها؛ أَرَأَيْتِ لو كانَ

1 الجمعه 62:9

علَى أُمِّكِ دَيْنٌ أَكُنْتِ قاضِيَةً؟ اقْضُوا اللَّهَ؛ فاللَّهُ أَحَقُّ بالوَفاءِ)) 1

(عبدالله بن عباس رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ ایک عورت نے جج کی نذر مانی، پھر ) جج کئے بغیر (مرگئ، اس کا بھائی نبی اکرم صلی الله علیه وسلم کے پاس آیا، اور آپ سے اس بارے میں مسله پوچھاتو آپ فرمایا": بتاؤ اگر تمہاری بہن پر قرض ہو تاتو کیاتم اداکرتے؟"اس نے کہا: ہاں میں اداکر تا، آپ نے فرمایا": تواللہ کا قرض اداکر ووہ تواور بھی ادائیگی کا زیادہ مستحق )۔

اس روایت پر اگر غور کیا جائے تو پیۃ چلتا ہے کہ رسول اللہ صَاللَّہُ عَلَیْمُ نے جج کو قرض پر قیاس کیا اور عملا اس کی دلیل پیش کی ہے۔ اسی طرح صحابہ کر ام، آئمہ، فقہاء کے ہاں قیاس کے بے شار مثالیں ملتیں لیکن موضوع کے پیش نظریہاں مخضر قیاس کو متعارف کر ایا جارہا ہے۔

عمومی طور پر قیاس کے عناصر چار ہیں جو مذکورہ بالا تمام مثالوں سے واضح ہیں۔ ا: اصل (یعنی وہ نص جس پر کسی حکم کو قیاس کیا گیاہو۔ جسے مقس علیہ بھی کہا جاتا ہے )، ب: حکم (یعنی اصل یا بنیاد میں بیان کر دہ حکم ۔)، ج: فرع (وہ امر جس میں نص موجو د نہ ہو اور اسے اصل پر محمول کر کے اس کا حکم معلوم کیا جائے )، د: علت: وہ بنیادی امر جو اصل میں بیان کر دہ حکم کا محور بنائے۔ اور جو فرع میں موجو د ہے۔ <sup>2</sup>

اس تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ نے پیش آمدہ مسائل پر احکام شرع کی تطبق کے لیے اس سے ملتے جلتے مسائل کی وجوہات اور مما ثلت وجوہات کی بناپر یکساں مسائل کے احکام نئے پیش آنے والے مسائل میں نافذ کرنا قیاسی عمل ہے۔ رسول اللہ مُنَّا اللہ مُنَّالِ اللہ مُنْ اللہ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنَالِ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنْ اللہ مُنْ اللہ مُنْ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنْ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنْ اللہ مُنْ اللہ مُنَّالِ اللہ مُنْ اللہ اللہ مُنْ اللہ اللہ مُنْ مُنْ اللہ مُنْ اللہ مُنْ مُنْ اللہ مُنْ مُنْ اللہ مُنْ ال

## فکر اسلامی کے بنیادی عناصر:

اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات ہے۔ اور اس کی اصل ایمان ہے۔ ڈاکٹر نصیر احمد ناصر لکھتے ہیں: "اسلامی فکر کی ہیت ترکیبی میں ایمان روح رواں کی مانند ہے اسلام کی ہر چیز کی طرح اس کی فکر کی بنیاد بھی ایمان ہے "۔ 3

لفظ ایمان کی لغوی حیثیت کو بیان کرتے ہوئے ابن منظور لکھتے ہیں کہ لفظ ایمان اَمن یَامن ا منا و

\_\_\_\_\_

1 البخارى، الجامع الصحيح، كتاب الحج ماب الحج والغدور عن الميت، رقم الحديث: 1852 2 ندوى، محمد فنيم اختر، فقه اسلامى تعارف اور تاريخ (مكتبه قاسم العلوم: لا بور، 2004)، ص154 3 ناصر، نصير احمد، ڈاکٹر، اسلامی ثقافت، (مكتبه رحمانيه اردوبازار، لا بور: 1980ء)، ص518 اَمَناُوَامان قصم مصدرہے اس کامادہ ا۔ م۔ن ہے۔ الغت کی روسے کسی خوف محفوظ ہو جانا، دل کے مطمئن ہو جانے اور انسان کے باخیر وخوبی، خیر وعافیت سے ہمکنار ہونے کو امن کہا جاتا ہے۔ کسی پر ایمان سے مر اداس کی تصدیق کرنا ہے۔ اور اس پر یقین کامل ہونا ہے۔ اسی طرح اصطلاح میں رسول الله صَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَیْ اللهُ کَا وَ اللهُ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَا

اگر فکر کی بنیاد ایمان پر رکھی جائے تو فکر میں استقلال اور استقامت کی قوت پیدا ہوتی ہے اس کے ثمر ات یہ حاصل ہوتے ہیں کہ فکر میں آفاقیت اور عالمگیریت پیدا ہوتی ہے۔ اور یہ فکر صرف ذاتی اغراض و مقاصد تک محدود نہیں رہتی بلکہ اس کا مطمہ نظر اخروی زندگی ہو جاتی ہے۔ اور اس حصول کی خاطر انسان اللہ اور اس کی مخلوق کے متعلق متفکر رہتا ہے۔ اسلامی فکر ایک ایمانی فکر ہے۔

قر آن حکیم کااسلوب میہ ہے کہ وہ کہیں توایمانیات یجابیان کر تاہے اور کہیں الگ الگ۔

اسی مضمون میں کو قر آن حکم کی متعدد آیات میں بیان سے کیا گیا ہے۔اور پھر تیسری جگہ انبیاءورسل پر ایمان لانے کی دعوت دی گئی ہے اور مومنین کی نشانی بتاتے ہوئے قر آن نے سورۃ البقرہ میں کہا:

﴿ اَمَنَ الرَّسُوْلُ بِمَآ ٱنْزِلَ اِلَيْهِ مِنْ رَّبِّهٖ وَ الْمُؤْمِنُوْنَ ۚ كُلِّ اَمَنَ بِاللَّهِ وَ مَلَٰ ٓ َيَهِ ۚ كَتِهِ ۗ وَ كُتُبه ِ وَ رُسُلِه ِ ثُ

(رسول ایمان لا یااس پر جواس کے رب کے پاس سے اس پر انز ااور ایمان والے، سب نے مانا اللہ اور اس کے فرشتوں اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں کو)۔

الله پر ایمان، یوم القیامه پر ایمان، فرشتوں پر ایمان، الله کی نازل کر دہ کتب پر ایمان اور انبیاءور سل پر ایمان لاناہی ایمان کی شر ائط قرار دیاہے:

﴿ وَ لَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ اَمَنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْاحِرِ وَ الْمَلَٰ َى إِكَةِ وَ الْكِتَٰبِ وَ النَّبِيّ إِنَ ﴾ 3 (اصلى نيك وه جو الله اور قيامت اور فرشتوں اور كتاب اور پيغبروں پر ايمان لائے)۔

مثال کے طور پر سورہ حم السجدہ میں بیان کیا گیا:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُو ا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَٰ ٓ َ كَ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَٰ ٓ َ كُوْ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَٰ ٓ َ كُوْ اللَّهُ تُوعَدُونَ ۖ 4 تَحْزَنُوا وَ اَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ 4

1 الا فريقي، **لسان العرب**، ج3، ص85

2البقره2:285

3 البقره 2:177

4م السجره 32:32

(بیشک جنہوں نے کہا: ہمارارب اللہ ہے پھر (اس پر) ثابت قدم رہے ان پر فرشتے اترتے ہیں (اور کہتے ہیں)
کہ تم نہ ڈرواور نہ غم کرواور اس جنت پر خوش ہوجاؤجس کا تم سے وعدہ کیاجا تاتھا)۔
اِس آیت مبار کہ میں صرف اللہ لانے کا ذکر موجو دہے۔ اور اسی پر دنیاو آخرت کی کامیابی کو محصور کیا گیا

بے۔اسی طرح سورۃ بقرہ میں یوم القلمہ کے ذکر کے ساتھ اللّٰہ پر ایمان لانااور اعمال صالح کا ذکر ہے: ﴿ مَنْ اَنْ مَنْ اَنْ مِنْ اِنْ مِنْ اِن

﴿ مَنْ اَمَنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْمَاخِرِ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ أ (جو بھی سچے دل سے اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان لے آئیں اور نیک کام کریں توان کا ثواب ان کے رب

کے پاس ہے)

#### ايمان باالله

اسلام کے پورے بنیادی اور اعتقادی نظام میں جوسب سے پہلی چیز ہے وہ ایمان باللہ یعنی اللہ پر ایمان لانا ہے۔ باقی جتنے بھی اعتقادات ہیں وہ سب اسی ایک عقیدہ کی فرع ہیں اور جتنے بھی عبادات ، تدنی قوانین اور اخلاقی احکام ہیں وہ سب اسی سے قوت سے حاصل ہوتے ہیں۔

سب ایمانیات کا مصدر اللہ تعالی کی ذات پر ایمان لانا ہے۔ جب کوئی انسان اللہ پر ایمان لا تاہے تو اس بات کو تسلیم کر تاہے۔ رسولوں پر ایمان اسی لئے لا تاہے کہ وہ اللہ کی طرف سے جھیجے گئے نائب اور قاصد ہیں۔ کتب پر ایمان اس لئے لا تاہے کہ وہ اللہ کی طرف سے نازل کر دہ ہیں۔ اور یوم قیامت پر ایمان بھی اسی لیے لا تاہے کہ یہ وہ اللہ کی طرف سے فیصلہ کا دن ہے۔ جو فر ائض میں وہ اللہ کے مقرر کر دہ ہیں اور جو حقوق ہیں وہ بھی اسی کے طے کر دہ ہیں۔ جن چیز وں سے منع کیا گیایا کرنے کا تھم دیا گیاوہ بھی اس لیے کہ یہ اللہ کے احکام ہیں۔ اگر ایمان باللہ ہے توسب احکام کی تابعد اری لازم وملز وم ہے۔

اس بات کا خلاصہ سے سے کہ جب انسان کا سُنات کی طرف نگاہ دوڑا تا ہے توبیہ دیکھتا ہے کہ تمام اشیاء اسی کے سامنے جھکی ہوئی ہیں۔ زمین و آسان میں جو کچھ بھی ہے سب اسی کا ہے۔ قر آن حکیم اس بات کو دلیل بنا تا ہے:

 $\{ \hat{q} \in \hat{b} \}$  اَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوٰتِ وَ الْاَرْضِ

(اوراسی کے حضور گر دن رکھے ہیں جو کوئی آسانوں اور زمین میں ہیں)

#### ايمان بالرسالت

الله تعالی تمام کائنات کاخالق ہے۔ اور وہ اپنے بندوں پر بے حد مہربان ہے انسان کے ساتھ اِس کارشتہ رحم

1 البقره 2:26

وکرم اور دنیاو آخرت میں میں انسان کی زندگی کو تمام مضرات سے بچنے کی تلقین کرناہے وہ کسی بھی انسان کی گرفت اس وقت کر تاہے۔ جب وہ اسے اطراف کے انجام آگاہ کر دیتا ہے اس آگاہی وہدایت کے لیے اپنے جن برگزیدہ بندوں کا انتخاب کر تاہے وہ انبیاء اکرام اجمعین ہوتے ہیں جو تمام نبی نوع انسان تک اللہ کا پیغام پہنچاتے ہیں۔ اللہ تعالی اور اس کے بندے کے در میان معاملات کا اسلوب یہ ہے کہ انہیں جزاو سزاسے ہمکنار اس وقت کرتا یا دوچار اس وقت کرتا ہے جب انہیں ہدایت اور گر اہی میں فرق سیصادیتا ہے۔

اللہ تعالی اور اس کے بندے کے در میان خوبصورت تعلق کاعلم اس وقت تک نہیں ہو سکتا جب تک اللہ اپنی جانب سے احکام کو کوئی مجموعہ نہ نازل کر دے۔ جس میں وہ ساری تفاصیل موجو د ہوں جو وہ اپنے بندے کو سیکھانا چاہتا ہے ایسی کتاب جو تمام اوامر و نہی تفصیل کا مجموعہ ہو۔ اور انسانی معاملات زندگی کی تمام جھوٹی بڑی تفصیل موجو د ہو۔ ان سب احکام وضوابط کو جس طرح اللہ اپنے بندوں تک پہنچا تا ہے۔ یا انسانوں میں سے جس کا انتخاب کر تا ہے۔ تا کہ وحی کے ذریعے سے اس کی جمکیل ہو سکے اس کورسول کہتے ہیں۔ اور رسالت پر ایمان لانا دین اسلام کے بنیادی عقائد میں سے ہے۔ اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ اَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا اُنْزِلَ اِلَيْهِ مِنْ رَّبِّهِ وَ الْمُؤْمِنُونَ أَ كُلِّ اَمَنَ بِاللَّهِ وَ مَل آى إِكَتِه اللَّهِ وَ مَل آى إِكَتِه اللَّهِ وَ مَل آى إِكَتِه اللَّهِ وَ كُتُبِه وَ رُسُلِه وَ مُل أَسُلِه وَ كُتُبِه وَ وَ رُسُلِه وَ مُل أَسُلِه وَ مُل أَسُلِه وَ مُل أَسُلِه وَ مَل أَسُلِه وَ مَل أَسُلِه وَ مَل أَسُلِه وَ مَل أَسُلِه وَ مُل أَسُلِه وَ مَل أَسُلِه وَ مَل أَسُلِه وَ مُل أَسُلِه وَ مُل أَسُلِه وَ مُل أَسُلِه وَ مَل أَسُلُه وَ مُل أَسُلُه وَ مَل أَسُلُه وَ مَل أَسُولُ اللّهُ اللّهُ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

فرشتوں اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں کو پیر کہتے ہوے کہ ہم اس کے کسی رسول پر ایمان لانے میں

فرق نہیں کرتے)۔

نبوت ورسالت الله تعالی اپنی خاص مرضی ورضا سے اپنے منتخب ہر گزیدہ بندے کو عطاکر تاہے۔ اگر کوئی
گنا ہوں سے دور ہو تاہے۔ اور ریاضت و مجاہدہ اور تقوی سے حاصل کرنا چاہے تو یہ ناممکن ہے۔ یہ خاص عطیہ خدا
وندی ہے اور وہ اپنے بندوں میں سے جس کو چاہتا ہے عطاکر تاہے اور اس کے ذریعہ سے تمام مخلو قات اسے فضیلت
بخشا ہے۔ سورہ الا نعام میں ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ اللَّهُ اَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ۚ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ۚ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

(الله خوب جانتاہے جہاں اپنی رسالت رکھے)۔

اللہ کی ذات جمال و جلال کا مظہر ہے۔ اللہ واحد لا شریک ہے اور اسے کی ذات کسی کی محتاج نہیں ہے۔ تمام کا نئات کی مخلوقات اسی کی مطیع و تابع ہیں۔ اللہ تعالی نے انسانیت کے فکری شعور کو اجا گر کرنے کے لئے نیکی اور بدی

\_\_\_\_

کے فرشتے اس کے ساتھ مقرر کر دیے ہیں۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَ إِنَّ عَلَيْكُمْ لَحْفِظِيْنَ ٥ كِرَامًا كَاتِبِيْنَ ٥ يَعْلَمُوْنَ مَا تَفْعَلُوْنَ ١٠

(اوربِ شک تم پر کچھ تگہبان ہیں مُعَرِّز لکھنے والے کہ جانتے ہیں جو کچھ تم کرو)۔

#### ڈاکٹر طاہر القادری لکھتے ہیں:

"فرشتے کوئی غرمجر دقوتوں نیک انسانی روحوں یاصفات باری تعالی سے تعبیر نہیں بلکہ یہ جنوں اور انسانوں سے الگ زمین و آسان پر رہنے والی ایک مستقل نوع کی ایک خوبصورت مخلوق ہے۔ قر آن مجید کی متعد د آیات سے فرشتوں کے جس تصور کی تائید ہوتی ہے یہ وہی ہے۔ جس کوجمہور اسلام آج تک مانتے چلے آرہے ہیں "۔2

#### سير ابوالا على مو دو دي لکھتے ہيں:

"ملائکہ کی ایک حیثیت یہ بھی ہے کہ اللہ انہی کے ذریعے سے اپنے احکام بھیجتا ہے۔ اور انہی ذریعہ سے اس امر کا اہتمام فرما تا ہے کہ انبیاء کو یہ پیغام ہر آمیزش، ہر التباس، ہر انتباہ اور ہر خارجی و خل اندازی سے پاک رہ کر پہنچ جائے یہ فرشتے اول تو بجائے خو د فرما نبر داری اور نیک فطرت میں ہر قسم کے برے رجحانات اور نفسانی اغراض سے منزہ ہیں اللہ سے ڈرنے والے اور اس کے حکم بے چوں وچر اطاعت کرنے والے ہیں دوسرے وہ اس قدر طاقت ور ہیں کہ ان کا پیغام رسانی اور گرانی میں کوئی شیطانی قوت ذرہ بر ابر بھی خلل نہیں ڈال

جس طرح تمام رسولوں پر اور نبیوں پر ایمان لانا ایمان کالاز می جزو قرار دیا گیاہے۔اسی طرح اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمام مازل ہونے والی کتب پر ایمان لانا بھی ایمان کی شرط قرار دیا گیاہے اسلام ان تمام کتب کوماننے کا حکم کا دیتاہے جو اللہ کی طرف سے نازل کی گئی ہیں۔سورۃ البقرہ میں فرمایا:

﴿ وَ الَّذِيْنَ يُؤْمِنُوْنَ بِمَآ أُنْزِلَ اِلَيْكَ وَ مَآ اُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ ۗ 4 ﴿

(اور وہ ایمان لاتے ہیں اس پر جو تمہاری طرف نازل کیا اور جو تم سے پہلے نازل کیا گیا)۔

#### سورہ آل عمران میں ہے:

﴿ قُلْ اَمَنَّا بِاللَّهِ وَ مَآ ٱنْزِلَ عَلَيْنَا وَ مَآ ٱنْزِلَ عَلَى اِبْراهِيْمَ وَ اِسْمَعِيْلَ وَ اِسْحُقَ وَ يَعْقُوْبَ وَ الْاَسْبَاطِ وَ مَآ اُوْتِيَ مُوْسَلَى وَ عِيْسَلَى وَ النَّبِيُّوْنَ مِنْ رَّبِّهِمْ ۚ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِّنْهُمْ ۚ

1 الانفطار 82:10-12

2 القادری، محمه طاہر، ڈاکٹر، **تعلیمات اسلام** (منہاج القرآن پبلیکشنز 365 – ایم ماڈل ٹاؤن لاہور، 2005ء)، ص188 3 مودودی، سید ابوالاعلی، **اسلامی تہذیب کے اصول مبادی**، (اسلامک پبلیشر زلمیٹٹر:لاہور، 1955ء)، ص186 4 البقرہ 4:2

#### $e^{\hat{j}}$ وَ نَحْنُ لَه أَ مُسْلِمُوْنَ $\hat{j}$

(اورتم یوں کہو کہ ہم اللہ پر اور جو ہمارے اوپر نازل کیا گیاہے اس پر اور جو ابراہیم اور اسماعیل اور اسحاق اور اسحاق اور یعقوب اور ان کی اولا دیر نازل کیا گیاہے اس پر ایمان لاتے ہیں اور جو مو کی اور عیسی اور نبیوں کو ان کے رب کی طرف سے دیا گیا (اس پر بھی ایمان لاتے ہیں نیز) ہم ایمان لانے میں ان میں سے کسی کے در میان فرق نہیں کرتے اور ہم اسی کی بارگاہ میں گردن جھائے ہوئے ہیں)

#### سورة الحديد ميں ہے:

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّلْتِ وَ اَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتْبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُوْمَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴿ كَالَّهِ الْمَالَ الْمَعْلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

اسی طرح سورہ المائدہ، احقاف اور القصص میں کتابوں کے نام لے کر ان کی تعریف کی گئی ہے اور ان پر ایمان لانے کا تھم ہے۔ مثال کے طور پر تورات کونور ہدایت ضیاامام اور رحمت کہا گیا ہے۔ اسی طرح انجیل کو ہدایت نور اور نصیحت کے الفاظ سے تشبیہ دی گئی ہے۔ پس میہ بات واضح ہے کہ قر آن تکیم نے جس کتب کا ذکر واضح طور پر کہ ہے ان پر ایمان لا ناضر وری ہے۔ قر آئی تعلیمات کے مطابق ایسی کوئی قوم نہیں ہے جس کی طرف کوئی رسول کوئی کتاب لے کرنہ آیا ہو۔

#### عبادات

#### ارشادر بانی ہے:

﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوٰتِ وَ الْلَرْضِ إِلَّا اتِي الرَّحْمَٰنِ عَبْدًا﴾ 3

(آسانوں اور زمین میں جتنے ہیں سب رحمٰن کے حضور بندے ہو کر حاضر ہوں گے )۔

الله کی عبادت کرنے کا مطلب ہیہ ہے کہ ، کہ انسان تمام معاملات میں ان احکام و فرامین کے سامنے جھکا کے اپنے آپ کو جو الله تعالی نے کتاب مبیں میں واضح کر دیئے ہیں اور جن کی وضاحت نبی کریم مَثَّاتِیْمِ نے کی ہے۔ یہاں عبادت کا لفظ ہمہ گیر ہے جس میں نماز ، روزہ ، زکوۃ ، حج میں اللہ کے سامنے جھکنا شامل ہے تولین دین ، خرید و فروخت ، شجادت ، زراعت اور مختلف معاملات میں اللہ کی رضا کو پیش رکھنا بھی ضروری ہے۔ اسی طرح سورۃ الشعراء میں حضرت موسیٰ علیہ السلام اور فرعون کا مکالمہ اس طرح بیان ہواہے:

1 آل عمران 84:3

2الحديد 25:57

3مريم 93:19

﴿ وَ تِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهَا عَلَىَّ أَنْ عَبَّدْتَّ بَنِيْ اِسْرَآءِيْلَ ۗ ٢

(اوربیہ کون سی نعمت ہے جس کا تو مجھ پر احسان جتار ہاہے کہ تونے بنی اسرائیل کو غلام بناکر رکھا)۔

اسی طرح نماز کی ہر رکعت میں اللہ تعالی نے مسلمانوں کو بیر تر غیب دی:

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ ۗ ﴾

(ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھ ہی سے مد دچاہتے ہیں)۔

یعنی اے اللہ ہم آپ کو چھوڑ کر کسی دوسرے کی تابعداری نہیں کرتے اور نہ ہی تیرے سواکسی سے مدد طلب کرتے ہیں۔ ہراس شخص کے لیے آپ آپ معاون ومدد گار ہیں جو آپ سے مددمانگتاہے کو صرف آپ کی ذات عبادت اور تابعداری کی حقدار ہے۔ اللّٰہ کی عبادت کرنے کا مطلب سے ہے انسان اپنے تمام معاملات اور احکام کی پیروی میں ان احکام کے سامنے جھک جائے جس کی ہدایت کتاب کے ذریعے سے دی گئی ہے۔ اس مفہوم میں عبادت کا لفظ ہمہ گیری رکھتا ہے۔ اس میں عقائد اور عبادات مثلاً نماز ، روزہ ، زکو ق ، اور جج میں اللہ کے سامنے جھکنا شامل ہے۔ اسی طرح دیگر معاملات میں جن کا تعلق خواہ شادی بیاہ سے ہو ، خواہ قرض اور لین دین سے ہو ، اللہ کی مرضی کو مد نظر رکھنا ضروری ہے۔ مثال کے طور پر نماز بندے اور اللہ کے در میان مسلسل تعلق کا نام ہے۔ اس میں بندہ این دین کے جذبہ عبودیت کا اظہار کرتا ہے۔

روزہ انسان کے اندر تزکیہ نفس تربیت اور اللہ اور اس کے بندے کے در میان گفتگو کی ایک ٹریننگ ہے۔ یہ انسانی کمزوریوں کو اس کے سامنے رکھتا ہے۔ اس کی پہند اور ناپیند کو اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی محبت کی طرف موڑنا ہے۔ اس دوران میں اس کی تربیت ہوتی ہے۔ زکوۃ جس کا مقصد اس بات کی نشو نما کرنا ہے کہ مومنین آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ رحیم ہیں۔ تمام مسلمان اخوت و محبت کے رشتے سے ہی خوش نصیب ہیں زکاۃ کی ادائیگی دلوں کو کینہ حسد اور بخض سے پاک کرتی ہے۔

اسی طرح فج انسانی دل اور گروہ کے اجتماع کا نام ہے۔ جس میں بیت اللہ کی زیارت کا جذبہ نمایاں ہو تا ہے۔
اس میں دل و دماغ اللہ کے سامنے جھک جاتے ہیں۔ اس میں مسلمان ایک خاص ترتیب کے تحت اللہ کا ذکر بلند کرتے ہیں۔ اس میں مسلمان ایک خاص ترتیب کے تحت اللہ کا ذکر بلند کرتے ہیں۔ یہاں مختلف رنگ و نسل کے لوگ ایک اللہ کے سامنے سر جھکاتے ہیں۔ یہ تمام عبادات ایس ایک عقیدے سے جڑی ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں۔

عبادات کے انسانی زندگی میں انفرادی اور اجتماعی دونوں اثرات بھر پور واضح ہوتے ہیں۔ان سے انسان

1 الشعر اء22:26

نفس کی یا کیزگی حاصل کر تاہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ قَدْ اَفْلَحَ مَنْ تَزَكِّي ٥٥ وَ ذَكَرَ اسْمَ رَبِّهٖ فَصَلَّى ۗ 4

(بے شک مراد کو پہنچا جو ستھر اہوا۔ اور اپنے رب کانام لے کر نماز پڑھی)

قلبی اطمینان اور ذہنی سکون حاصل ہو تاہے۔اللہ کا فرمان ہے:

(سن لواللہ کی یاد ہی میں دلوں کا چین ہے)

اسی بنیاد پر معاشر سے میں ربط پیدا ہو تا ہے۔ وہ تو مساوات کی فضا قائم ہوتی ہے مومنین کے در میان باہمی تعاون کا جذبہ پیدا ہو تاہے۔

#### اخلاق ومعامليه

اخلاق سے مراد اچھی خصلت اچھے اور عمدہ سلوک ہیں۔اس سے مراد پیندیدہ عادات اور قلبی رجمان ہے۔ امام غزالی لکھتے ہیں:

"الخلق عباره عن هىة النفس راسخة لقدر عن ها الافعال بس هولة ويسر عن حاجة الى فكر و روىة فان كانت ال هى بيثيت لقدر عن ها الافعال الجميلة عقلا و شرعاً بس هولة سميت ال هئى خلقا حسنا فان كان كانت ال هئى التى هى مصدر انك خلقا شئيا"3

(اخلاق وہ ہیئت راسخہ ہے نفس مین جس سے افعال بآسانی، بلا فکر و تامل صادر ہوں بس اگریہ ہے ہیت ایس ہے ہیت ایس ہے یہ سے ایسے افعال صادر ہو جو عقل اور شرع نام دہ ہیں تواس ہیئت کانام خلق حق کے خوب ہے اور اگر اس سے برے افعال صادر ہو تواس کانام خلق بدہے)۔

الله تعالی نے اپنی پیدا کر دہ مخلوق کی بہتری اور بھلائی کے لئے اور اس کی خوش حالی کے لئے پچھ حدود مقرر فرما فی ہیں ان حدود میں رہ کر اسلامی ضابطہ حیات کے عائد کر دہ فرائض کی ادائیگی اخلاق کہلاتی ہیں کیونکہ انسان کے اچھے ہونے کے لئے ان کا اچھا ہونا بے حد ضروری ہے۔ ایمانیات عبادات و معاملات اور اخلاق ایک دوسرے کا لازمی جزوہیں۔ اسی طرح علامہ سید سلمان ندوی حقوق اللہ اور حقوق العباد کی تشریح کرتے ہوئے سیرت النبی میں کھتے ہیں:

1 الاعلى 4:87-15\_

2الرعد 13:23

30 الغزالي، احياء العلوم، ج3، ص80

اس کا تعلق اگر صرف ذہنی قوت اور قلبی حالات سے ہے تواس کا نام عقیدہ ہے اور اگر ااس کا تعلق قلبی حالات کے ساتھ ہمارے جسم وجان اور مال وجائید ادسے بھی ہے تواس کا نام عبادت ہے۔ ہم انسانوں اور انسانوں میں یا اور دوسری مخلوقات میں جو علاقہ اور رابطہ ہے اس کی حیثیت سے جو احکام ہم پر عائد ہوتے ہیں اگر ان کی حیثیت محض قانون کی ہے تواس کا نام معاملہ ہے۔ اور اگر ان کی حیثیت قانون کی نہیں بلکہ روحانی نصیحتوں اور ہدایت کی ہے تواس کا نام اخلاق ہے۔ <sup>1</sup>

#### خلاصه بحث

اس تمام بحث سے بیہ بات واضح ہوتی ہے "فکر اسلامی "تمام بنی نوع انسانی کے لیے اللہ تعالی کی رحمت کامظہر ہے۔ تاکہ انسان تمام شعبہ ہائے زندگی میں نمایاں کر دار اداکر سکے یہی امر اسلامی فکر کی ضرورت واہمیت کو واضح کرتا ہے۔ تاکہ انسانی زندگی اسلامی اقد ار اور معیارات و مقاصد سے ہم اہنگ ہو سکے۔

فکر اسلامی سے مراد انسان کاوہ نظریہ حیات ہے جو اللہ کے عطاکر دہ علم کی روشنی میں انسانی تعقل کی بنیاد پر ارتفاء پذیر ہو کر مکمل ہوا ہو۔ اللہ تعالی نے انسان کی دنیوی و اخروی زندگی میں کامیابی کے اصول ، الہامی کتب اور پنیمبر ان کرام کے ذریعے انسانوں کو عطا کئے اور آخری کتاب قرآن حکیم اور نبی محترم حضرت محمد منگاللیّیم کی کورت اس نظام فکر کی جکمیل کی۔ یہ نظریہ حیات علم وحی کی روشنی میں اور پنیمبر رسول منگالیّیکم اللہ کے اسوہ حسنہ کی صورت میں دنیائے عالم میں وقوع پذیر ہوا۔ جو انسانی زندگی کے عقائد ، اخلاق ، عبادات اور معاملات کی واضح عکاس ہے ، گو کہ میں دنیائے عالم میں وقوع پذیر ہوا۔ جو انسانی زندگی کے عقائد ، اخلاق ، عبادات اور معاملات کی واضح عکاس ہے ، گو کہ یہ نمام عناصر یعنی اخلاق ، عبادات ، معاملات اور ایمانیات اپنے قابل نفاذ یانا قابلِ نفاذ ہونے کی بناپر ایک دوسر بیہ مختلف ہیں لیکن ایک مسلمان اپنے رہ سے کئے گئے وعدے کے مطابق اللہ اور اس کے رسول کی۔اطاعت کا پابند ہے اس کی فرمابر داری میں کامیابی کی ضانت ہے ہے اور یہی عناصر انسانی فکر کی تطبیر کی ضانت ہیں اور ایس عظیم الثان فکر کانام ہی فکر اسلامی ہے۔

1 ندوى،سد سلېمان،مولانا،سپري**ت النې صلى الله عليه وآله وسلم**، ص 314

## فصل دوم:

## برصغیر میں اسلام کی آمداور فکر اسلامی کی ترویج

برصغیر پاک وہند کے لوگ سب سے پہلے عربوں سے کس طرح متعارف ہوئے اور انہوں نے اہل ہند سے کب اور کیوں تعلقات استوار کرنا شروع کئے۔ اس کا ایک خاص پس منظر اور خاص وجہ ہے۔ کیو نکہ زمانہ قدیم میں ایران کو ایک مستحکم اور مضبوط طاقت کی حیثیت حاصل تھی۔ اور عرب کے چند مختلف قبائل پر ایرانی حکمر انوں کا قبضہ تھا۔ موجو دہ سندھ اور بلوچستان کے علا قائی حکمر ان ایرانی حکومت کے زیر اثر تھے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا تھا کہ بہت سارے ہندی باشندے ایرانی فوج میں شمولیت اختیار کر کی تھے اور انہوں نے عرب میں سکونت اختیار کر لی تھی۔ ان میں ہے بہت سارے لوگ ایسے بھی تھے۔ جو ہندوستانی مصنوعات عرب کے بعض شہر وں اور قبائل میں لے جاتے تھے۔ اور انہیں فروخت کرتے تھے۔ جس سے دونوں خطوں لیعنی عرب اور ہند کے در میان روابط اور تجارت کی ایک صورت پیدا ہوگئ تھی۔ جو آہتہ آہتہ بڑھتی چلی گئی اور اس میں مزید مضبوطی پیدا ہوئی۔

## اہل عرب کے برصغیر سے تعلقات عرب تجار

برصغیر پاک وہند کے لوگ سب سے پہلے عربوں سے کس طرح متعارف ہوئے اور انہوں نے اہل ہند سے کب اور کیوں تعلقات استوار کرنا شروع کئے۔ اس کا ایک خاص پس منظر اور خاص وجہ ہے۔ کیو نکہ زمانہ قدیم میں ایران کو ایک مستحکم اور مضبوط طاقت کی حیثیت حاصل تھی۔ اور عرب کے چند مختلف قبائل پر ایرانی حکمر انوں کا قبضہ تھا۔ موجو دہ سندھ اور بلوچستان کے علا قائی حکمر ان ایرانی حکومت کے زیر اثر تھے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا تھا کہ بہت سارے ہندی باشندے ایرانی فوج میں شمولیت اختیار کر چکے تھے اور انہوں نے عرب میں سکونت اختیار کر لی تھی۔ ان میں ہے بہت سارے لوگ ایسے بھی تھے۔ جو ہندوستانی مصنوعات عرب کے بعض شہر وں اور قبائل میں لے جاتے تھے۔ اور انہیں فروخت کرتے تھے۔ جس سے دونوں خطوں یعنی عرب اور ہند کے در میان روابط اور تجارت کی ایک صورت پیداہو گئی تھی۔ جو آہستہ آہستہ بڑھتی چلی گئی اور اس میں مزید مضبوطی پیداہوئی۔

بر صغیر کاایک گروہ جو زمانہ قدیم سے عرب میں موجود تھا جسے عربوں کی عام زبان میں "مید" کہا جاتا ہے۔ سب سے پہلے یہ ایرانی فوج میں بھرتی ہو کر بر صغیر سے ایران پہنچنے اور پھر وہاں سے عرب کے دیگر شہر وں میں منتقل ہوئے۔ عرب ان کومیداس لئے کہتے تھے۔ عرب کے قدیم جغرافیہ نویس ابن خر دابہ لکھتے ہیں:

"والكفار في حدود بلاد السند انما هم البره و قوم يعرفون با لميده "1

(بلاد سندھ میں جو کا فروکش ہیں۔وہ بدوہیں اور یہ وہ لوگ ہیں۔ جنہیں میر کہاجا تاہے)-

مختلف کتابوں میں بھری ہوئی معلومات سے پیۃ چلتا ہے۔ گجرات، سندھ، راجستان علاقہ ملتان اور کاٹھیاواڑ میں اس گروہ سے تعلق رکھنے والے اچھی خاصی تعداد میں موجود تھے۔ جاٹ یاجٹ، جنہیں عربوں نے "زط" لکھا ہے، ہر صغیر کی وہ قوم اور گروہ ہے جس کے بہت سارے افراد زمانہ قدیم سے غرب میں آباد تھے۔ یہ لوگ در حقیقت سندھ اور پنجاب اور بعض مور خین کے نزدیک بلوچستان میں موجود تھے۔ لسان العرب میں ان کے بارے میں، ابن منظور لکھتے ہیں:

"الزط حيل اسود من السند وقيل الزط اعراب جت بال هندي، و هو حيل من اهل الهند وهم حنس من السودان والهنود" 1

( یعنی زط سندھ کے سیاہ رنگ کے لوگ ہیں۔ کہاجا تا ہے کہ زط ہندی لفظ جٹ کا معرب ہے۔ اور یہ لوگ اہل ہند سے ہیں جن کے رنگ سیاہی مائل اور ہندوستانیوں کی جنس سے تعلق رکھتے سے ہیں )۔

بر صغیر کے بیہ زط یاجٹ عرب کیسے گئے اور پھر عرب کے ساتھ ان کے تعلقات کیسے استوار ہوئے، اس سوال کے جواب میں قاضی اطہر مبارک یوری لکھتے ہیں:

"ہندوستان کے جٹ عرب میں مختلف طریقوں سے پہنچے تھے۔ ان میں پچھ توابہ (بھرہ) سے عمان اور بحرین اور بحرین علی علاقہ میں آباد ہوئے اور مولیثی اور بھیڑ کبری پالنے لگے اور پچھ مستقل طور پر ساحلی شہر وں اور دیہاتوں میں آباد ہوئے اور وہاں کے مختلف مختلف بلا دوقصبات میں آباد ہوئے اور پھر ایران سے عرب پہنچے اور غرب کے کئی علاقوں میں سکونت اختیار کی "۔2

جاٹوں اور مید کے علاوہ برصغیر کا ایک اور گروہ یا قبیلہ جو قدیم عرب میں آباد تھا۔ جس کی عادات وخصائل سے وہاں کے لوگ متعارف تھے اسے سابحہ کہا جاتا تھا۔ بلاذری نے فتوح البلدان میں اور علامہ ابن خلدون نے اپنی تاریخ میں اس گروہ کو سیانحہ کھا ہے۔ لیکن ابن درید نے جمر ق اللغة میں اور ابن منظور افریقی نے لسان العرب میں سابحہ (با) کے ساتھ تحریر کیا ہے۔

اس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ سابجہ سندھ اور ہند کے مضبوط جسم وخان کے مالک لوگ تھے۔ بحری سفر میں مسافروں اور سامان تجارت کی حفاظت کرتے تھے۔ اور یہ کام انہوں نے اپنے لیے بطور پیشہ اختیار کیا تھا۔ جس کا معاوضہ وہ جہاز کے مالکان سے لیتے تھے۔ اور دوران سفر میں مسافروں کی حفاظت پر معمور رہتے تھے۔ بر صغیر کے یہ لوگ جنہیں عرب سابح ہ کہتے تھے۔ یہ بحرین اور عرب کے ساحلی علاقوں میں آباد تھے۔

1 الا فريقي، ابن منظور، **لسان العرب**، ج2، ص308

2 مبار کیوری، قاضی اطهر ، **عرب وہند عهد رسالت میں** ، (ندوة المصنیفین: دہلی، 1962ء)، ص 64–63

## بر صغیر میں اسلام کی ابتدائی کر نیں

حضرت ابو بکر صدیق اور عمر فاروق رضی اللّه عنهم کے زمانہ میں حضرت ابوموسی اشعری رضی اللّه عنہ کے ہاتھ پر مسلمان ہو گئے اور ان میں بہت سے لو گوں نے بصیرہ میں سکونت سے اختیار کی۔بر صغیر کے جن لو گوں نے عرب میں جاکر سکونت اختیار کرلی تھی ان میں سے ایک گروہ کانام "اساورہ" سے سوم ہے۔ <sup>1</sup>

اساورہ برصغیر کاوہ گروہ تھا جسے عرب میں عزت واحترام کی نگاہ دیکھا جاتا تھا اور یہ لوگ وہاں بڑی عیش و آرام کی زندگی گزارتے تھے۔ تاریخ کی متعدد کتب میں ان کا ذکر موجو دہے اور انہوں حضرت عمر فاروق رضی اللّٰہ عنہ کے دور میں اسلام قبول کیا۔

بر صغیر سے عربوں کے روابط اور تعلقات زمانہ قدیم سے چلے آرہے تھے۔ اور ان کا دائرہ کافی وسیع تھا۔ ان مراسم میں تجارت کو خاص طور پر اہمیت حاصل رہی تھی۔ ہند اور سندھ کے مختلف علا قول سے بہت ساری چیزین بلاد عرب میں جاتی تھیں۔ اور فروخت ہوتی تھیں۔ ان میں ناریل، لونگ، کالی مرچ، سندھی کیڑے، زنجبیل، عود، سندھی مرغی، تلواریں، نباتاتی کیڑے، اور نیزے وغیرہ شامل تھے۔ اسلام کے عروج اور ایر انیوں کے آخری دور میں خلیج فارس کی راہ سے ہندوستانی تجارت کاسب سے بڑا مرکز عراق کی بندرگاہ "ابلہ" تھی۔ جسے 14ھ میں صحابہ اکر ام نے فارس کی راہ سے ہندوستانی تجارت کاسب سے بڑا مرکز عراق کی بندرگاہ "ابلہ" تھی۔ جسے 14ھ میں صحابہ اکر ام نے فتح کیا۔ سید سلمان ندوی نے اُبلہ کے حالات میں لکھا ہے:

"عربوں کے سنہ 14 ہے میں عراق پر قبضہ کرنے سے پہلے ایرانیوں کے زمانہ میں ہندوستان کے لیے خلیج فارس کا سبب بڑا ہندر گاہ البہ تھا۔ جو بھر ہ کے قریب واقع تھا اہل عرب ابلہ کو ہندوستان کا ایک ٹکڑا سبجھتے تھے چین اور ہندوستان سے آنے والے جہاز بس کھہرتے تھے۔ اور یہیں سے روانہ ہوتے تھے "۔ ہندوستان کے بیوپار اور پیداوار کو عربوں کی نگامیں کیا اہمیت حاصل تھی اس کا اندازہ اس بات سے لگا یا جا سکتا ہے۔ حضرت عمر فاروق نے ایک عرب سیاح سے پوچھا کہ ہندوستان کے متعلق تمہاری کیارائے ہے؟ تو اس نے تین مختص فقر وں میں جو اب دیا: بحر ھا در و حبلها یا قوت و شجر ھا عطر۔ اس کے دریاموتی اس کے پہاڑیا قوت اور اس کے درخت عطر ہیں "۔ 2

پہلی صدی ہجری کے آخر میں سندھ پر عربوں کے قبضہ ہو جانے کے سبب ہندوستان کی آمدور فت کامر کز بن گیا۔ اسی طرح صحارا اور ظفار کو سمندری تجارت کے مراکز کی حیثیت حاصل تھی۔ اور یہاں ہمیشہ برصغیر کے تاجروں کی آمدور فت کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔ اس میں ضمن میں فجر الاسلام کے الفاظ درج ذیل ہیں: ((وفی شرقی حضر موت ظفار و هی من قدیم التواہل والطیبات واجود الماہد و لا یزال

1 مار کیوری، قاضی اطهر ، **عرب وہندعید رسالت میں**، ص 91

2 ندوی، سیر سلیمان، عرب وہند کے تعلقات، ( درالمصنفین، اعظم گڑھ، 1974ء)، ص181

الى اليوم بر سل الى الهند)) $^{1}$ 

(حضر موت کے مشرق میں ظفار قدیم دور سے گرم مسالوں اور خوشبوؤں کی منڈی ہے اب بھی یہاں سے ہندوستان مال بھیجا جاتا ہے)

یه بازار قدیم زمانه سے گرم مسالوں ،خوشبوؤں کی منڈی تھا۔ایک بڑا بازار حار جو عرب کا بڑا تجارتی مرکز

تھا۔

#### ایک مصری مورخ لکھتاہے:

"كانت مكة معطا لاصحاب القوافل الاني من جنوب العرب تعمل لصنائع الهند واليمن الى الشام و مصر ينزلون بها و سيفون من بئر شخصيره بها تسمى بئر زمزم و يا خذون من ها جاحبهم جلهم من الماء"2

(جنوبی عرب سے آنے والے قافلوں کی ایک منزل مکہ مکر مہ تھی۔ یہ قافلہ ہندوستان اور یمن کا تجارتی سامان شام اور مصر کولے کر جاتے تھے۔ اس سفر میں یہ لوگ مکہ مکر مہ میں قیام کرتے تھے۔ اور وہاں کے مشہور کنوئیں زم زم سے سراب ہوتے تھے۔ اور اگلے سفر کے لئے بقد رضر ورت زمز م کا پانی ساتھ لے جاتے تھے)

اس کے علاوہ عکاظ میں بر صغیر کے مختلف علاقوں اور شہروں کی مصنوعات فروخت ہوتی تھیں۔ جنھیں لوگ بڑے شوق خریدتے تھے۔ نیز بحرین کے علاقہ میں دار بن نام کی ایک مشہور بندرگاہ تھی جہاں کا ہندوستانی مشک سارے عرب میں مشہور تھا۔ عربی ادبیات اور اشعار میں دارین اور داری کے نام سے اس کا تذکرہ ملتا ہے۔ 3

ان تمام اقتباسات اور بحث جو مفصل طور پر کی گئی اس سے یہ واضح ہو تا عربوں کا بر صغیر اور بر صغیر کے باشندوں سے گہری واقفیت ہمیشہ سے رہی ہے۔جو بعد میں اسلام کی روشنی کے پھیلاؤ میں ممدومعاون ثابت ہوئی اور آگے جاکران تمام روابط نے نمایاں کر دار اداکیا۔

## مسلمان فاتحين كاكردار

ویسے توہندوستان اسلام کی روشنی سے پہلی صدی ہجری سے ہی منور ہو چکا تھا۔ یہ سرزمین صحابہ کرام کے باہر کت قدموں سے بھی محروم نہ رہی تھی۔ لیکن اس آ فتاب کی پہلی کر نیں ساحلی علا قول سے آگے نہ بڑھ سکیں۔
کیوں کہ عرب تاجر اور جہاز ران مغربی ساحل سے گزر کر سیون اور جزائز شرق الہند کارخ کرتے تھے۔ ملک کے اندرونی علا قول میں کم آئے۔

\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> المصرى، احمد امين، فجر الاسلام، (دار الكتب العربي بيروت،) ج1، ص13 2 احمد حسن الزيات، المجمل في تاريخ الادب العربي (مطبع اميريه، قاہره، مصر، 1999ء)، ص27 3 الا فريقي، لسان العرب، ص234

شالی خطے کے جصے ایسے فاتح اور کشور کشا آئے جو ابھی خود دین اسلام میں نئے نئے داخل ہوئے تھے۔ مغل فاتح اور ترک بھی اس وقت ایمان لائے جب تہذیبی مر اکز میں انحطاط رو نما ہو چکا تھا۔ ان کی فوج میں بڑی تعداد نومسلموں کی تھی اور یہ عام طور پر یہ لوگ اسلام کے قانون جنگ سے ناواقف تھے۔ تعلیم وتر بیت کے لحاظ سے ان کی حالت کا فی خراب تھی۔ محمود غزنوی سے پہلے ان کے ہاں مدارس کارواج نہ تھا۔

یمی وجہ ہے کہ درہ خیبر سے آنے والے لوگوں کی حالت اسلامی تعلیمات کے حوالے سے کافی ناقص تھی۔ملک گیری اور جنگی لحاظ سے ان باد شاہوں اور کشور کشاؤں کے کارنامے خواہ کتنی ہی قدر وقیمت کے حامل کیوں نہ ہوں۔ مگر اسلامی تعلیمات کے حوالے سے کوئی خاص اہمیت کے حامل نہ تھے۔ مختصریہ کہ اس ملک کے بڑے خطہ کے حصے میں ایسے بیام بر آئے جو خود صحیح طور پر اسلامی تعلیمات سے واقفیت نہ رکھتے تھے۔ اور جو واقفیت تھی اس پر عمل پیراہونے کی توفیق کم میسر ہوئی۔

نتیجہ سے ہوا کہ جو دین ایک نظام زندگی، عقیدہ اور ہمہ گیری کی حیثیت سے تمام شعبہ ہائے زندگی پر غالب ہونے کے لیے آیا تھا۔ ہندوستان پہنچ کر جاہلیت اور شرک کے انبار تلے دب گیا۔ حجاز سے جو صاف شفاف توحید کا چشمہ رواں دواں ہوا تھا، گنگا اور جمنا کی آمیز ش نے اسے گدلا کر دیا۔ اور نظام زندگی جاہلیت کے طور طریقوں سے بری طرح مسنح ہوا۔ اس سر زمین پر اسلام کے بڑے احسانات ہیں لیکن اس بات سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ اس کے ساتھ بڑے ظلم بھی اسی سر زمین پر ہوئے۔

اگریہ بات دیکھی جائے کہ باہر سے آنے والے مسلمانوں اور یہاں اسلام قبول کرنے والوں نے جتنا بھی اسلام کاعلم پھیلایااس کی بدولت یہاں کی تہذیب و ثقافت اور اخلاق و تدن میں بڑی اصلاحات رو نماہوئیں۔ تواس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ہوا کہ جو اثرات بیرونی مسلمانوں کے قبول کیے اور جو اثرات ملکی مسلمانوں میں موجو در ہے انہوں نے اسلامی نظام زندگی کے اصل چرہ کو مسخ کیا۔ یہاں تک کہ عقائد، نظریات اور تصورات میں غلط قسم کی آمیز شیں ہوئیں۔ یہ وہ خرابیاں ہیں جس سے گزشتہ زمانوں میں ہر دور کے مصلحین نے محسوس کیا اور اسے دور کرنے کی کو ششوں میں گے رہے۔

بر صغیر پاک وہند میں اسلام کی کر نیں پہلی صدی ہجری میں ہی جگمگانے لگی تھیں۔اسلام کا پیغام بخارا اور سمر قند کی فتوحات کے بعد 96 ہجری میں اسلامی لشکر چین میں داخل ہوا۔ لیکن چین کے دارالخلافہ کوشیان میں اسلام کا پیغام حضرت عثمان غنی رضی اللّٰہ عنہ کے دور میں پہنچ چکا تھا۔علامہ ابن جریر طبری کے مطابق:
"فتح قتیبة بن مسلم کاشغر من الارض الصین" 1

\_\_\_\_

1 الطبرى، الى جعفر محد بن جرير، تاريخ الامم والمملوك (دارا لكتب العلميه، بيروت: 2001ء) 45، ص30

(قتیبہ بن مسلم نے چین کی سرزمین سے کا شغر کاعلاقہ فتح کر لیا تھا۔)

تاریخ اسلام کے دومشہور مورخین علامہ ابن خلدون اور امام ابن جوزی کے مطابق اسلامی معرکوں کے اس سلسلہ کو محمد بن قاسم نے فتح سے ہمکنار کیا جس کے بعد یہاں ایک با قاعدہ اسلامی ریاست کا قیام عمل میں آیاان سب فقوعات کا دورانیہ 92 ہجری تا 93 ہجری ہے۔ ابن جوزی کے بقول:

"فتح محمد بن القاسم الثقفي ارض الهند" (محد بن قاسم الثقفي نے سرز مین بند کوفتی کیا۔)

قاضی جاوید احمد لکھتے ہیں:

"بر صغیر میں اہل اسلام کی آمد ایسے زمانہ میں شروع ہوئی جب کہ مسلم راسخ الاعتقادی کی تشکیل ابتدائی مراحل میں تھی۔ بر صغیر کے ساحلی علاقوں میں چند مسلمان تجار کے قیام اور بلوچستان کے علاقوں میں ابتدائی حجر لوں کے بعد اہل ہند اور مسلمان عربوں کے مابین اولین باضابطہ تعلق حجاج بن یوسف کے سپہ سالار "محمد بن قاسم" اور سندھ کے مقامی حکمر ان راجہ داہر کے لشکری تصادم کے حوالے سے قائم ہوا۔ یہ 117 عیسوی کا واقعہ ہے اور مقامی قوتوں کو شکست ہوئی "۔ 2

یہ بات واضح ہے کہ برصغیر لیعنی ہندوستان میں جسے قدیم فارسی اور عربی زبان میں ہند اور بعد ازال برصغیر کہاجانے لگا۔ عرب اور وہاں کے باشند گان کے ساتھ برصغیر کا تعلق کافی پر اناتھا۔ جس کی وجہ سے انہیں اسلام اور اس کی تعلیمات سے شاساں ہونے میں زیادہ وقت نہیں لگا۔ یہ اولین دور تھا جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو نبوت ملی تواسی وقت عرب کے اردگر درومی، ایر انی اور ہندی لوگ موجو دہتے۔ 3

#### محمو د بنگلوری لکھتے ہیں:

"ہندوستان میں اسلام کا آغاز ابتدا کے جنوبی ہندوستان میں آنے والے صحابہ کرام سے ہوا۔ اس کے بعد سندھ میں عربوں کی فتح کے بعد مزید اسلام کھیلا اور تیسرے مرحلہ میں ترکوں کی فتح کے بعد شالی ہندوستان میں اسلام مزید کھیلا ہے تین آراء بر صغیر کے متعلق اسلام کے آغاز کے حوالے سے یائی جاتی ہیں "۔4

فاتحین کے ذریعے تاجروں کے ذریعہ سے اور قوی رائے یہ ہے کہ بر صغیر میں اسلام اہل تصوف کے ذریعہ سے پھیلا اور یہاں کے رہنے والے اس سے روشناس ہوئے۔

ہندوستان میں پہلا بادشاہ ہونے کا اعزاز شہاب الدین غوری کے آزاد کردہ غلام کردہ غلام قطب الدین

\_\_\_\_\_

1 ابن جوزی، المنتظم (دارالکتب العلمیه، بیروت: طبع ثانیه، 1995ء) 60، ص 317 2 جاویدا حمد، قاضی، **برصغیر میں فکر اسلامی** (پروگریسو بک ڈیو، لاہور) ص 76 3 بھٹی، اسحاق، **برصغیر میں اسلام کے اولین نقوش** (ادارہ ثقافت اسلامیہ، لاہور: 2004ء) ص 165 4 بنگلوری، محمود، **تاریخ جنوبی ہند** (ناشر ترتی اردو، نئی دہلی: 1947ء) ص 57 ایبک کو حاصل ہے۔ تاریخ نیہ گواہی دیتی ہے کہ محمود غزنوی یہاں مکین ہونے نہیں آئے تھے اور نہ ہی ان کا مقصد اس خطہ کو آباد کرنا تھا۔ البتہ قطب الدین ایبک جواپنے مالک شہاب الدین کے ہر اول دستہ تھا کا امیر تھا۔ جب یہاں آیاتو یہاں کاہو کررہ گیا۔

## قطب الدين ايبك سے سلطنت د ہلی كا آغاز

قطب الدین ایبک تاریخ میں ان تمام بزرگ اور برگزیدہ باد شاہوں میں ممتاز ہے ، جن کی وجہ سے اس زمین کے خوشحالی پائی وہ عام مسلمانوں کے لیے بھی اور اسلام لئے بہت فائدہ مند ثابت ہوئے۔ شہاب الدین غوری کی نظر انتخاب بھی اسی غلام پر پڑی۔ اہندوستان پر حملوں میں غوری سپاہ کا امیر بنا اور پھر اس نے فتوحات کا سلسلہ شر وع کیا۔ د ہلی کو اپنا پائہ تخت بنایا اور یہاں شر افت پاکساری اور عدل وانصاف کا سکہ رائے ہوا۔ رشد اختر ندوی لکھتے ہیں:

"قطب الدین بندوستان میں اسلام کا پہلا مبلغ ہے۔ محمود غزنوی اور اس کے آقا محمد غوری یہاں آئے اور تلور سے الدین بندوستان میں اسلام کا پہلا مبلغ ہے۔ محمود غزنوی اور اس کے آقا محمد غوری یہاں آئے اور تلور میں بندورعایا کو اسلام سے نہ صرف متعارف کر ایا بلکہ اسلام سے ان کی اجنبیت کو دور بھی کیا"۔ 2

قطب الدین ایک ایک سیچے مسلمان اور ہونہار امیر تھے۔ انہوں نے ہندوستانی معاشر ہ میں عدل ، انصاف ، سخاوت اور فرض شناسی کو متعارف کر وایا۔ قطب الدین ایبک کی طرح اس کا جانشین سلطان الدین التمش بھی ایک غلام تھا۔ جسے ایبک نے ایک لاکھ کے عوض خرید اتھا۔ توہ ایک وجیہ نوجوان تھا قطب الدین نے اس کو عربی اور فارسی کاماہر بنایا۔

طبقات ناصری میں ہے کہ: وہ اتنا نیکو کار خداتر س اور صاحب تقویٰ تھا یہ اس کی اکثر رعایا اسے ولی اللہ سمجھتی تھی۔ وہ رات کازیادہ حصہ عبادت میں گزار تا تھا خیر ات وصد قات سے بڑی دلچیپی تھی۔ رعایا کے ساتھ عدل وانصاف کر تا تھا۔ اس نے اپنے محل میں سنگ مر مر کے تیر نصب کرائے اگر کسی کو ظلم وزیادتی کاسامنا ہو تووہ ان کے سریر لگی گھنٹیوں کو بجا کرباد شاہ کو اپنے حال سے آگاہ کر سکتا تھا۔ 3

خزینة الاصفیاء کے مولف کابیان ہے:

"باد شاه رحمدل و عادل و سلطان كامل و مكمل از خلفا سے نا مد روم يدان با

1 محمد قاسم، فرشته ، **تاریخ فرشته** ، (مکتبه ملت دیوبند) ج1 ، ص6

2 ندوی، رشیداختر، مسلمان حکمران، ص445

3 ابوعمر ومنهاج الدين عثان، **طبقات ناصري،** مترجم ڈاکٹر محمد عبداللّٰد چغتائی، (کتب خانه نورس سٹریٹ اردو، لاہور)س۔ن،ج2،ص61

وقار خواجه قطب الدین بختیار است، و از محبوبان و نظر منظوران خواجه معین الدین سنجری بود و کمال اعتقاد بخدمت اهل چشت نیک سرشت پیدا کرد، اگرچه بظاهر تعلق بادشاه داشت لیکن از دل فقیر و حقیر دوست بود کم خوردی و کم خفتی و شبهای کے دراز بسیار بود ہے....."

(التمش عادل بادشاہ تھاوہ خواجہ قطب الدین بختیار اور خواجہ معین الدین سنجری جواہل چشت کے نیک نام تھے ان کا ان کا ان کا منظور نظر تھا۔ اور وہ باد شاہ وقت تھا۔ لیکن دل سے غنی، فقیر دوست کم کھانے کم سونے اور راتوں کو عبادت میں مشغول رہنے والا آدمی تھا۔)

سلطان التمش نے کئی عظیم الثان مساجد کو تعمیر کروایا۔ اور مدارس کی تعمیر وتر قی پر مامور رہا۔ 2بعد ازیں ،
غیاث الدین بلبن جانشین ہوا جو دراصل البیروی خاندان سے تعلق رکھتا تھا۔ بلبن میں دیانت بھی تھی ، اخلاص تھی تھا اور مستعدی بھی انہی فضائل حسنہ کے در پھر وہ آہستہ آہستہ اوپر اٹھنے لگا۔ 3 بلبن اپنی محبت اور بل بوتے پر ترقی کرتے ہوئے پنجاب کاشاہی سپہ سالار بن گیا۔ سلطان بلبن نے سلطنت استحکام ، نظم وضبط اور عوامی اصلاحات کے لئے بڑا کام کیا۔۔۔ اور ہندوستان میں ایک مرکزی حکومت قائم کی۔ اس کی بزرگی کا چرچے عام تھا اس نے ہر کام میں دانائی سے کام لیا۔

#### رشید احمد ند وی لکھتے ہیں:

"اس نے ہر شعبہ اور ہر کام دیانت دار، مختاط شرفاء اور داناعمال کے سپر دکیا وہ بداطواروں اور اسی قماش کے لوگوں کو اپنے پاس بھی نہ آنے دیتا تھا۔ اس نے اپنے دربار کے ایک ایک آدمی کے نسب، ذہنیت اور شرف کی جستجو کی اور جن کو کسی نوع معیار کے مطابق نہ پایا۔ دربار اور حکومت کے نظم و نسق سے خارج کر دیا۔ بلبن کا زمانہ تاریخ میں ہندوستان کا بڑاہی غیر معمولی تصور کی جاتا ہے۔ ہر شام بڑے علمائے وقت ان کے ہاں آتے جن میں امیر خسر وعلمی اجتماعات کی صدارت کے فرائض انجام دیا کرتے۔ غیاث الذین بلبن کو تاریخ اس لئے بھی فراموش نہیں کرسکتی "۔ 4

اس نے عدل انصاف کو پروان چڑھایا۔ اور محنت کرنے کی ترغیب کو متعارف کروایا اور اپنے دوستوں ار ساتھیوں سے کہا کہ میرے اندر نثریعت اسلامیہ کے سارے احکام کی تابعد اری کی سکت نہیں۔ لیکن اس بات کا پابند

1 لا مورى، غلام سرور مفتى، خزينة الاصفياء، ص259

2 انصاری، عبد الحلیم، **تذکرة الصالحین،** ( دارالاشاعت رحمانیه پانی پت، انڈیا، 1968ء)، ص 281

3 ندوی،رشیداختر،مسلمان حکمران،ص 45

4ندوی،رشیداختر،مسلمان حکمران،ص54

## ہوں کے میرے دور حکومت میں کسی کے ساتھ زیادتی نہ ہو۔<sup>1</sup>

#### علماء كاكردار

ہندوستان میں اسلامی فکر کا آغاز وارتقاء اور اسلام کو عروج دینے اور دلوں پر راج کرنے والی روحانی شخصیات تھیں جنہوں نے ہندوستان کے لوگوں کو ایک نئی راہ دکھائی۔ 711 عیسوی میں جب مقامی قوتوں کو شکست ہوئی تو دراصل محربن قاسم کی کامیابی محض افواج کی شجاعت اور جانبازی کی مر ہون منت نہیں تھی بلکہ سندھ کی داخلی ،سیاسی اور معاشی کشکش نے بھی اس میں فعال کر دار ادا کیا۔ زرعی محنت کشوں نے محمد بن قاسم کی معاونت کی۔ اور اس کے بدلے میں جو بچھ یایاوہ گرال قدر ہے۔

مقامی باشندوں کو مسلمانوں کی فتح کے بعد نہ صرف جابر مقامی حکمر انوں سے نجات ملی بلکہ مسلمانوں کی فتح کے بعد نہ صرف جابر مقامی حکمر انوں سے نجات ملی بلکہ مسلمانوں کی فتح کے بعد نیا حکمر ان طبقے نے ایک ایسے نظریہ حیات کو متعارف کر ایا جس میں تخلیقی ترقی پیند انہ روح تھی۔ جبر و تشد د کا بڑی حد تک خاتمہ ہوا جو پر انے حکمر انوں کا مخصوص وطیرہ تھا۔ راجہ داہر پر فتح حاصل کرنے والوں نے اپنی کامیابی کا جوش و خروش ختم ہونے پر عوام کو مذہبی آزادی عطاکی۔ عبادت گاہوں اور مذہبی مقدس عمار توں کی مرمت کی عام اجازت دی گئی۔ اور فاتحین مفتو حین کو انسان دوستی کا پیغام دیا۔

برصغیر میں اسلام کی اشاعت میں اخلاقی اور روحانی توت نے نمایاں کر دار اداکیا۔ مابعد الطبیات سے متنفریا بے نیاز لوگوں کو دائرہ اسلام میں داخلے کے لیے جوش و جذبہ بڑھ گیا۔ اس کی دوبڑی وجوہات نمایاں طور پر نظر آتی ہیں۔ پہلی وجہ دنیوی فوائد کے حصول کے لئے غیر مسلموں نے اسلام میں پناہ ڈھونڈھی۔ فاتحین کی جانب سے مفتو حین سے جزیہ کی وصولی اور اس کا نفاذ معاشی بوجھ کی نسبت نفسیاتی حملہ زیادہ تھا اسلام قبول کرنے کے بعد وہ اس سے نجات پاسکتے تھے۔ فیروزشاہ تغلق کے دور میں اس بات کی منادی کی گئی جو شخص دائرہ اسلام میں داخل ہو گا اسے جزیہ کی ادائیگی سے بری الذمہ تصور کیا جائے گا۔ تو بے شار لوگوں نے اسلام قبول کر لیا۔ 2

دوسری بڑی وجہ یہ بھی تھی کہ اسلام کے زیادہ ترقی پیند ساجی نقطہ نظر میں بھی نچلے طبقہ کے لئے کشش موجود تھی۔اس بات کا اندازہ کرناد شوار نہیں ہے کہ ذات پات کے غیر انسانی نظام کے باغیوں کو اسلام نے بہت جلد اپنے اندر جذب کر لیا۔ کئی اسباب کی بنا پر بر صغیر میں مقامی اور اسلامی ثقافتی گروہوں کے در میان تہذیبی سطح پر ابلاغ کے اولین وسیلہ کاو ظیفہ تصوف نے سرانجام دیا۔یہ بات بلا تعجب کی جاسکتی ہے۔ کہ ہندوستان میں اسلام کی اشاعت و تبلیغ صوفیاء کرام کے ذریعہ سے ہوئی۔

<sup>1</sup> برنی، ضیاءالدین، **تاریخ فیروزشاہی** (سرسیداکیڈی، علی گڑھ، 1973ء)، ص110 2 برنی، ضیاءالدین، **تاریخ فیروزشاہی**، ص110

#### شبیراحمه اس طرح رقم طراز ہیں:

"اس عمل میں سندھ اور ملتان کی علمی حالت بہت اچھی تھی ابن حو قل اور مقد سی جنہوں نے اس علاقہ کی سیاحت کی تھی۔ یہاں کے بلند علمی معیار کی بڑی تعریف کرتے ہیں۔ حدیث کا یہاں بہت چرچا تھا۔ تاریخ اور تراجم کی کتابوں میں سندھی الاصل (منصوری الدیبلی) علمائے حدیث کا ذکر ملتا ہے۔ جیسے ابوجعفر محمد بن ابراہیم الدیبلی، ابوالقاسم شعیث بن محمد بن احمد شعیث بن بزیخ بن سوار (ابن قطعان الدیبلی، ابوالعباس احمد بن عبداللہ بن سعید الدیبلی، ابومجمد بن عبداللہ بن عبداللہ بن سعید الدیبلی، ابومجمد بن عبداللہ بن عبداللہ السندی "۔ ا

یمی وہ سب تھے جنہوں نے اپنی توجہ خالص مذہبی اور الہیاتی مسائل پر مز کور رکھتے تھے۔ یہی وہ لوگ تھے جنہوں نے اپنی توجہ خالص مذہبی اور الہیاتی مسائل پر مز کور رکھتے تھے۔ یہی وہ لوگ تھے جنہوں نے برصغیر میں مسلم فکر کی داغ پیل ڈالی۔ تاہم ان ارباب علم کی ذہنی اور فکری حاصلات محض تاریخی اہمیت کے حامل ہیں۔

## صوفياء كاكر دار

بنیادی طور پر اسلام میں جن تین امور کو اہمیت حاصل ہے ان میں اسلام، ایمان اور احسان ہے۔ احسان کا تعلق اسلام اور ایمان سے بڑا گہر اہے کیونکہ حسن ایمان اور حسن اسلام لیخی حسن عمل کا نام "احسان" ہے۔ نماز کی اللہ تعالی کے بیشتر بندے کرتے ہیں لیکن جو حسن اور اخلاص اللہ کے مقربین میں نظر میں آتا ہے۔ وہ عام لوگوں کا خاصہ نہیں ہے۔ حدیث جر ائیل کی روسے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ایمان، اسلام اور احسان بارے میں پوچھا گیاتو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے وضاحت فرمائی کہ حقیقتاً حسان بیہ ہے کہ کسی کام کو بہترین ممکنہ طریقے سے سرانجام دینا۔ شوق تیر ااگر نہ ہو میری نماز کا امام، میر اقیام بھی جاب میر اسجود د بھی جاب۔ 2

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ازالۃ الخفامیں لکھتے ہیں کہ تصوف احسان ہی کو کہا جاتا ہے۔ 3 جب ہندوستان میں اللہ اللہ کا اللہ محدث دہلوی ازالۃ الخفامیں لکھتے ہیں کہ تصوف احسان ہی کو کہا جاتا ہے۔ 3 جب ہندوستانی صلی اللہ اللہ کے نیک بندے تجار مشاکُخ اور مجاہدین کی صورت میں یہاں اسلام کی داغ بیل پڑی جس سے سیر ت النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مکمل چھاپ ہندوستانی معاشرہ پر پڑنی لازمی تھی۔

جو صوفیاء اور مشائخ خالص داعیان اسلام کی حیثیت سے ہندو ستان میں آئے ان میں داتا گنج بخش علی ہجویری، خواجہ معین الدین چشتی، خواجہ بختیار کاکی، قاضی حمید الدین ناگوری، سید سیف الدین عبد الوہاب جیلانی خصوصی اہمیت وحیثیت کے حامل ہیں۔

\_\_\_\_

<sup>1</sup> شبیر احمد، قرون وسطی کے ہندوستان میں فلسفہ و تحکمت کا آغاز وار تقاء (اقبال ربویو، لاہور: جنوری 1976) ج7، ص 14 2 محمد اقبال، علامہ، کلیات اقبال، (ایجو کیشن پباشنگ ہاوس، دہلی، 2014ء)، ص 403 3 شاہ ولی اللہ، ازالة الخفاء عن خلافۃ الخلفاء (دار القلم: دمشق، 1998ء)، ج2، ص 142

صوفیاء و علماء نے حدیث جبر ائیل میں احسان کو تصوف قرار دیا ہے۔ کیونکہ تصوف کا اصل پیغام یہی ہے کہ انسان اپنی عبادت کے وقت یہ خیال کرے گویا وہ اللہ کو دیکھ رہا ہے۔ اور وہ اس سے مخاطب ہے تزکیہ بالنفس در حقیقت نفس کے وسوسوں سے نحات حاصل کرناہے۔

نفس کی پاکیز گی کے متعلق قرآن حکیم میں اللہ تعالٰی نے ارشاد فرمایا:

﴿ قَدْ اَفْلَحَ مَنْ زَكِّيهَا ٥ وَ قَدْ خَابَ مَنْ دَسِّيهَا ﴾ 1

(بے شک مراد کو پہنچاجس نے اسے ستھر اکیااور نامر ادہواجس نے اسے معصیت میں کچھیایا)۔

حقیقت میں جسے اسلامی تصوف کہا جاتا ہے ، کا تعلق قر آن وحدیث نیز رسول اللہ کی طرز زندگی سے ہے۔
لیکن جیسے وقت گزراتصوف نے فروغ حاصل کیا اس کاربط تعلق مختلف سماج تہذیب اور مذہب سے ہوتا گیا۔ اسی اس کی اصلی شکل میں تبدیلی آگئ جب ہندوستان میں تصوف متعارف ہوا تو یہاں صوفیاء نے خود کو تہذیبی اور معاشر تی صورت حال سے جوڑ کر ہندوستانی معاشر ہ کو اپنے قریب کرنے کی کوشش کی۔

اس ماحول میں درست سمت کا تعین دینے والے صوفیاء و مشائخ بھی اس معاشرہ کا حصہ بنتے رہے۔ جنہوں نے قر آن وحدیث یعنی رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تعلیمات کو واضح کرنے اور معاشرہ میں اسلام کے واضح تصور کو متعارف کر انے میں اہم کر دار اداکیا۔ تدبر اور حکمت عملی سے اسلام کا پیغام ہر فر د تک پہنچانے کی بھر پور کوشش کی۔

#### خلیق احمه نظامی لکھتے ہیں:

"صوفیاء کا کہنا ہے کہ پیغیبر محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پوری زندگی اتنی ستھری اور معیاری تھی کہ ان کے پاکیزہ اخلاق اور عمدہ سلوک کی وجہ سے انہیں عرب جیسے سخت معاشرے میں اسلام کے پیغام کو پھیلانے میں کامیابی ہوئی۔ اسی وجہ سے صوفیاء نے سلوک اور عمدہ اخلاق کو تصوف میں بنیادی طور پر اختیار کرنے پر زور دیا ہے "۔2

ہندوستان میں صوفیاء کی آمد کا سلسلہ مسلمانوں کے حملوں اور فتے کے ساتھ ہی شروع ہو چکا تھا۔ خواجہ ابو اسحق کار زونے کے مرید شیخ صفی الدین حقائی نے بہاول پور، پاکستان میں آکر دین اسلام کی تبلیغ شروع کی صوفیا کی آمد سب سے پہلے سندھ اور ملتان میں اور پھر اس کے بعد لاہور صوفیاء کا مر کز بنا۔ سلطان محمود غرنوی کے ہندوستان فتح سبت کے دوران علی ہجویری جنہوں نے کتاب اللہ کی ترویج و تشریح اور تصوف کی اصل کو فراہم کیا اور لوگوں کی صحیح سمت کی طرف نشان دہی گی۔

1الشمس9:9-10 . . . خاه شیخ ابوالحس علی ہجویری (1077–1009) جو کہ کشف المحبوب کے مصنف تھے۔ انہوں نے ہمیشہ خالص علم ،خالص علم ،خالص علم ہو چیز وی کا بات کی۔ وہ بغیر صحیح علم اور عمل کے محض ظاہری رسومات کے خلاف تھے۔ لیمی ایسا علم جو چیز وں کی غیر حقیقی شکل دیکھائے۔ انہوں نے صحیح عبادت کو اپنانے پر زور دیا جو اللہ اور انسان کو درمیان سے تمام پر دے ہٹادے اور انسان کو اللہ کے قریب کر دے۔ اور یہ سب اسی وقت ممکن ہے جب انسان خود کورسومات سے دور کر کے علم کے ذریعے اپنے نفس کی تربیت کرے۔ متعدد صوفیہ کے نزدیک معرفت جہالت کو جان لینے کانام ہے۔

کشف المحجوب میں انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ کسی سچائی کی کے بارے میں الفاظ ترتیب دے لیناعلم نہیں بلکہ اس کا صحیح علم ہونا ضروری ہے۔ انہوں نے انسانی فکر کی پاکیزگی پر زور دیا۔ کیونکہ جس انسان کے دل پر دنیاوی حرص ولا کچ کا پر دہ ہووہ حقیقی علم حاصل نہیں کر سکتاعلم انسان کے لیے حجاب کیسے بنتا ہے۔

#### حضرت علی ہجویری لکھتے ہیں:

" آنکه نیاموز دبر جهل مصرباشد شرک بود و آنکه بیاموزد واندر کمال علم خود وی لا معنی ظاهر مهوا گر دوپندار علمش برخر د دنداندس علم وی بجزاندر علم عاقبت نیست سه سمیعات اندر حق معانی تا ثیری نباشد عجز اواز دریاضت علم دریافت شد" ا

"وہ لوگ جو نہیں جانتے اور جہل پر مصر ہیں مشرک ہیں اور وہ لوگ جو جانتے ہیں اور ان پر ان کے علم نے حقیق معنی ظاہر کر دیئے ہیں ان پر فضل اللی سے بیہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ ان کا علم اپنے انجام سے لاعلمی اور عجز کے سوا کچھ نہیں کیوں کہ سچائیوں کا نام رکھ لینے سے ان کا ادراک نہیں ہو تا۔ علم حاصل کرنے سے انسان کو محض اپنی لاعلمی کا ادراک ہو تا ہے "

چنانچہ گنج بخش علی جویری اس بات پر بار بار زور دیتے ہیں کہ علم حاصل کرنا ہی اللہ کو پہچانے کا ذریعہ ہے۔ انہوں نے سچائی کی تلاش میں پرعزم رہنے کی تلقین کی۔ انہوں نے اپنی کتاب میں خلاف شرع عناصر کی مخالفت کی اور کٹر مذہبی رویوں کو بھی ناپند کیا ہے۔ وہ اللہ کے خوف کی بجائے سچی محبت اور خالص اطاعت کارشتہ استوار کرنے کی راہ اختیار کرتے ہیں۔ اس لیے انہوں نے علم کے حصول کے ساتھ عمل کرنے پر یکسال زور دیا ہے۔ برصغیر میں مسلم فکر کی بنیادر کھنے والا یہ صوفی دانشور فنون لطیفہ کے بارے میں نہایت نفیس خیالات کا حامل برصغیر میں مسلم فکر کی بنیادر کھنے والا یہ صوفی دانشور فنون لطیفہ کے بارے میں نہایت نفیس خیالات کا حامل برصغیر میں مسلم فکر کی بنیادر کھنے والا یہ صوفی دانشوں فنون کے ذریعے فروغ دیا۔ سید علی ہجویری کے نظام فکر کے انہیت یہ ہے انہوں نے فکر اسلامی کو تصوف کے تحت اسلام کی حقیقی تشر سے کے طور پر پیش کرنے کی کوشش کی۔ اس طرح خواجہ معین الدین چشتی (143 – 1236) نے پختہ اور منظم طریقے سے کام کا آغاز کیا۔ غوری

کی فتح کے ساتھ ہی آپ نے اپنی تحریک کی بنیاد ڈالی جس نے 18 صدی عیسوی تک ہندوستان میں عروج حاصل کیا۔ اور ہندوستان کے گوشے گوشے میں اسلام کا پیغام عوام تک پہنچا۔ معین الدین چشتی نے اجمیر میں آکر دین اسلام کی تبلیغ شروع کی۔

اس وقت ہندوستان کی معاشرتی حالت کافی ابتر تھی۔پورامعاشر ہذات پات دولت اور اقتدار کی ہوس میں ڈوباہواتھا۔خواجہ معین الدین چشتی کے بہتر سلوک اور اعلی اخلاقیات نے ہندوستانی معاشر ہ پر جادو کا اثر کیا۔ آپ نے دین اسلام کی انسان دوستی کے پہلو کو متعارف کروایا اور مساوات کی تعلیم کو عام کیا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ لوگ جوتی در جوتی اسلام میں داخل ہوتے گئے۔ <sup>1</sup>

معین الدین چشتی نے تکریم انسانیت پر مبنی باو قار زندگی گزار نے کے طریقہ کو متعارف کروایا۔ آپ نے نو مسلموں کی تعلیم و تربیت کی انہوں نے اپنے مریدوں کو اسلام کی تعلیمات سے آشا کیا۔ ان کے شاگر دوں میں سب سے مشہور خواجہ بختیار کاکی (1173–1235) ہیں۔ "خزینۃ الاصفیاء" میں ہے کہ: ہز ار در ہز ار از صفاء و کبار بخد مت سے مشہور خواجہ کار مار ف بہ شرف اسلام۔ مشرف بہ شرف اسلام۔ مشرف بہ شرف اسلام۔ مشرف بہ شرف اسلام ہوتے۔

خواجہ قطب الدین بختیار کا کی خواجہ معین الدین اجمیری کے سب سے عزیز اور مشہور و معروف خلیفہ مانے جاتے ہیں۔ جس وقت آپ دہلی میں مقیم ہوئے اس وقت دہلی پر سلطان التمش کی حکومت تھی۔ وہ آپ کے حسن سلوک اور برتاؤ سے بے حد متاثر ہوااور آپ کا مرید ہو گیا۔ خواجہ بختیار کا کی نے دین اسلام کی تبلیغ اور تصوف کی اشاعت کے لیے خاصی جدوجہدگی اور اینے طلبہ کو دین اسلام کی روایتی اور روحانی خصوصیات سے آراستہ کیا۔ 3

حضرت خواجہ دہلی سے اجمیر گئے توراستہ میں کئی ہندو مسلمان ہوئے۔ آپ کی تعلیمات کاسب سے غالب پہلوا خلاق کی ترویج اور معاشر ہ کو ذات پات، اونج چھو اچھوت جیسی بیار یوں سے آزاد کر انا تھا۔ آپ نہایت متقی اور اعلیٰ پائے کے صوفی انسان تھے آپ نے انسانی فکر کی تطہیر و پاکیزگی کے لیے ہندوستانی معاشر ہ میں واضح اقد امات کے۔

اس طرح خواجہ نظام الدین اولیاء (1325-1238ء) کے افکار کی اساس محبت کے تصور پر رکھی گئی ایس

<sup>1</sup> نام ونسب: ہندوستان میں سلسلہ چشتیہ کے بانی خواجہ معین الدین حسن چشتی سنجری قدس سرہ العزیز بلدہ تجستان میں پیدا ہوئے آپ کا سلسلہ نسب حضرت علی المرتضیٰ سے ملتا ہے۔ (سید صلاح الدین، عبدالرحمن، بزم صوفیہ ، ابوالبر کات اکیڈمی لاہور) 1988ء، ص 35)"خواجہ معین الدین تولید و دربلدہ ہجستان بود" (حوالہ) **تاریخ فرشتہ**، ج2، ص 375

<sup>2</sup>لاہوری، غلام سرور، مفتی، **نزینة الاصفیاء (**فیاض کرم**انی پبلشر ز**لاہور)، ص259

<sup>3</sup> نام بختیار اور قطب الدین عرف عام میں خواجہ کا کی کہلاتے تھے۔ (تفصیل کے لیے "ب**زم صوفیہ**"ص 63) آپ 1111ء میں پیدا ہوئے۔

محبت جو گروہی تعصبات اور گروہوں سے بالاتر ہوکر تمام بنی نوع انسان کو اپنے گھیر ہے میں لے لیتی ہے۔ وہ اس بات پر اصر ار کرتے ہیں کہ انسان کی تخلیق کا بنیادی مقصد ذات باری تعالی کی محبت ہے۔ لیکن وہ خدا کے لیے محبت کو انسانیت کے لیے محبت میں تبدیل کر دیتے ہیں۔ کیونکہ اس عمل کے بغیر راللہ کی محبت کا دعوی نامکمل دکھائی دیتا ہے۔

انسانیت کے لیے محبت میں تبدیل کر دیتے ہیں۔ کیونکہ اس عمل کے بغیر راللہ کی محبت کا دعوی نامکمل دکھائی دیتا ہے۔

نسل انسانی کے لیے ساجی انصاف، محبت، ظلم و تشد دکا خاتمہ اور ذہنی آزادی کے بغیر خدائی محبت کی سخمیل نہیں ہوتی وہ انسان دوستی کو دراصل اللہ کی محبت کا ضامن سمجھتے ہیں اور اسے "راحت القلوب" میں لکھتے ہیں کہ ان کے ہاں دوستی کی عمدہ مثالیں ملتی ہیں۔ نظام الدین اولیاء کے زمانہ میں دہلی کی مسلم سلطنت مستحکم بنیادوں پر استوار ہو چکی تھی۔ تاریخ میں سلطان غیاث الدین بلبن کے عہد حکومت کے زمانہ کو سنہر کی القاب سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔

اس زمانہ میں کسانوں اور دست کاروں کا ایک بڑا طبقہ انسان دوست صوفیا کے حوالے سے اسلام قبول کر چکا تھا۔ نئے نظریہ حیات اور نئے اور فوجی و سیاسی مر اکز کے قیام سے برصغیر کے مختلف ثانوی گروہوں کے در میان ابلاغ کا ایک نیاسلسلہ شروع ہوا اور ایک نیا ثقافتی سانچہ و قوع پذیر ہوا۔ سلطان علاء الدین خلجی کے عہد میں ثقافتی سانچہ میں دورس تبدیلیاں کی گئیں۔ حکمر ان طبقہ کی سطح پر نئی تبدیلیوں کے اثرات سلطان غیاف الدین بلبن کے زمانہ سے واضح ہوتے چلے آرہے تھے۔

علاؤالدین خلجی اپنی محدود صلاحیتوں کی بناپر اس تقاضے سے عہدہ بر آنہ ہو سکا اور اس کے خیالات محض حلقہ ارباب تک محدود رہے۔ یہاں تک کہ آئندہ صدی میں بھی بہت سے لوگوں نے اس تقاضے کی تسکین کی کوشش کی۔ اگر اس سارے پس منظر میں خواجہ نظام الدین اولیاء کے فکری نظام کا جائزہ لیا جائے جن کی پیدائش التمش کے عہد میں ہوئی تھی۔ انہوں نے بلبن اور علاؤالدین خلجی کی آزاد خیالی کے دور میں پرورش پائی اور زندگی کے دن بسر کیے۔ تو ان کے خیالات اپنے عہد کا آئینہ نظر آتے ہیں۔ جب حکمر انوں نے زندگی کے مادی اور روحانی بہلوؤں کو الگ الگ کرکے اپنی تمام تر توجہ اول الذکر پر مذکور کر دی۔ چنانچہ خواجہ نظام الدین اولیاء نے سیاسی افتدار کے مقابلہ میں واضح طور پر روحانی افتد ارکا تصور پیش کیا۔

#### خلاصه بحث

اس تمام بحث سے جو مفصل طور پر کی گئی اس سے یہ واضح ہو تا عربوں کی برصغیر اور برصغیر کے باشندوں سے گہری واقفیت ہمیشہ سے رہی ہے۔جو بعد میں اسلام کی روشنی کے پھیلاؤ میں ممدومعاون ثابت ہوئی اور آگے جاکر ان تمام روابط نے نمایاں کر دار اداکیا۔

1 ہندوستان کے صوفیانہ ادب میں "راحت القلوب" کو متاز مقام حاصل ہے۔ ہندی مسلمانوں کی روحانی زندگی میں اسے اہمیت حاصل رہی ہے مزید دیکھئے(ایم۔ اے حفیظ اختر صدیقی، **شلوک فرید**) ص7 سے معلومات کی جاسکتی ہیں۔ بر صغیر میں فکر اسلامی اور اسلامی رجمانات کے پھیلاؤ میں ہندوستان کی علمی اور روحانی شخصیات مثلا جو صوفیاء اور مشاکخ خالص داعیان اسلام کی حیثیت سے ہندوشان میں آئے ان میں داتا گنج بخش علی جویری، خواجہ معین الدین چشتی، خواجہ بختیار کا کی، قاضی حمید الدین ناگوری، سید شرف الدین یکی منیری اخصوصی اہمیت و حیثیت کے حامل ہیں کاکر دار بڑاواضح نظر آتا ہے۔

آپ نے مسلمانوں کے دین و ایمان کو غالی صوفیوں کی بے اعتدالیوں، ملحدین کی تحریفات اور باطنیت و زند قد کے اثرات سے محفوظ رکھا۔ ہاشمی خاندان سے تعلق رکھنے والے شیخ منیری نے ہندوستان میں صحیحین کی تدریس کا آغاز کیا اور آپ کے مکتوبات تصوف و معرفت کے شاہکار تصور کیے جاتے ہیں۔ راجگیر میں قائم آپ کی خانقاہ سے نصف صدی تک خاتی خدا کی دینی وروحانی رہنمائی فرماتے رہے۔

صوفیا نے یہاں کے مسلمانوں کو ایک نئی راہ دیکھائی اور لوگ دائرہ اسلام میں داخل ہونے گے مسلمان فاتحین نے ایک نیا نظریہ حیات متعارف کر ایا جس میں ترقی پیندانہ تخلیقی روح موجود تھی۔اس سے قبولِ اسلام کی دو بڑی وجوہ نظر آتی ہیں ایک توبہ فائدہ ہوا کہ غیر مسلموں کو اسلام میں پناہ ملی اور دوسر اوہ جزیہ جس سے وہ نفسیاتی بوجھ سے آزاد ہوئے ۔ کیونکہ نسل انسانی کے لیے ساجی انصاف، ظلم و تشد د کا خاتمہ اور ذہنی آزادی پہلی شرط ہے جس کے بغیر فلاح ممکن نہی،اسی اسلوب کے تحت بر صغیر کے مسلمان فاتحین، علاء کرام اور صوفیاء کرام نے کام کیا۔

\_\_\_\_

<sup>۔</sup> 1 شیخ احمد شرف الدین کیچیٰ منیری (661 ہجری -782 ہجری ) ہندوستانی بر صغیر کے عظیم صوفی، محدث اور مفسر تھے۔

# باب سوم: برصغیر میں فکر اسلامی کی اصلاح و تجدید کے محرکات اور ابتد ائی تحریکات (سولہویں سے اٹھار ہویں صدی تک کی کاوشوں کا جائزہ)

فصل اول: برصغیر میں فکر اسلامی کی تجدید واصلاح کاجواز اور پس منظر فصل دوم: اصلاح و تجدید کی ابتدائی تحریکات کے کارنامے

## باب سوم

## بر صغیر میں فکر اسلامی کی اصلاح و تجدید کے محرکات اور ابتدائی تحریکات

#### تعارف باب

اس باب میں بر صغیر میں فکر اسلامی کی اصلاح و تجدید کے محرکات اور تحریکات اصلاح کا جائزہ سولہویں صدی سے لے کر اٹھار ہویں صدی کے اختتام تک لیا گیا ہے۔

برصغیر میں مسلمانوں کی پہلی با قاعدہ حکومت سلطنت دہلی (1526-1206) زوال پذیر ہو کر مسلم مغلیہ سلطنت (1526-1857) میں تبدیل ہو گئے۔ اسی سلطنت کے آخری صدی میں ایسٹ انڈیا کمپنی نے عملاً اقتدار پر قبضہ قائم کرلیا(1858-1773)۔

اس باب کو دو فصلوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ فصل اول میں برصغیر میں فکر اسلامی کی تجدید و اصلاح کی ضرورت کا تجزیه کیا گیا ہے۔ اس سلسلہ میں اس وقت کے ان معاشرتی، سیاسی اور فکری عوامل کا جائزہ شامل ہے۔ یہ فصل برصغیر میں تجدیدی واصلاحی تحریکوں کے کپس منظر، ضرورت وجواز کا احاطہ کرتی ہے۔

فصل دوم میں اصلاح اور تشکیل جدید کی راہنما اہم شخصیات (خاص طور پر شیخ سر ہندی اور شاہ ولی اللہ) کی حکمت عملی پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ اسلامی فکر کی تجدید و اصلاح کے لیے ان شخصیات نے جو کر دار ادا کیا، ان کے طریقہ کار، ان کی فکری و عملی کاوشوں اور ان کے نتائج کا تفصیلی مطالعہ پیش کیا گیا ہے۔ اس میں خاص طور پر راسخ الاعتقادی کی روایت، شریعت و طریقت کے در میان توازن کی وضاحت شامل ہے۔

## فصل اول:

## برصغیر میں فکرِ اسلامی کی تجدید واصلاح کاجواز اور پس منظر

برصغیر میں برطانویں راج کی ابتدائی تجارتی سرگرمیوں کا آغاز ستر ہویں صدی کے شروع سے ہوا ایک صدی کاسفر کرکے اٹھار ہویں صدی کے آخر تک ایسٹ انڈیا کمپنی کی حکومت (1858–1773) میں تبدیل ہوگیا۔
برطانوی اقتدار نے برصغیر میں مسلمانوں کے سیاسی اقتدار کو ختم کر کے رکھ دیا۔ اور برطانوی حکمر انوں کی تمام کو شش اور قوت اسی بات پر صرف ہوئی کہ مسلمانوں کے تمام ملی نظریات کو ختم کیا جائے تا کہ مسلمانوں کو سیاسی ، مذہبی ،ساجی ، اخلاقی اور ثقاضی طور پر تباہ کر کے ہر حیثیت سے غلام بنایا جائے تا کہ ان کا کوئی جداگانہ وجود باتی نہ رہے۔ مسلمانوں نے اس نئی حیثیت کو قبول کرنے سے مکمل انکار کر دیا۔ کہ مسلمان ہندوستان میں بسنے والی ایک مخلوق نہیں بلکہ اپنی ایک جداگانہ اور الگ حیثیت کی حامل ایک قوم ہے۔

## داخلی وخارجی عناصر

اخلاقی، سیاسی اور معاشی انحطاط اور اس کے ابتدائی آثار تو کئی صدیاں پہلے پہلے شروع ہو چکے تھے۔ جو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بڑھتے گئے۔ دو سرول کے عطاکیے گئے القابات۔ اور مناجیب میں عزت محسوس ہونے لگی مغل بادشاہوں کی بعد ڈپڑھ صدی بھی نہیں گزری تھی کہ اسلام کا اقتدار بر صغیر پاک وہند کی سر زمین سے اٹھا کر بھینک دیا گیا۔ اور سیاسی رعب و دبد بہ اور اقتدار ہوئے ہی بر صغیر میں مسلمان بد حالی اور غلامی کی زندگی کے گزار نے گئے۔

جن کمزوریوں نے مسلمانوں سے ان کی بادشاہت اور اقتدار چھینا تھاوہ سب انیسویں صدی میں اسی طرح ظاہر تھیں بلکہ ان کمزوریوں میں مزید اضافہ ہو رہا تھا۔ عمومی اور عوامی سطح تک اخلاقی توازن ، بھوک اور افلاس کے باعث کہیں گم ہو چکا تھا۔ حکومتی عہد وں سے مسلمانوں کوہٹا دیا گیا۔ مسلم قوم انگریز حاکم اور ہندوا کثریت کی دوہری غلامی میں گر فقار ہو گئے۔ اس وقت کی مجموعی قومی حالت سے متعلق مولاناسید ابوالا علی کا تبصرہ قابل غور ہے:

"انفرادیت اور خود پر سی جوڈھائی سوبرس سے ان کی قومیت کو گھن کی طرح لگی ہوئی ہے انتہائی حد کو پہنچ گئے۔ یہاں تک کہ اجتماعی عمل کی کوئی صلاحیت ان میں باتی نہیں رہی۔ اور وہ تمام صفات نکل گئیں جن کی بدولت ایک قوم کے افراد اپنے قومی مفاد کی خاطر اس کی حفاظت اور اپنے قومی وجود کی جمایت کا لیے مجتمع ہو سکتے اور مشترک حدوجہد کر سکتے "۔ ا

\_\_\_\_

برطانوی سامر اجی حکمت عملی نے مسلمانوں کو معاشی طور پر بدحال کیا اور جو قوم خزانوں کی مالک تھی اسے معیشت کے ہر ذرائع سے ایک ایک کر کے محروم کیا گیا۔ ہندوستان میں مسلمانوں کے اقتدار کے خاتمے کے بعد اس حکمت عملی کو اپنایا گیا کہ ہر شعبہ سے ایک ایک کر مسلمانوں کو دور کیا جائے تا کہ ان کی معاشی حیثیت تباہ حال ہو۔ برسر اقتدار طبقہ کا یہ دباؤر ہا کہ انہی کے رہن سہن اور طریقہ ہائے زندگی کو اپنایا جائے۔ مسلمانوں میں جن دوچیزوں کا خاتمہ انیسوس صدی کے آغاز میں کیا گیاوہ تھا ساسی اقتدار کا خاتمہ اور معاشی وسائل سے محرومی۔ انتظامی حکمت

کا خاتمہ انیسویں صدی کے آغاز میں کیا گیاوہ تھا سیاسی اقتدار کا خاتمہ اور معاشی وسائل سے مح عملی میں ہندووں کو جگہ دی گئی جس سے مسلمانوں اور حکومت در میان خلیج اور بھی بڑھتی گئی:

"اس طریقہ کارسے ہندوؤں کا ایک ایساطبقہ وجود میں آیاجو تقریباً ڈیڑھ صدی تک مسلمان مزارع کا اقتصادی اور ثقافتی طور پر استحصال کر تارہا۔ اس کے متوازی مسلم معاشر ہے کے جاگیر دارانہ ڈھانچہ بھی تیزی کے ساتھ بھر تارہاہے۔ دبلی اور اس کے مضافاتی علاقوں کی 1875ء کی جنگ آزادی میں حصہ لینے کی پاداش میں تباہی اور بربادی اور اس کے ساتھ وہ دوسر ہے ادار ہے جو صدیوں سے مسلم ثقافت کی افزائش اور ترقی میں سرگر م سے دوسری اور انتظامیہ کی زبان بنانے سے مسلمانوں کو ہندوؤں کے لئے توصر ف ایک غیر ملکی زبان سے دوسری غیر ہندوؤں کے مقابلہ میں بہت زیادہ نقصان پہنچا۔ ہندوؤں کے لئے توصر ف ایک غیر ملکی زبان سے دوسری غیر زبان میں تبدیلی تھی۔ "ا

بر صغیر اسلامی ہند اس قسم کے عملی کلچر کے تحفظ کے عمل سے پہلے تبھی نہیں گزرا تھا۔ اس لئے اس کے تقافتی اور تہذیبی چیزوں کو چھوڑ کر ایک مخاصم تہذیب و ثقافت کو قبول کرنا تھا۔

## تهذيبي عدم فعاليت

برصغیر پاک وہند کا مسلمان مغربی تہذیب اور برسر اقتدار کے طقہ کے دباؤ اور اس انقلابی فعالیت سے نا واقف تھااس طرح اس کو ہندوؤں کی نسبت خو دبر طانوی اقتدار پرست طقہ پر انحصار کرنا پڑا۔ اجتماعی حیثیت سے مسلمانوں میں اس وقت مجموعی طور پر پائی جانے والی خرابیاں بھی اثر انداز ہور ہی تھیں۔ جو مسلمانوں کی قومی طاقت اور مضبوطی کوکسی گھن کی طرح ختم کر رہی تھی۔ اس سے اس بات کا اندازہ لگایا جانے لگا کہ آنے والے وقت میں مسلمان اپنے تہذیبی ورثہ کی حفاظت کر بھی سکیں گے یا نہیں۔

بر صغیر پاک وہند پر بر طانوی تسلط ہوااور آہتہ آہتہ تہذیبی انحطاط آیا تو مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد الیم تھی جو اسلامی تہذیب و ثقافت اور اس کی خصوصیات سے ناواقف تھی۔ حتی کہ لوگ ان خصوصیات کے شعور سے عاری نظر آئے جو اسلام کو اور غیر اسلام ممیز کرتی ہیں۔اسلامی تعلیم اور اسلامی تربیت مفقود ہو چکی تھی۔ اور بر صغیر کے افراد منتشر طور پر ہر طرح کے بیرونی اثرات کو قبول کر رہے تھے۔ ان کی نمایاں خصوصیات تاثر اور انفعال تھا۔

\_\_\_\_\_

کوئی بھی شخص جوان کوروٹی اور اسائش دینے کی صلاحیت رکھتا تھاان کی ذہنیت کو اپنے سانچے میں ڈال سکتا تھا:
"اب مسلمان معاشرہ میں اتن طاقت باقی نہ رہی تھی کہ وہ اپنے افراد کو حدود کے باہر قدم رکھنے سے روک سکے۔ یاان کے خیالات اور طور طریقوں کو غیر اسلامی ہونے سے روک پائے۔ یااسی چیزوں کی اشاعت سے روک سکے جس سے معاشرہ میں انتشار پھیلنے کاخدشہ ہو۔ ہو تابیہ ہے کہ چند سرکش افراد غیر اسلامی اسلوب کو اپنانے میں چند دن شور مچانے کے بعد وہی بغاوت پورے معاشرہ میں پھیل جاتی ہے۔" ا

افراد کی قومی تربیت اتنی ناقص الحال تھی کہ مسلمانوں کے اپنے حالات سے سمجھونہ کرناسیکھ لیا تھا۔ اور ہر بیر ونی اثر کو آزادانہ قبول کر رہے۔ جب بھی کوئی چیز قوت کے ساتھ آئی اور اطر اف میں اس کا اثر پھیلا خواہ وہ کتنی ہی غیر اسلامی کیوں نہیں۔ اس کی گرفت سے مسلمان اپنے آپ کو نہیں بچاسکے تھے۔ اور طوعاً کرھاً اس کے اثر کو قبول کر رہے۔ تھے۔

## لامر كزيت اور ساجي انتشار

فکری زوال کا ایک اور بڑا پہلو معاشرے میں فکری و نظری وحدت کا فقد ان ہے۔ جب قوم نسل، زبان، مسلک اور سیاسی وابستگی کی بنیاد پر تقسیم ہو چکی ہو۔ یہ تقسیم اتن گہری ہو کہ مشتر کہ قومی مفاد پر اتفاق مشکل ہو جائے۔ یہی ہوابر صغیر کے مسلمانوں کے ساتھ۔ علاء، دانشور، اور رہنماسب اپنے اپنے گروہوں میں بٹے ہوئے تھے، جس سے ساجی ہم آ ہنگی کو شدید نقصان پہنچا۔

کسی بھی قوم کے پچھ مجموعی اوصاف ہوتے ہیں۔ جس کے مطابق کوئی بھی قوم یا جماعت اپناوجود قائم کرتی ہے۔ مسلمانوں میں قومی انتشار اور بد نظمی کی بڑی وجہ بیر ونی اثر کو قبول کرنا اور پھر اس کے مطابق اسلوب زندگی ترتیب دینا تھا۔ مجموعی طور پر انگریز حملوں میں مسلمانوں نے اپنے سیاسی اقتدار کو کھویا تھا۔ لیکن وقت کے ساتھ وہ اخلاقی اوصاف بھی کم ہونے لگے تھے جو کسی قوم کا خاصہ ہوتے ہیں۔ جن کے مطابق کوئی بھی قوم اپنے مفادات کی حفاظت کرتی ہے۔ یابہتری کے لیے کوئی اجتماعی کوشش کرتی ہے:

"بر صغیر کے مسلمانوں میں اطاعت کامادہ ختم ہور ہاتھا کہ وہ کسی کو اپنار ہنمانسلیم کریں اور اس کی بات مانیں ان میں اتنا ایثار نہیں کہ وہ کسی کی بات مانیں اور ان کی ہدایت پر چلیں۔ کسی بڑے مقصد کے لیے اپنے ذاتی مفاد، اینی ذاتی رائے، اپنی آسائش، اپنے مال اور جان کی قربانی کسی حد تک بھی گوارا کر سکیں۔"<sup>2</sup>

گویالا مرکزیت اور انفرادیت کی روز بزور بڑھتی ترقی نے مسلمانوں کے شیر ازہ قومیت کو بڑا نقصان پہنچایا۔ متشد د ماحول میں اجتماعی صلاحیت کی عمر کم ہو جاتی ہے۔ شخصی اغراض اور ذاتی مفادات اجتماعی مفادات کی جگہ لے لیتے

\_\_\_\_\_

1 نظامی، خلیق احمد، ش**اه ولی الله اور انهار ہویں صدی کی سیاست** (مکتبہ رحمانیہ اردوبازار: لاہور، 1951ء)، ص133 2مودود دی، تحری**ک آزادی ہند**، ص55 ہیں۔انہیں حالات سے بر صغیر کے مسلمانوں کاسامنار ہاتھا۔

#### اخلاقي انحطاط

اباحیت اور نفس پرستی نے مسلمانوں داخلی طور پر کمزور بنانے میں اہم کر دار اداکیا۔ کیونکہ اباحیت پند طقہ صرف صرف اپنی نفسانی خواہش کا احترام مانگتا ہے۔ نفس پرستی اور اباحیت پیندی ایک ایبا فلسفہ ہے جس کے پیروکاروں کو ہر گناہ ثواب لگتا ہے۔ انیسویں اور بیسویں صدی میں ایباطقہ پیدا ہوا جس میں ہر برائی کے لیے ایک قانونی جواز پیدا کرنے کوشش کی گئ جس سے مسلم معاشرہ کے بے شار افراد متاثر ہوتے نظر آئے۔ ایک طقہ ایبا پیدا ہوا کہ ظاہر ہے اسلام نے زندگی کے ہر شعبہ میں حلال و حرام کی مضبوط حدیں قائم کر دی ہیں۔ اب ان کو توڑن اور ان کی خلاف ورزی کرنا قانونا جرم ہو گا۔ لیکن اباحیت پیند ذہن کے لیے یہ پابندیاں قبول کرنا بڑو حشت ناک ہے۔ اس لیے وہ اس سے نجات کے لیے طرح طرح کے طریقے ڈھونڈ نے ہیں۔ جو طبقہ آزادی پیند ہو تا ہے وہ دل و جان سے آزادی کو پند کرتا ہے اس کے پاس محدودیت کا کوئی تصور موجود نہیں ہو تا ہے۔

#### سير ابوالاعلى مو دوى لكصة بين:

"گزشتہ ڈیرھ سوبرس کا تجربیہ بتارہاہے کہ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف دشمنوں نے جو پچھ کرناچاہا۔ اس کے لیے انہیں مسلمانوں ہی کی جماعت سے انہیں ایسے خائن لوگ مل گئے جنہوں نے تحریر سے، تقریر سے، ہاتھ اور پاؤں سے حتی کہ تلوار اور بندوق تک سے اپنے مذہب اور قوم کے مقابلہ میں دشمنوں کی خدمت کی ہے۔ "1

نفاق کا خطرہ ہر دور میں مسلمانوں کے ہے ایک بڑا خطرہ رہاہے۔ یہی لوگ اسلام کی اساسی تعلیمات پر حملہ آور ہوتے ہیں سادہ لوح مسلمانوں کو دہریت اور الحاد کی دعوت دیتے ہیں۔ ان میں بے دینی اور اسلامی قوانین کی خلاف ورزی نہ صرف خو دکرتے ہیں بلکہ تھلم کھلازبان اور قلم سے بھی اس کی تشہیر میں مصروف رہتے ہیں۔لہذاان کمزوریوں کے ساتھ اپنے قومی تشخص اور اسلامی تہذیب کی خصوصیات اور اپنے آپ کو نئے نقصان سے محفوظ رکھنا کا فی مشکل امر ہے۔

جب معاشر ہ اخلاقیات کو صرف نصابی موضوعات تک محدود کر دیتا ہے، تو عملی زندگی میں دیانت، احترام، قربانی اور عدل جیسی صفات ناپید ہو جاتی ہیں۔ معاشر تی رویوں میں خود غرضی، جھوٹ، خیانت اور ظلم عام ہوتے ہیں۔ فکری زوال کی میہ صورت اخلاقی اقدار کی کمزوری سے گہر اتعلق رکھتی ہے، کیونکہ اخلاقی بلندی ہی فکری ارتقاء کی بنیاد فراہم کرتی ہے۔

\_\_\_\_

جب ایک قوم کا مقصدِ حیات صرف مادی آسائشیں اور دنیاوی کامیابیاں بن جائیں تووہ اعلیٰ انسانی اقد ارسے دور ہو جاتی ہے۔ آج کے نوجوان خواب، نصب العین اور جدوجہد کے بجائے فیشن، شہرت، اور سہولیات میں کھو گئے۔ ہیں۔اس سوچ نے قوم کی اجتماعی ترجیحات کو متاثر کیا،اور اعلیٰ فکری، علمی اور روحانی مقاصد پس پشت چلے گئے۔

### ضعیف الاعتقادی اور مذہبی بے اعتدالی

علوم اسلامی کی عمومی تعلیم سے محرومی کی وجہ سے مسلم معاشر ہے میں اس دور میں پائی جانے والی ضعیف الاعتقادی نے کئی مذہبی ہے اعتدالیوں کو فروغ دیا۔ پہلی قسم صوفیاء کی جگہ لینے والے کم علم جانشینوں کی طرف سے شروع کی گئی رسومات تھیں، جن میں شریعت کے ظاہر کی احکامات سے انحراف بھی شامل تھا۔ اس میں نماز کو کم اہمیت دینا، اللہ اور رسول مَنَّ اللَّهُ کے متعلق غیر مختاط زبان کا استعال جیسے "انا الحق" کے دعوے کرنا، وحدت الوجو د کے غلط تصور کو عام کرنا اور مریدوں کو شریعت کی بجائے طریقت پر زیادہ زور دینا شامل تھا۔

دوسری قسم کی بداعتدالیاں معاشرتی رسم ورواج سے متعلق تھیں۔ ان میں محرم کے موقع پر تہوار کی طرح تقریبات کا انعقاد، بزرگان دین کے مز ارات پر سجدہ کرنا، قبروں پر چادریں چڑھانا، مز ارات سے حاجتیں مانگنا اور عرس کے موقع پر غیر شرعی رسومات کی ادائیگی خاص طور پر شامل تھیں 1۔ یہ رسومات مسلمانوں کے عقائد کو متاثر کررہی تھیں اور شرک کی طرف لے جارہی تھیں۔

تیسری قسم کی بداعتدالیاں ہندو معاشر ہے سے متاثر ہو کر اپنائی گئی تھیں۔ 2اس میں ہندو مندروں کی زیارت اور وہاں نذرو نیاز پیش کرنا، بر ہمنوں سے نیک وبد شگون معلوم کرنا، بیوہ خوا تین کی شادی کی مخالفت، عور توں کا سر پر چوٹی رکھنا جو ہندو عور توں کی تقلید تھی، پتوں پر کھانا کھانا جو ہندور سم تھی، اور دیوالی، ہولی جیسے ہندو تہواروں میں شرکت شامل تھی۔

بلاشبہ الیں روش آہتہ آہتہ مسلمانوں کے عقائد کو کمزور کرتی ہے اور انہیں غیر مسلم رسومات کی طرف مائل کرتی ہیں۔ یہ توحید کے تصور کو متاثر کرتی ہیں، عقیدے میں شرک کے عناصر داخل کرتی ہیں اور نئی نسل میں مذہبی شاخت کو کمزور کرتی ہیں۔

## فکری زوال کے نمایاں اسباب

فکری زوال کسی بھی قوم کے انحطاط کا ابتدائی اور بنیادی مرحلہ ہوتا ہے۔ جب کوئی معاشرہ علم، شعور، تخلیق، تحقیق اور تنقید کی روش سے ہٹ کر جمود، تقلید اور سطی سوچ کا شکار ہو جاتا ہے تو اس کے انژات اس کی

> <sup>1</sup>محد اکرم، شیخ،**رودِ کوثر**، ص،76 <sup>2</sup>س م

2الضاً، ص80

سیاست، معیشت، تعلیم، ثقافت، اور مذہب تک جا پہنچتے ہیں۔ بر صغیر پاک وہند میں فکری زوال کی تاریخ استعاریت، مذہبیں فرقہ واریت، تعلیمی بسیماندگی، اور سیاسی ناپختگی سے جڑی ہوئی ہے۔ اس زوال کے کئی نمایاں پہلوہیں، جنہیں سمجھنااصلاح احوال کے لئے ناگزیرہے۔

1۔ تقیدی فکر کا فقد ان: فکری زوال کی سب سے بڑی علامت تقیدی سوچ کی موت ہے۔ بر صغیر میں تعلیمی نظام نے طلبہ کو صرف رٹالگانے کا عادی بنادیا ہے، جس کے نتیج میں سوال اٹھانے، تحقیق کرنے اور مسائل کا تجزیہ کرنے کی صلاحیت ختم ہو گئی ہے۔ میڈیا اور سیاست میں بھی اختلاف رائے کو برداشت نہیں کیا جاتا، جس سے مکالمہ اور اجتہادی فکر کمزور ہوئی۔ تقیدی مکالمہ کے بجائے تعصیات اور جمود کو تقویت ملتی ہے۔ <sup>1</sup>

2۔ تحقیق کا بحران: برصغیر میں تعلیم صرف ڈگری کے حصول یا نوکری کے حصول تک محدود ہو چکی ہے۔ نصاب بوسیدہ، اساتذہ غیر تربیت یافتہ، اور تحقیق کی روایت تقریباً ناپید ہو چکی ہے۔ جامعات علمی مراکز کے بجائے بیورو کریک ادارے بن چکی ہیں۔ تعلیمی اداروں میں علمی سوالات اور تخلیقی تحقیق کی حوصلہ افزائی نہیں کی جاتی۔ 2 بیورو کریک ادارے بن چکی ہیں۔ تعلیمی اداروں میں علمی سوالات اور تخلیقی تحقیق کی حوصلہ افزائی نہیں کی جاتی۔ 3 مکالمہ کے بجائے کہ اختلاف رائے بر داشت کرنے کی صلاحیت کا فقد ان ایک بیار معاشر نے کی نشانی ہے۔ آج کا ساج مکالمہ کے بجائے مناظر ہے، الزام تراشی اور جذباتیت کو ترجیح دیتا ہے۔ سوشل میڈیانے اس بیاری کو اور بھی شدید کر دیا ہے، جہاں دلا کل کے بجائے تو ہین اور طنز کو بڑھاوا دیا جاتا ہے۔ مکالمہ ختم ہونے سے فکری ارتقاءر ک جاتا ہے۔ 3 دبان دانی کی کمزوری: زبان میں مہارت رکھتی ہے اور نہ ہی غیر زبانوں میں۔ اردو، عربی، فارسی، یاا نگریزی کسی میں گئری اظہار کی بھر پور صلاحیت باقی نہیں رہی۔ یہ زبان دانی کی کمزوری فکری صلاحیت کو براہِ راست متاثر کرتی سے۔ 4

5۔ تخلیقی اقلیت کا نقد ان: ہر معاشر ہے میں ایک تخلیقی اقلیت ہوتی ہے جونے خیالات، حل اور تصورات پیش کرتی ہے۔ بدقسمتی سے ہمارے ہاں ایسے مفکر، مصلح اور تخلیق کارنا پید ہوتے جارہے ہیں۔ اگر کوئی ہو بھی تواسے نظر انداز یادیوارسے لگادیاجا تاہے۔ ریاستی ومذہبی ادارے اکثر اس اقلیت کو دبانے کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔ <sup>5</sup>

<sup>1</sup> Usmani, Muhammad Taqi. *Islam and Modernism*. Karachi: Maktaba Ma'ariful Qur'an, 1990

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abu Yahya. "مسلمانوں کے زوال کا اصل سبب." ادارہ انذار. Last modified November 21, 2019. Accessed April 13, 2025

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Usmani, Muhammad Taqi. Islam and Modernism. Karachi: Maktaba Ma'ariful Qur'an, 1990

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rafiuddin:(1959)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Abu Yahya:(2025)

6۔ نو آباد ہاتی سیکولرازم: نو آباد ہاتی نظام نے اسلامی فکر کو نجی دائرے تک محدود کر دیا۔ حدیدریاستی نظام میں مذہب کو سیاست، معیشت اور قانون سے نکال دیا گیا۔ اس علیحد گی نے اسلام کی ہمہ جہتی فکری ساخت کو متاثر کیا، اور دینی فکر  $^{1}$ کو صرف عبادات یا فقهی معاملات تک محدود کر دیا۔

7۔ سیاسی و معاشی عدم مساوات: جب کسی معاشر ہے میں سیاسی نظام غیر جمہوری، کریٹ اور غیر شفاف ہو، تو وہاں فکری رہنمائی ناپید ہو جاتی ہے۔ ایسے ماحول میں فکری آزادی دب جاتی ہے، اور دانشوروں کو سننے والا کوئی نہیں ہو تا۔<sup>2</sup>معاشی تفریق جب شدید ہو جاتی ہے، تو علم و فکر بھی ایک مخصوص طبقے تک محدود ہو جاتی ہے۔ غربت میں حکڑا ہوا طبقہ فکری ترقی کے وسائل سے محروم رہتا ہے۔ ایسی صورت میں قوم کی اکثریت صرف زندہ رہنے گی جد وجہد میں لگی رہتی ہے، اور فکری بلندیاں ان کی پہنچ سے باہر ہو حیاتی ہیں۔ <sup>3</sup>

8۔مسلم ثقافتی کازوال: ثقافت محض رسوم ورواج نہیں، بلکہ ایک فکری تسلسل کانام ہے۔ جب معاشر ہ اپنی ثقافت کو مغرب کی نقالی میں چھوڑ دے، تو اس کا فکری ارتقاءرک جاتا ہے۔ فنون لطیفہ ، لباس ، زبان اور رویے سب نقل پر مبنی ہو جاتے ہیں۔ نتیجیاً معاشر ہ اپنی انفرادیت کھو بیٹھتا ہے۔ مسلم تہذیب کی حفاظت نہ ہونے کی وجہ سے ، مسلمانوں کی ثقافتی شان خاک ہو گئی تھی۔

9۔ تاریخی شعور کی کمی: قومیں تاریخ سے سبق سکھ کر آ گے بڑھتی ہیں۔لیکن برصغیر میں تاریخ کو ہاتو مسخ کیا گیا ہاجلا دیا گیا۔ نئی نسل کونہ اسلامی تاریخ کی فکری گہر ائی کاعلم رہا، نہ بر صغیر کے فکری و تہذیبی ورثے کی پہچان۔اس شعور کی کمی نے فکری سمت گم کر دی۔

## نو آبادیاتی نظام کے اثرات

برطانوی استعار نے برصغیر میں مسلمانوں کے تعلیمی، ساجی، اور سیاسی ڈھانچے کو تبدیل کر دیا۔ روایتی مدارس اور اسلامی تغلیمی اداروں کی جگہ مغربی طرز کے اسکولوں نے لے لی، جس سے مسلمانوں کی فکری بنیاد س متز لزل ہو گئیں۔ استعاری پالیسیوں نے مسلمانوں کو معاشی اور سیاسی طور پر کمزور کیا، جس کے نتیجے میں ان کی خود اعتادی متاثر ہوئی۔ یہ تبدیلیاں مسلمانوں کی تہذیبی شاخت کو د ھندلا کرنے کا سبب بنیں ، اور ان کے علمی و فکری زوال کا آغاز ہوا۔

مغربی استشراقی اشر افیہ نے سیکولرازم کو ایک فکری اور ساسی نظریہ کے طورپر اسلامی دنیا میں متعارف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Usmani:(1990)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Rafiuddin, Moharnmad. "The meaning and purpose of Islamic research." The Qur'anic Horizons 5, no. 1 (1999): 12

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rafiuddin, Muhammad:(1959)

کرایا۔ اس نظریے نے مذہب کوریاستی معاملات سے الگ کرنے کی کوشش کی، جس سے اسلامی معاشر وں میں دینی اقدار کی اہمیت کم ہوئی۔ سیکولر ازم کے فروغ نے مسلمانوں کی فکری سیجہتی کو متاثر کیا اور ان کے در میان نظریاتی تقسیم پیدا کی۔ بیہ عمل مسلمانوں کی تہذیبی شاخت کو کمزور کرنے کا باعث بنا۔

مدرسہ کے نظام کو مغربی انداز تعلیم سے بدلنے کے نتیج میں اسلامی تعلیمات کی گہر ائی اور معنویت متاثر ہوئی۔ نئی تعلیمی پالیسیوں نے مسلمانوں کو اپنی علمی روایت سے دور کر دیا، جس سے ان کی فکری نشو و نمارک گئ۔اس تبدیلی نے مسلمانوں کو اپنی تہذیبی وراثت سے بیگانہ کر دیا اور ان کی علمی ترقی میں رکاوٹ بنی۔

اسلامی دنیامیں مذہبی فکر کا جمود اس وقت پیدا ہوا جب اجتہاد اور شخقیق کی روایت کمزور پڑگئ۔ علماء نے تقلید کو ترجیح دی، جس سے فکری تنوع اور اجتہادی سوچ محدود ہوگئ۔ یہ جمود مسلمانوں کو نئے چیلنجز کا سامنا کرنے سے قاصر بنا،اور ان کی فکری ترقی میں رکاوٹ پیدا کی۔

بر صغیر میں فکری زوال ایک ہمہ گیر بحران ہے جو علمی، اخلاقی، ساجی اور سیاسی میدانوں میں نمایاں طور پر ظاہر ہو تا ہے۔ اس زوال کی بنیادی علامت تنقیدی سوچ کا خاتمہ اور تقلیدی رجانات کا فروغ ہے، جس نے تحقیق، مکالمہ، اور تخلیق کو شدید متاثر کیا۔ تعلیمی نظام میں معیار، مقصدیت، اور فکری تحریک کی کمی نے طلبہ کو محض ڈگری کے حصول تک محدود کر دیا ہے۔

اخلاقی انحطاط، عیش و عشرت، اور مادی سوچ نے انسانی اقد ار کو پس منظر میں دھکیل دیاہے، جب کہ ساجی ہم آ ہنگی، زبان دانی، اور تخلیقی اقلیت کا فقد ان فکری انتشار کو بڑھا تا ہے۔ اس زوال کے پس پر دہ محرکات میں سب سے اہم نو آبادیاتی اثرات ہیں، جنہوں نے مسلمانوں کی تعلیمی و تہذیبی ساخت کو مسخ کر کے ان کی خود اعتادی کو کمزور کیا۔

سیکولرازم کے نفاذ اور مذہب کو نجی دائرے تک محدود کرنے سے فکری وحدت متاثر ہوئی۔ اسی طرح تعلیمی نظام کی ناکامی، اجتہاد کی بجائے تقلید، اخلاقی اقدار کاخاتمہ، اور قیادت کی ناپختگی نے اس زوال کو مزید گہر اکیا۔ <sup>1</sup> یہ تمام عوامل ایک ایسے فکری ماحول کو جنم دیتے ہیں جہاں نہ سوال باقی رہتا ہے، نہ خواب، اور نہ ہی کوئی بلند نصب العین۔ اس تناظر میں فکری احیاء کے لیے ضروری ہے کہ تاریخی شعور کو بیدار کیا جائے، مکا کمے کو فروغ دیا جائے، اور ایک نئی تخلیقی قیادت ابھاری جائے جو علمی میر اٹ کو عصری تقاضوں سے ہم آ ہنگ کر سکے۔

## حفاظت دين كاخدائي اجتمام

اب تک ان موضوعات پر گفتگو کرنے کی ضرورت اس لیے تھی تا کہ ان تمام محرکات کوواضح کیا جائے جس کے تحت فکر اسلامی کی تشکیل جدید اور اس کی ضرورت واہمیت پر بات کی جاسکے۔ کیونکہ جب تک مسلمانوں کے مختلف طبقات کے رجحانات کونہ سمجھ لیا جائے۔اس وقت تک کسی بھی مثبت پہلوسے پورافائدہ نہیں اٹھایا سکتا ہے۔ الله تعالی نے اس ضابطہ حیات کی حفاظت کی ذمہ داری کاوعدہ فرمایا اور ارشاد فرمایا:

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَ إِنَّا لَه لَحْفِظُوْنَ ﴾ 1

(بیثک ہم نے اس قر آن کو نازل کیاہے اور بیثک ہم خود اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔)

مگریہ حفاظت فرشتوں جماعت کے ذریعے نہیں ہوگی بلکہ انسانوں کی جماعت کے ذریعے ہوگی۔ کسی بھی چیز کی حفاظت کرنے کا ایک طریقہ یہ بھی ہے کہ اسے کسی جگہ محفوظ کرکے رکھ دیا جائے۔ لیکن قر آن مجید کی حفاظت کی ذمہ داری جس کاوعدہ اللّٰہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔

اس کا مطلب ہے کہ زمانہ نزول لے کر قیامت تک ایک جماعت موجود رہے گی اور ایک تسلسل کے ساتھ اسی پر عملی لحاظ سے کام کرتی رہے گی۔ جو دین تمام بنی نوع انسان کے لیے کسی بھی تفریق کے بغیر، یعنی قومیت رنگ و نسب کی تقسیم اور شخصیص کے بغیر ہدایت کا اعلان کر تا ہے۔ اور جس کے احکامات پر عمل کرنے کے لیے ہر عہد میں ایک جماعت موجود رہی ہے۔ یہ بات ظاہر کرتی ہے اس دین کے احکامات دائمی حیثیت کے حامل ہوں گے۔ جس پر زمانہ میں عمل کرنا آسان ہوگا۔

یہ بات یقین ہے کہ لازمی طور پر اِس میں ایسی گنجائش تو ضرور ہوگی کہ ناساز گار حالات میں بھی ان پر عمل پیرا ہوا جا سکے۔ دین جن احکامات کا مجموعہ ہے اس میں مجموعی کچک ہوگی۔ یہ لفظ "کچک" کا مطلب یہ ہے کہ زمانہ کی تبدیلی کا عذر یا بہانہ بناکر انہیں توڑا نہیں جا سکتا۔ ان کی حیثیت اور ہیت کو اسی طرح محفوظ رکھتے ہوئے ان کو قابل عمل بنایا جائے گا۔ اس کی یہ خصوصیات تو یوں ہوگی کہ بدلتے ہو حالات اور نئے اٹھنے والے سوالات کا جو اب دینے کے اہل ہوگا۔ ماضی میں جتنی بھی تشریع اور قانون سازی کی جو کوشش کی گئی ہیں وہ در اصل انھیں سوالات کے جو ابات ہیں اس دین کے پیروکار ہر زمانہ میں کتاب و سنت کے دائرے میں رہتے ہوئے زمانہ کے اعتبار سے ہونے والے تغیر و تبدل پر غور وخوص کرتے رہتے ہیں۔ اور س کے لئے راستہ بھی متعین کرتے رہے ہیں۔

### فكر اسلامي كي اصلاح وتجديد كي حقيقت ونوعيت

اسلام ایک کامل دین کی حیثیت میں اپنے آپ کو متعارف کروا تاہے اور اپنے پیرو کاروں کو آزاد اور خو دمختار

1 الحجر 9:15

دیکھنا چاہتا ہے کیونکہ مسلمان اور ظلم و جبر اور غلامی جیسی چیزیں ایک ساتھ جمع نہیں ہوسکتی ہیں۔ اسلام کا داعی اور اسکے ماننے والے کے لیے یہ ممکن نہیں ہے کہ وہ غلامی کی فضامیں رہ کہ اپناکام کرسکے اور اپنے ضابطہ حیات کے تمام تقاضوں کو بوراکرتے۔اللہ سبحان و تعالی کے ارشاد مطابق:

﴿ إِنَّ الدِّيْنَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ أ

(بیشک اللہ کے نزدیک دین صرف اسلام ہے)۔

﴿ ادْخُلُو ا فِي السِّلْمِ كَآفَّةً ﴾ 2

(اسلام میں پورے پورے داخل ہو جاؤ۔)

اسلام میں پورے پورے داخل ہوجاؤ۔ کا معنی و مطلب سمجھا جائے تو یہ بات پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ دین اسلام پر پوری طرح اسی وقت عمل ہو سکتا ہے جب انسان اپنے آپ کو ساری قید و بند کی صعوبتوں سے سے آزاد کر لیتا ہے۔ اور صحیح معنوں میں اللہ کو اپنا خالق حقیقی مان لیتا ہے۔ چو نکہ یہ بات واضح ہے اسلام حکمر انی اور غلبہ حاصل کرنے کے لیے آیا ہے۔ وہ باطل نظاموں کے تحت جزوی اصلاحات کے لیے نہیں۔

#### ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ هُوَ الَّذِيِّ اَرْسَلَ رَسُوْلُهَ ۚ بِالْهُدَاى وَ دِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهَ ۚ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ وَ لَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُوْنَ﴾ 3

(وہی ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور سپے دین کے ساتھ بھیجا تا کہ اسے سب دینوں پر غالب کر دے اگر چہ مشر کوں کونالپند ہو۔)

اسلام نے اپنے ماننے والوں کے لیے یہ مزاج ترتیب دیاہے کہ برائی اور خرابی کی مخالفت کی جائے خواہ وہ کسی بھی رنگ میں ہواور اللہ سبحان و تعالی کی حاکمیت اور ملکیت زندگی کے ہر شعبہ میں واضع کرنے کی کوشش کی جائے۔خواہ اس کا تعلق سیاسی ہویا ساجی و معاشی اگر تاریخ پر نگاہ ڈالی جائے یہی کش مکش نظر آتی ہے۔

مشہور اسلامی مفکر فتحی حسن ملکاوی کے الفاظ میں اسلام اللہ کا بھیجا ہواواحدوہ دین ہے جو اللہ کے یہاں قابل قبول ہے اور تمام رسول اسی دین کو لے کر اپنی اپنی قوم میں آتے رہے۔ البتہ مسلمان اسلام کے احکام پر اپنے کم یا زیادہ علم کے مطابق عمل کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور ان کا یہ علم دراصل اللہ کے بھیجے ہوئے کلام کے تعلق سے ان کابشری فہم ہو تاہے یاان علاء کا فہم ہو تاہے جن کے ذریعے ان تک دین کا یہ علم پہنچاہے۔ یہ فہم نصوص پر غور و

1 آل عمران 3:19

2البقره2:208

39:48 ق<del>ا</del>

فکر کے نتیج میں حاصل ہونے والا ایک فہم ہو تا ہے اور اس میں صحیح اور غلط کے امکانات موجود ہوتے ہیں۔ چنانچہ دین اس معنی میں کہ اس دین کو سمجھنے اور اس پر عمل کرنے کی انسانی کوشش ہے، دونوں کے فرق کو ملحوظ رکھنا بہت اہم ہے۔

گویااسلام کو سیجھنے کے لئے جو بھی کو شش ہوگی وہ اسلامی فکر کے زمر ہے ہی میں رکھی جائے گی۔ یہ اسلامی فکر کا ایک پہلو ہوا۔ دو سر اپہلو یہ ہے کہ کسی بھی مخصوص تناظر میں کسی مخصوص موضوع پر غور و فکر کرتے ہوئے اگر کسی نے اپنے فریم ورک اور مصادر معرفت کے طور پر اسلامی مصادر یعنی قر آن و سنت کا انتخاب کیا ہے تو اس کے نتیج میں سامنے آنے والی فکر کو بھی اسلامی فکر کے زمر ہے میں رکھا جائے گا۔

انسانی فکر کی تشکیل میں دو چیزیں بنیادی ہوتی ہیں جو اس فکریا نتیجہ فکر کی شاخت فراہم کرتی ہیں۔ ایک وہ موضوع جس پر غور و فکر کر کے انسان کسی نتیجہ تک پہنچا ہو اور دو سری وہ بنیاد اور وہ مرجع جس پر غور و فکر کی پوری عمارت قائم کی گئی ہو۔ فکر کی تعریف اور اجزائے ترکیبی سمجھنے کے بعد سوال اٹھتا ہے کہ اسلامی فکر کیا ہے؟اسلامی فکر کودو پہلوؤں سے سمجھا جاسکتا ہے۔

اسلامی فکر کی تشکیل کیسے ہوتی ہے؟ اسلامی فکر کے اجزائے ترکیبی کیابیں؟ اسلامی فکر کو کسی بھی پہلوسے دیکھیں تواس میں تین اہم اجزاء ہیں جو اسلامی فکر کی تشکیل کو ممکن بناتے ہیں۔ دوسرے لفظوں میں ایک اسلامی مفکر اسلامی فکر کی تشکیل اور پیشکش کے حوالے سے تین محاذوں پر غور و فکر اور اجتہاد کرنے کی کوشش کر تاہے۔ ایک طرف اس کوسیاق اور حالات کو مکمل طور سے سمجھنے کی کوشش کرنی ہوتی ہے۔

دوسری طرف اس کو نصوص کو سمجھنے کی کو شش کرنی ہوتی ہے۔ یہاں یہ بات ذہن میں رہنی ضروری ہے کہ نصوص کے سمجھنے میں اختلاف کا ہونا طبعی بھی ہے اور یقینی بھی اور اس کی وجہ یہ ہے کہ علماء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ قر آن وسنت کا اکثر حصہ اپنے معنی و مفہوم کے لحاظ سے ظنی ہے یعنی اس میں متعدد مفہوم اخذ کرنے کی گنجائش موجود رہتی ہے اور کبھی یہ قاعدہ موجود رہتی ہے اور کبھی یہ قاعدہ تفاد یا اختلاف حقیق کے بھی امکانات ہوتے ہیں۔ اسلامی تاریخ میں ہونے والے اختلافات جن کے باعث ہر شعبے میں متعدد مسالک اور مدارس منظر عام پر آئے اس کا نتیجہ ہیں۔ اور ان اختلافات کی ایک اہم وجہ یہ بھی دیکھی جاسکتی ہے کہ نصوص کو سمجھنے کے لئے مختلف فریم ورک اور منہج استعال میں لائے جاتے ہیں۔

## احیائے فکر کی مساعی

شیخ شرف الدین کیجیٰ منیری <sup>1</sup>صاحب تصنیف صوفی تھے۔ انہوں نے انوار الہی سے دل روشن کر کے لو گوں

\_\_\_\_

کی روحانی رہبری کی زہدو تقوی میں کامل اہمیت کے حامل رہے۔ برصغیر میں مسلم راتخ الاعتقادی کے دوبنیادی عقائد رہے۔ اور یہ اس فلسفہ سے منطقی طور پر اخذ ہوتے ہیں۔ جسے راتخ العقیدہ نے فلسفہ وحدت الوجود کی نفی میں پیش کیا تھا اور جسے فلسفہ وحدت الشہود کا نام دیا جاتا ہے۔ شخ منیری نے طریقت کا ایک مختلف تصور پیش کیا۔ شریعت سے مراداعمال کے مجموعہ کا وہ حصہ جس کی تقلید امت کے لئے ضروری ہے۔ لہذا طریقت کل اور شریعت جزو کا نام ہے۔ شخ منیری نے اپنے فکری نظام کے حوالے سے تیر صویں اور چود ھویں صدی کے برصغیر میں اس معتد لانہ آزاد خیالی کی روش کے خلاف راتخ الاعتقادی کا دفاع کیا۔

#### انہوں نے لکھا:

" شریعت حقیقت کالازمی جزوہے۔ شریعت کا تعلق انسان سے اور حقیقت کا تعلق ذات باری تعالیٰ سے۔ اول الذکر جسم ہے تو مؤخر الذکر روح ہے۔ جس طرح زندگی کا انحصار ان دونوں کے ملاپ پر ہے۔ اسی طرح ایمان کی پیمیل بھی دونوں کے امتز اج سے ہوتی ہے۔ غیر شرعی خواہش باطل ہے۔ غیر دینی عقلی دلائل گمر اہ کن بیس شریعت پر کاربند ہونے سے ہی فلاح ممکن ہے "۔ <sup>1</sup>

شیخ منیری نے راسخ الاعتقادی کا دفاع کیا۔ علی ہجویری اور مکتبہ فکر چشتیہ کے دانش وروں نے جس فکر کا اجراء کیا شیخ منیری نے اس کا بھر پور پر چار کیا۔ چو نکہ اس میں رد عمل اتنا شدید نہ تھالیکن شدت کے تمام امکانات موجو دیتھے جن کی حقیقی طور پر جکیل بعد میں سر احمد سر ہندی کے ہاتھوں میں ہوئی۔

شرف الدین کیلی منیری کے زمانے کے در میانی دور میں بر صغیر میں مسلم آزاد خیالی کے خلاف راسخ الاعتقادی کا اہم ترین رد عمل تحریک مہدویت کی صورت میں رونماہوا۔ سید محمد جو نپوری مہدی اور خدائی نجات دہندہ ہونے کے مدعی تھے۔

پندر ہویں صدی کے بر صغیر میں مہدی کے تصور <sup>2</sup>نے روشن خیالی اور انحر افی نظریات کے فروغ کے علاوہ اس بنا پر بھی اہمیت حاصل کر لی تھی ۔ سید محمد جو نپوری ثقافتی اور تہذیبی مرکز جو نپور میں 9 ستمبر 1443 کو پیدا موئے۔ ان کی ابتد ائی زندگی کی داستان ذہانت اور علم کی جستجو کے واقعات سے رنگین ہے۔ وہ موشگافی میں دلیر اور مباحثہ میں شیر تھے۔ اس لئے جو نپور کے علاء انہیں اسد العلماء کے نام سے یکارتے تھے۔ <sup>3</sup>

زہدو تقوی میں متاز تھا۔ آس پاس کے علاقے میں ان کی بدولت اسلام کی اشاعت ہوئی یہ گھر انہ بیت اللہ سے ہجرت کر کے آیا( ڈاکٹر محمد اسحاق، شخ شرف الدین بچی منیری اور ان کا حلقہ محد ثین 1974) ص 51

<sup>1</sup> منیری، شرف الدین احمد یجیٰ، مخدوم ، **مکتوبات صدی** (اورینٹل پبلک لا ئبریری پیٹنه ، انڈیا: 1969ء) ص509

<sup>2</sup> مہدی کا تصور مذہبی نفسیات کا لاز می جزو ہے اور اکثر مذاہب میں اس کا تصور پایا جاتا ہے۔اس سے مراد ایک ایسانجات دہندہ ہے جس کی ضرورت بانی مذہب کے بعد پیدا ہونے والی انحرافی عقائد کا خاتمہ کرنے اور تجدید مذہب کے لئے محسوس کی جاتی ہے۔

<sup>3</sup> اختر، محمد عبادالله، خواجه، **مشاهیر اسلام (**اداره ثقافت اسلامیه، لامور) ص 171

قر آن فہمی اور بیان قر آن میں سید جو نپوری نہایت ممتاز ہوتے گئے۔ یہی وجہ تھی کہ لوگ جوق در جوق ان کی طرف کھنچ چلے آئے۔ سید جو نپوری کی تعلیمات میں سب سے زیادہ اہمیت اتباع سنت کو حاصل تھی۔ انہوں نے شریعت ظاہری کی حمایت کا بیڑ ااٹھایا اور وہ علوم رسمیہ ، زہدو درویشی اور تقوی میں بھی لاجو اب تھے۔ مولانا ابوالکلام آزاد " تذکرہ" میں لکھتے ہیں:

"ان کا نقطہ نظر انحرافی نہیں تھاوہ شریعت اسلام کے پابند تھے در حقیقت مہدویت کے علاوہ انہوں نے کوئی بدعت روشاس نہیں کرائی بلکہ تقویت دین اسلام اور اعلائے شریعت رسول سے کام رکھا۔ ان کامقصد حیات دعوت و تبلیغ حق واحیائے شریعت قیام فرض امر بالمعروف و نہی عن المنکر تھا۔ وہ اپنے آپ کو شریعت کی بابندی کرنے والا، بدعتوں سے دور کرنے والا اور صدافت کی طرف بلانے والا تصور کرتے تھے "۔ 1

ظاہری علوم کے ساتھ انہوں نے طریقت، جسمانی اور ذہنی ریاضت کے کڑے مراحل طے کیے۔ رہبانیت کی زندگی اختیار کرنے کا فیصلہ بھی کیالیکن روحانی سکون کی تلاش میں گے رہے۔ اس دوران احیائے دین کا تصور ان کے ذہن میں ابھرنے لگا پچھ عرصہ بعد انہوں نے آیاری کارخ کیا مالوہ کے شہر چندیری سے اپنی تبلیغی تحریک کا آغاز کیا۔

تاریخ اسلام میں مہدویت کے دیگر دعویداروں کے برعکس ان کے ہاں کوئی واضح سیاسی مقاصد کار فرما نظر نہیں آئے وہ مکمل طور پر مذہبی اور ساجی محرکات کے زیرانز عمل پیراد کھائی دیتے ہیں۔مہدویت ایک طویل عرصہ تک جبر و تشد د کانشانہ بنی رہی اور ارباب اقتدار کہ جبر کانشانہ رہی تاہم اکبری دور میں یہ تحریک زوال پذیر ہوگئ۔اور اس تحریک کی تخلیقی روح ختم ہوگئی اور اس سے وابستہ لوگ مختلف گروہوں میں تقسیم ہوگئے۔

\_\_\_\_\_

## فصل دوم:

## اصلاح وتجدید کی ابتدائی تحریکات کے کارنامے

انگریز اقتدار کے اثرات کا واسطہ مسلمانوں کے ہر طبقہ سے پڑا وہ مسلمان طبقہ جن کاروز گار برصغیر کے حکمر ان طبقہ سے وابستہ تھا جب برصغیر میں مسلمانوں کی خود مختاری ریاستی طور پر ختم ہو گئی تواس نے مسلمان سپاہی طبقہ کو بے روز گار کر دیا۔ انہوں نے دوسر کے پیشوں کو اختیار کرنا اپنے لیے عار محسوس کیا اور دوسری ریاستوں کارخ کیا۔ اس عمل میں ان کی جڑیں اور بھی کمزور ہوئی گئیں۔

" مجموعی طور انگریز اقتدار نے طقہ اعلیٰ کے مسلمانوں کوسب سے زیادہ متاثر کیا کیونکہ اپنی حکومت کی وجہ سے ان میں احساس تحفظ تھاان کی تہذیبی اور ثقافتی روایات کو حکومت کی سرپرستی حاصل تھی۔اقتدار سے محرومی نے انھیں خلامیں معلق کر دیااور انھیں احساس ہوا کہ وہ ہندوا کثریت اور برطانوی اقتدار کے در میان بے سہارا اور بے آسر اہو کررہ گئے ہیں۔" <sup>1</sup>

اقتدار کی اسی سیاسی تبدیلی کاواضح طور علائے کر ام اور مذہبی طبقہ پر بھی اثر ہوا۔ کیونکہ مسلمان حکومت میں جو علماء قاضی، مفتی کی حیثیت سے کام کر رہے تھے انھیں بر طرف کر دیا گیا۔ حالات کی خرابی اور مسلمانوں کو معاشر تی برائیوں سے بچاؤ کے لیے، معاشر ہ کو خالص بنانے کے لئے ہندوانہ رسومات کے خلاف علم بلند کیا۔

### تحريك اصلاح كا آغاز

بر صغیر کی تاریخ کے اس دور کے مطالعہ سے عیاں ہو تاہے کہ مسلم تہذیب کے زوال میں عمو می طور تین طرح کے طبقات ابھر کر سامنے آئے:

- 1۔ پہلاوہ طبقہ جنہوں نے "سمجھوتہ بندی" کی روش کو اختیار کیا۔ جولوگ ذہنی طور پر مغربی اصول وضوابط سے شکست کھاچکے۔ اور انہوں جدید تہذیب کو اپنانے اور اس کاراستہ اختیار کرنے کی دعوت دی۔
- 2۔ دوسر اطبقہ وہ جنہوں نے نئے تقاضوں اور نئے پیداشدہ حالات سے مکمل طور پر صرف نظر کیا اور اپنے آپ کوماضی کے حسین نظاروں میں گم رکھا۔
- 3۔ تیسر اطبقہ وہ تھا جنہوں نے مسلم تہذیب وسیاست کے احیا کی ٹھانی۔ حالات نے اپنارخ بدلا اور ملکی حالات ایسے ہوئے کہ مسلمانوں کی شرکت لازمی قراریائی۔

تاہم ابھی تک وہ واضح راہ نظر نہیں آرہی تھی جو مسلمانوں کوغلامی سے کے طوق سے آزادی دلا سکے اور اس

\_\_\_\_

رشتے کو بحالی ملے جو مسلمانوں کا اپنے دین اور تہذیب و ثقافت کے ساتھ مستخکم رہاہے۔ان تاریخوں تقاضوں کو پھر سے پوراہونے کامو قع ملے جس کے اظہار کے لئے پوری ملت اسلامیہ ہند بے چین تھی۔

ایسے میں برصغیر پاک وہند میں مسلمانوں کی سیاسی، معاشی اور ساجی بسماندگی نے کئی اصلاحی تحریکوں کو جنم دیا۔ یہ تحریکیں تین بنیادی محاذوں پر کام کرتی رہیں: مذہبی احیاء، تعلیمی اصلاح، اور سیاسی و نظریاتی بیداری۔ ان تحریکوں نے مسلمانوں کے فکری، تعلیمی اور ساجی ارتقاء میں اہم کر دار اداکیا۔

## شیخ عبد الحق محدث دہلوی (1551ء-1642ء) کے اصلاحی تحریک

برصغیر پاک وہند کے سامنے یہ مسئلہ مغلیہ سلطنت کے خاتمے کے ساتھ شروع ہوااور اٹھار ہویں صدی میں بہت نمایاں ہوکر ابھر اکیونکہ اس وقت مجموعی طور پر ملک کا اجتماعی نظام اسلامی تغلیمات کے مطابق نہ تھا۔اس لیے مسلمانوں کی تمام کوششوں کا مرکز اجتماعی نظام میں مزید اصلاح اور بگاڑ کا ہر ممکنہ صورت حال کو درست کرنے کی کوشش تھی۔

شخ عبد الحق محدث دہلوی 1551 عیسوی میں سلیم شاہ سوری کے عہد حکومت میں پیدا ہوئے۔اس زمانے میں تخریک مہدویت اپنے عروج پر تھی۔اور بر سر اقتدار طبقے کے ساتھ اس کا تصادم شروع ہو چکا تھا۔ شخ محدث دہلوی طبقہ امر اءسے تعلق رکھتے تھے۔ان کے آباؤ اجداد اولین طور پر سلطان علاء الدین خلجی کے عہد حکومت میں این قبیلہ کے ہمراہ بخاراسے ہجرت کرکے ہندوستان آئے۔ <sup>1</sup>

تاہم،احیائے فدہب کی اس تحریک کا انجام بھی دیگر فدہبی تحریکوں سے مختلف نہ تھا۔ اسی طرح برصغیر میں احیائے دین کی تحریک کے رہنماؤں میں شخ شخ عبدالحق محدث دہلوی (1551–1642) ایک منفر داور نمایاں مقام کے حامل قرار پاتے ہیں۔ ان کے بارے میں بلا تکلف یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ وہ عقیدہ پرستی کی سب سے بہتر نمائندگی کرنے والے تھے۔ شخ عبدالحق محدث دہلوی کو علمائے ظاہر وباطن نے عام طور پر قبول کیا۔ ان کے افکار اور تحریر بی بنیادی طور پر یابند شریعت عالم کی نمائندگی کرتی ہیں۔

شیخ محدث دہلوی قوی قوت حافظہ کے مالک تھے۔ فلسفہ وادب، فقہ وحدیث میں کمال مہارت رکھتے تھے۔
انہوں نے اپنے عزیز وا قارب کے ہمراہ احیائے دین کی تحریک پر فتح پور سیکری کاسفر اختیار کیا۔جو اکبری دور کا دارالحکومت ہونے کی بناپر برصغیر میں ثقافتی وعلمی مرکز بن چکاتھا۔ انہوں نے یہاں پر تھوڑی مدت فیضی، مرزانظام الدین احمد کی صحبت اختیار کی۔وقت گزرنے کے ساتھ اکبری اعتقادی اور روشن خیالی کے خلاف ردعمل شدید ترہو تا گیا۔ یہاں تک کہ انہوں نے حرمین شریف کاسفر اختیار کیا۔

\_\_\_\_\_

#### محمد اسحاق بھٹی لکھتے ہیں:

" شیخ محدث دہلوی عقیدہ پرست علماء کی طرح اپنے آپ کو بے بس پاتے ہوئے حرمین شریف کی جانب روانہ ہونے کا فیصلہ کیا۔ اس سلسلہ میں وہ ایک برس گجر ات رہے اور وہاں کے ممتاز مذہبی عالم شیخ وجیہ الدین احمہ العلوی سے کسب فیض کیا۔ جو اپنے دور میں "ملک المحد ثین" پکارے جاتے تھے۔ شیخ عبد الحق 1587 میں مکہ مکرمہ پہنچے۔ یہاں انہوں نے کتب صحاح کے ساتھ ساتھ علم حدیث کی شکمیل کی جہاں انہیں شیخ عبد الوہا۔ متقی کی صحبت نصیب ہوئی۔ وہ جلیل القدر برگ اور اوصاف و کمالات کے مالک تھے" ا

وہ شخ علی متق کے شاگر دیتھے جو ایک نامور محدث تھے۔ حجاز مقد س سے واپسی پر شخ عبد الحق کی فکری اور ذہنی نشوونما مکمل ہو چکی تھی۔ اور برصغیر کی تہذیبی صورت حال خاصی بدحالی کا شکار تھی۔ چناچہ انہوں نے اپنی صلاحیتوں کو بروئے کار لاتے ہوئے اس صور تحال کے خلاف ردعمل کا اظہار کیا۔ برصغیر میں احیائے دین کی تحریک کے دیگر رہنماؤں سے ان کا طریقہ کار مختلف تھا۔ انہوں نے دینی علوم کے فروغ کو وسیلہ نجات تصور کیا۔ اور درس و تدریس میں مصروف رہے۔ شخ عبد الحق اپنے عہد کے شالی ہند کے کے سب سے بڑے شخ الحدیث تھے۔ <sup>2</sup>

عبدالحق محدث دہلوی سیر جو نپوری کے نظر یے کارد کرتے ہوئے نبوت کو ولایت سے اعلیٰ وار فع قرار دیتے ہیں۔ ان کے خیال میں نبوت اللہ کی طرف سے وارد شدہ ہے جب کہ اس سے انکار کفر ہے۔ اور ولایت اس حدیث کا نام ہے جو بطریق الہام وارد ہوتی ہے۔ جس سے قلب و زبان مطمئن ہو جاتے ہیں۔ انہوں نے اس نکتہ کو واضح کیا کہ اتباع واضح چیزوں میں کیا جاتا ہے انہوں نے اپنے عہد کی عقلیت پیندی کو ہدف نشانہ بنایا۔ انہوں نے قصوف کو دائرہ شریعت میں رکھنے پر زور دیا۔ اس سلسلہ میں ان کی تعلیمات سید ھی ساد ھی تھیں اور وہ اس بات کی پابندی پر زور دیا۔ اس سلسلہ میں ان کی تعلیمات سید ھی ساد ھی تھیں اور وہ اس بات کی پابندی پر زور دیا۔ اس سلسلہ میں ان کی تعلیمات سید ھی ساد ہی تھیں اور وہ اس بات کی بابندی پر زور دیتے تھے۔ شریعت کی پابندی کے بغیر منشاو مقصود حاصل نہیں کیا جاسکتا۔ انہوں نے الہیاتی، تاریخی اور پابندی موضوعات پر متعد دکتا ہیں لکھیں۔

بر صغیر میں اسلامی علوم کے احیاء و فروغ کے سلسلہ میں ان کتب نے نمایاں کر دار ادا کیا اور ان کی مد دسے سے احیائے دین کی کی تحریک کو کوبڑی تقویت ملی۔ انہوں نے آلاہ پرستی کے رجحان کی نفی کی اوراس اساسی عقیدہ کی اہمیت کوواضح کیا جب تک کوئی اللّٰہ پر ایمان لانے کے بعد رسول اللّٰہ کورسول تسلیم نہیں کر تاوہ ہر گز مسلمان نہیں ہو سکتا

## شیخ احمد سر مندی (1564ء-1625ء) اور تجدیدی کام

شیخ احمد سر ہندی 26 جون 1564 کو سر ہند میں پیدا ہوئے ان کا نام احمد، لقب بدر الدین اور کنیت ابو

1 بھٹی، مجمد اسحاق، فق**تمائے ہند** (ادراہ ثقافت اسلامیہ کلب روڈ، لاہور: 2001ء) ج 3، ص 213

البركات تقی۔ ان كے والد مخدوم عبد الاحد معروف وحدت الوجودى دانشور شخ عبد القدوس گنگوہى كے صاحبزادے شخر كن الدين كے مريد شخ احمد سر ہندى خواجه باقى باللہ سے متاثر شخے۔ يه دونوں دانشور تقريباً ہم عمر شخے۔ اور ان ميں دوستانه تعلقات بھى استوار شے ۔ تاہم شخ احمد سر ہندى ارتقاء كے عمل پر يقين ركھتے سے۔ ارتقائی پس منظر كے اوپر اگر نظر ڈالی جائے تو يہ بات واضح ہوتی ہے اس وقت كے حالات كا تقاضاتھا كه عقائد و احكام يريزى ہوئى دھول كوصاف كياجائے۔

ان حالات کاذ کر کرتے ہوئے ابولا علی مودودی تجدید احیائے دین میں لکھتے ہیں:

"اکبرکے دربار میں یہ رائے عام تھی کہ ملت اسلامیہ جاہل بدوں میں پیداہوئی کسی مہذب اور شائستہ قوم کے لئے وہ موزوں نہیں۔ نبوت، وحی، حشر ونشر، دوزخ، جنت، ہر چیز کا نداق اڑا یا جانے لگا۔ قر آن کا کلام الہی ہونا مشتبہ، وحی کا نزول عقلاً مستجد مرنے کے بعد بعد ثواب وعذاب غیر یقین، معراج کو علانیہ محال قرار دیا گیاذات نبوی پر اعتراضات کیے جانے لگا خصوصاً آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ازواج کے تعدد پر اور آپ کے غروات و سرایا پر یہاں تک کہ لفظ احمد اور محمد سے بیز اری ہوگئ جن کے ناموں میں بیہ نام تھاان کے نام بدلے جانے لگا حکے موراضل اکبری عہد میں ہی پڑی اس وقت یہ نظریہ قائم کیا گیا کہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعث کو ہز ارسال گزر ہے ہیں۔ اور اس دین کی مدت ایک ہز ارسال ہی تھی۔ اس لیے اب وہ منسوخ ہو گیا ہے۔ اور اس کی جگہ ایک نئے دین کی ضرورت ہے۔ اس نظریہ کو سکوں کے ذریعے پھیلایا گیا۔ کیونکہ اس زمانہ میں نشر و اشاعت کا بڑا ذریعہ یہی تھا۔ اس کے بعد نئے دین کی بنیاد ڈالی گئی جس کا مقصد تھا ہندوؤں اور مسلمانوں کے مذہب کو ملاکر مخلوط مذہب بنایا جائے "۔ 2

اسلامی تدن کے نام پر عجیب مرکب تیار ہواجس میں شرک بھی تھاطبقاتی اور نسلی امتیازات بھی نو ایجاد رسموں کی ایک شریعت بھی۔ ایسے حالات میں شیخ احمد سر ہندی نے آنکھ کھولی۔ ان کی تربیت ایسے لوگوں میں ہوئی جو اس دورے ضد لالت میں صالح ترین لوگ تھے۔ لیکن اپنے گر دو پیش کے فساد کا مقابلہ نہ کر سکے تھے۔ شیخ احمد سر ہندی کوسب سے زیادہ فیض حضرت موصوف باقی باللہ سے پہنچا۔ جو اپنے وقت کے بڑے صالح لوگوں میں شار کیے جاتے اور اعلی پائے کے صوفی بزرگ تھے۔ حضرت سر ہندی جیسے ہی سن رشد کو پہنچے اس فتنہ عواقب کو سمجھ گئے۔ اور چھر مر دمجاہد نے اس کے مقابلے کی بھر پور تیاری شروع کر دی۔ حکومت کے افسروں اور فوج کے سپہ سالاروں پر پر تبلیغ شروع کر دی۔

1 محد دین کلیم، **لاہور میں اولیاء نقشیند کی سر گرمیاں**، ص30 شیخ احمد سر ہندی، **مکتوبات،** ص110 2مودودی، ابوالا علی، مولانا، **تجدید احیائے دین (مکتبہ جماعت اسلامی دارالسلام جمال بور، پیٹھان کوٹ:)ص146** 

\_\_\_\_

## شیخ سر ہندی کے کام کی نوعیت

شخ احمد سر ہندی نے اصلاح کے لیے انقلاب سلطنت کی بجائے نظریات سلطنت کی تبدیلی کو مفید قرار دیا۔ اس طرح آپ نے باد شاہ وقت کی اصلاح سے پہلے کار کنان کی اصلاح کی، جس کی ترتیب پیر تھی کہ:

(الف) غیر سر کاری سنجیدہ کارکنان کی اصلاح، (ب) ارکان دولت کی اصلاح، (ج) بادشاہ وقت کی اصلاح اللہ نے آپ کی محبت ان لوگوں کے دلوں میں ڈال دی جن کو حکومت میں اثر ورسوخ حاصل تھا۔ آپ نے خود ان کی تعلیم وتربیت اور افکار کی درستی کا اہتمام کیا۔ شریعت اسلامی اور نبوت محمدی کی صدافت پر اعتماد بحال کیا۔ اگر دقیق نظری سے دیکھا جائے تو خلق خدا کی ایک جماعت آپ کے ساتھ تھی۔ <sup>1</sup> جن کو اپنا ہمنوا اور حلقہ بگوش کیا۔ آپ نے ساتھ تھی۔ <sup>1</sup> جن کو اپنا ہمنوا اور حلقہ بگوش کیا۔ آپ نے اعلیٰ افسر ان اور عہدے داران کے نام مکتوبات آپ نے ساتھ تحریر کیے۔

شیخ احمد سر ہندی نے عدم تشد د کاطریقہ اپنا کر تبلیغ واصلاح میں سنت رسول کی یاد کو تازہ کیا۔ آپ رسول کی اتباع کو نصب العین بناتے ہوئے لائحہ عمل اختیار کیا۔ آپ نے حق کو باطل سے الگ کر کے بیش کیا۔ کلمۃ اللّٰہ کو غالب کیا جس سے کفر وبدعت کے سیاہ بادلوں کا صفایا ہوا۔

شیخ احمد سر ہندی نے اپنی اصلاحی تحریک کا آغاز آگرہ سے کیا۔ شیخ احمد سر ہندی نے تبلیغ واصلاح کے مختلف طریقے اور ذرائع استعال کرکے ٹھوس عملی اقد امات اٹھائے۔ آپ نے عہد اکبری میں پیدا ہونے والی خرابیوں کا پیتہ چلا یا اور پھر ان کے تدارک کی بھر پور کوشش کی۔ آپ نے بیہ بات محسوس کی بادشاہ اور عوام اتباع شریعت سے فرار عامتی ہے۔

شیخ سر ہندی نے اپنی اصلاح کی بنیادر سول الله مُنَّاتِیَّا کی نبوت ورسالت کے اعتقاد پر رکھی۔ یہ آپ اصلاحی کاموں کی بنیاد اور تجدیدی کاموں کا حقیقی سر چشمہ ہے۔ شیخ احمد سر ہندی نے رسول الله کی نبوت پر ایمان کی تجدید کی اور مسلمانوں کے ذہنوں سے ایر انی مصری اور یونانی اشر اقیت کے اثر ات کا خاتمہ کیا۔

آپ نے لکھا کہ: اس نعمت عظمی کے حاصل ہونا، صرف سر دار اولین و آخرین حضرت محمد کی پیروی سے وابستہ ہے۔ سالک جب تک اپنے آپ شریعت میں بالکل گم نہ کر دے وہ اپنی زندگی کو شریعت تابع نہ بنالے اس نعمت کی خوشبو بھی نہیں سونگھ سکتا۔ 2

1 شیخ فرید بخاری بیه اکبر کے زمانے میں میر منتی تھے۔ تخت نشینی کی جدوجہد میں جہا نگیر کاساتھ دیاان کوصاحب السیف والقلم کا خطاب ملا۔ 2 سر ہندی، شیخ اح**ر، شیخ مکتوبات امام ربانی**، جلد، اول (متر جم) مولانا محمد سعید احمد نقشبندی، مدینه پباشنگ سمپنی کراچی، 1976ء ص100 "وصول باین نعمت عظمی وابسته با تباع سید اولین آخرین است علیه وعلی آمه من الصلوۃ افضلھا من التحیات المملھانا تمام خود رادر شریعت گم نساز دوبا مثال اوامر وانتااز تورای محلی مگر دوبوئے از میں دولت بہشام جان اوفر سد" شیخ احمد سر ہندی کو بدعات سے سخت نفرت تھی۔ آپ رسول اللہ کی محبت میں اس قدر گر فتار تھے۔ جو کام آپ سے تعلق نہ رکھتا ہو تا اسکو بدعت شار کرتے تھے۔ <sup>1</sup> بدعت حسنہ جس کے پر دہ میں علماء نے اپنی خواہشات و نفس کو دین کا حصہ بنار کھا تھا، شیخ احمد سر ہندی نے اس کار دکیا۔ ان کا کہنا تھا کہ میں کسی بدعت کو حسنہ نہیں سمجھتا اور سوائے ظلمت و کدورت کے مجھے ان میں کچھ محسوس نہیں ہو تا۔ <sup>2</sup>

نظریہ انسانی زندگی کا محور ہوتا ہے۔ اور کسی بھی قوم کا اجتماعی زندگی میں نظریہ کی حیثیت کسی بھی جسم میں ،
روح کی مانند ہوتی ہے۔ نظریات اقوام میں مقلدیت کا شعور پیدا کرتے ہیں۔ نظریات کو عام طور پر دواقسام میں ،
تقسیم کیا جا سکتا ہے ہے۔ نظریات اقوام میں مقصدیت کا شعور پیدا کرتے ہیں۔ نظریات کو عام طور پر دواقسام میں تقسیم کیا جا سکتا ہے : انسانی نظریات الہامی نظریات ، انسانی نظریات کے ذریعے مفکرین مسائل کا حل عقل کو بنیا دبناکر پیش کرتے ہیں۔ جب کے الہامی نظریات کی بنیادوجی الہی پر ہوتی ہے۔

بر صغیر میں اسلام کی روشنی مسلمان تاجروں اور صوفیاء کی مر ہون منت رہی۔ اسلام نے ہندومت پر گہرے اثرات مرتب کیے۔ ہندورا ہنماؤں نے مذہب کی اصلاح کر کے عوام کوبد لے ہوئے حالات میں قابل قبول بنانے کی ضرورت کو محسوس کیا یہ لوگ مذہب کے اتحاد کے حامی تھے۔ ان کے نزدیک اسلام اور ہندو مت ایک ہی دریا کی نہریں ہیں۔ شخ احمد سر ہندی نے کفر و اسلام کی سر حدول کا تعین کر کے مسلمانوں میں جداگانہ قومیت کے تصور کو ابھارا اور واحدانیت اور بت پرستی کو مانے سے انکار کیا۔ آپ نے اس بات کی تردیدی۔ رام اور رحمان مجھی ایک نہیں ہوسکتے خالق اور مخلوق کو ایک سمجھنا ہے عقلی ہے۔ 3

## شيخ كاتجديدى كارنامه

شیخ احمہ سر ہندی نے جہا نگیر اور اعلی حکام کی اصلاح کی اور ان کی زند گیوں کو اسلامی سانچہ میں ڈھالا۔ انہوں نے جابر اور ظالم حکمر انوں کے سامنے کلمہ حق بلند کرنے کی عظیم الشان مثال قائم کی۔ آپ نے ان کو مذہب اسلام

<sup>1</sup> كمتوبات امام رباني، جلد سوم، مكتوب نمبر 96، ص174

<sup>&</sup>quot;بعد از هزار سال ظلمات كفرو بدعت مستولى گشته است اور نور اسلام وسنت نقصان پيدا كر د با"

<sup>2</sup> مکتوبات امام ربانی، دفتر، دوم، مکتوب نمبر 23، ص39

<sup>&</sup>quot; همه وقت خصوصاً در میں اوان ضعف اسلام اقامت مراسم اسلام منوط به ترویج سنت است و تخریب بدعت گزشتگان در بدعت حسنی دیده باشندی بعض افراد آنرامستخن داشته اندامال این فقیر در میں مسله بایثال موافقت ندارد و هیچ فر دبدعت راحسنه نمیداند و جز ظلمت و کدورت درال احساس نمی نماید"

<sup>3</sup> كمتوبات امام رباني، دفتر، اول، مكتوب نمبر 167 ص 51

<sup>&</sup>quot;رام در حمان را یکی دانستن از نہایت بے عقلی است خالق باخلوق کے نمیشو د و چون با چو بی متحد میگیر د "

سے متعارف کرانے اور ان کا صحیح رخ متعین کرنے کے لیے اپنی پوری قوت اور حکمت کو استعال کیا۔ <sup>1</sup> آپ کی کوشش سے باد شاہ اور اعلی حکام کے رحجانات میں واضح تبدیلی پیدا ہوئی اور وہ اسلام کی طرف توجہ کرنے لگے۔ آپ نے اپنے دور کے گمر اہ کن صوفیانہ نظریات کار دکیا۔ اِس دور کے کچھ صوفیاء کی ایک گمر اہی ہیے تھی کہ انبیاء اور خصوصاً محمد کو اللہ کی ذات کے ساتھ متحد کرتے تھے۔ شیخ احمد سر ہندی نے ان کے خلاف آواز اٹھائی۔ <sup>2</sup>

شخ احمد نے شریعت اور طریقت کے راستے کو مضبوط کیا۔ اور صوفیا کے اس بڑے فتنے کی سرکوبی گی۔ آپ نے قلم کے ذریعہ سے علم جہاد بلند کیا۔ بہت سی تصانیف آپ کی یاد گار ہیں۔ 3 شیخ احمد سر ہندی پہلے مصلح ہیں جنہوں نے دو قومی نظریہ کو پورے زور سے پیش کیا۔ اسلام اور ہندومت کا اتحاد ممکن قرار دیا۔ آپ نے غیر اسلامی افعال کے خلاف آواز بلندگی۔ آج بر صغیر کی مساجد میں اذا نین اور مدارس میں قرآن و حدیث کے درس شیخ احمد سر ہندی کے مرہوں منت ہیں۔ "عربی ادبیات میں یاک وہند کا حصہ "میں ڈاکٹر زبیر احمد کھتے ہیں:

" سولہویں صدی کے مسلم برصغیر کی ثقافتی رویے کے خلاف راتنخ الاعتقادی کے احیاء کے لیے جس دانشور نے نمایاں ترین کامیابی حاصل کی وہ شیخ احمد سر ہندی ہیں۔ جنہیں اسلامی تصوف کا مصلح اعظم اور برصغیر پاک وہند کا عظیم ترین ولی قرار دیا گیا"<sup>4</sup>

شخ احمد سرہندی نے اپنی تمام تر اصلاحی کوششیں طبقہ اشر افیہ اور حکمر ان اعلیٰ کی اصطلاح پر مرکوزر کھی تصیں۔امر اء کے علاوہ انہوں نے شاہی افواج میں اپنے افکار کی اشاعت پر خاصی توجہ دی۔ شخ سرہندی نے اپنے زمانے کی آزاد خیالی کے اہم عضر آلاہ پر ستی کے رجحان کے خلاف پیغیبر کے مقام کو بحال کرنے کی کوشش کی۔ اسی سلسلہ میں انہوں نے رسالہ اثبات النبوۃ لکھاجو ایک مخضر تحریر ہے۔ اس میں یہ کوشش نظر آتی ہے اس میں عقل پر وحی کی برتری کو ثابت کرنے اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے اثبات میں روایتی دلائل دیئے گئے اور نبوت کے مسئلہ کوزیر بحث لایا گیا۔

ان کی دعوت و تبلیغ کے اثرات جہانگیر (1569 –1627) کے دور حکومت میں ظاہر ہوئے جب فتنہ پورے عروج پر تھا۔ اس وقت وہ پوری جرات سے میدان میں آئے اور بدعات اور منکرات کے خلاف آواز بلندگی۔

<sup>1</sup> مكتوبات امام رباني، دفتر، اول، مكتوب نمبر 65، ص82

<sup>&</sup>quot;امر وزوجود شریعت شار مغتنم ہے شریم ومبارز در میں معر که ضعیف وشکست خور دہ جز شار انے وانیم حق تعالی سجانه موید وناصر " 2 مکتوبات امام ربانی، دفتر، اول، کمتوب نمبر 95، ص 114

<sup>&</sup>quot;محمد بنده ایست محمد و دومتنایی واو تعالی نفترس غییر محد واست و نامتنایی"

<sup>3</sup> د فتر سوم "معرفت الحقائق " يه خطوط بين: رود كوثر، ص 367

<sup>4</sup>زبير احد، ڈاکٹر، عربي ادبيات ميں ياك وہند كاحصه، (ادارہ ثقافت اسلاميه، الامور: 1991ء) ص325

شروع میں تو حکومت نے سختی نہ کی لیکن جب کلمہ حق واشگاف بلند ہوا تو یہ بات حکومت کو نا گوار گزری اور انہیں دربار میں طلب کیا گیا۔ وہاں انہوں نے با آواز بلند کہا۔ ایک مؤاحد یہ کیسے برداشت کر سکتا ہے کہ ایک انسان دوسرے انسان کو سجدہ کرے۔

اس مز احمت کے بدلے میں ان کو گوالیار میں بند کر دیا گیالیکن وہاں بھی آپ نے اپناکام جاری رکھا دیکھتے ہی دیکھتے قید خانے کی کایا پلٹ گئی۔ حکومت کو اپنی غلطی کا بھر پور احساس ہوااور باد شاہ اور نگزیب نے ان کا دربار میں بھر پور استقبال کیا۔ آپ نے اس موقع سے بھر پور فائدہ اٹھایا اور دور اکبری کی منکر ات کی منسوخی عمل میں لائی گئی۔ مجد دالف ثانی نے جن اہم کاموں کی طرف خاص طور پر توجہ دی وہ درج ذیل ہیں:

1۔ آپ نے سب سے پہلے ارکان حکومت کی اصلاح کی طرف توجہ کی۔ کہ اگر ان کے دلوں میں دعوت حق جگہ پیدا کرلے توعوام کامائل ہو جانامشکل نہیں اور اس سے میں وہ بڑی حد تک کامیاب ہوئے۔

2۔ دوسری بات جو توجہ طلب رہی وہ بیہ کہ انہوں نے محسوس کیا کہ اسلام پر اس دور میں جو مصائب اور مشکلات آر ہی ہیں وہ علائے وقت کی کمزوریوں اور نااہلی کی وجہ سے ہے۔ انہوں نے ان کی پر دہ دری میں کوئی کسر نہ حچھوڑی اور اس کے بڑے مفید نتائج حاصل ہوئے۔

3۔اس زمانے کے صوفیاءا کثر و بیشتر ویدانت کے فلفے ،جو گیوں اور بر ہمنوں کی ریاضتوں سے متاثر تھے احمد سر ہندی نے اس اسلوب کار دکیا۔ <sup>1</sup>

ان بنیادوں پہ دیکھا جائے تو مجد دالف ثانی کی شخصیت، اپنے دور میں سب سے نمایاں اہمیت کی حامل ہے۔ جنہوں نے اسلامی ہند کے فکر ارتقاء میں واضح کر دار ادا کیا۔ اور ایک نئی جہت کی طرف رخ موڑا۔ یہ باتیں انہیں فکری ارتقاء کے حوالے سے نمایاں مقام عطاکر تی ہیں اور بر صغیر میں احیائے دین کے دیگر رہنماؤں سے ممتاز کرتا ہے۔

#### حضرت شاه ولى الله (1703ء-1762ء) كالتجديدي كارنامه

اسلامی تاریخ میں ہر صدی میں ایسے مجد دین پیدا ہوئے جنہوں نے دین اسلام کو وقت کے تقاضوں کے مطابق پیش کیا، امت کی رہنمائی کی اور گر اہی و غفلت کے اندھیروں میں چراغ ہے۔اسلامی تاریخ میں تجدید دین کا تصور نہایت اہمیت کا حامل رہا ہے۔ ہر دور میں ایسے مجد دین پیدا ہوئے جنہوں نے امت مسلمہ کی فکری، عملی اور روحانی رہنمائی کی۔

بر صغیر کے اٹھار ہویں صدی کے عظیم عالم، مجدد اور مصلح شاہ ولی اللہ دہلویؓ (1703ء-1762ء)اسی سلسلے کی ایک روشن کڑی ہیں۔ آپ نے ایک ایسے دور میں تجدید دین کا فریضہ انجام دیا جب مغلیہ سلطنت سیاسی

\_\_\_\_

انتشار اور اخلاقی زوال کاشکار تھی۔ فکری انتشار عام تھا، فرقہ واریت عروج پر تھی، اور مسلمانوں کی دینی و معاشرتی حالت روز بروز کمزور ہورہی تھی۔ جہالت، بدعات اور مغربی فکری یلغار نے دین کے خالص تصور کو دھندلا دیا تھا۔ ایسے میں شاہ صاحب نے دین اسلام کے تمام پہلوؤں پر تجدیدی نگاہ ڈالی اور امت کو اصل تعلیمات کی طرف رجوع کی دعوت دی۔

وہ بیک وقت حکیم و متکلم بھی تھے، مفسر و محدث اور مجتہد فقہ بھی۔ علم تصوف پر ان کی گہر کی نظر تھی اور ایک عالم نفسیات کی طرح وہ انسانی نفس کی بار بکیوں سے واقف تھے۔ عملاً وہ ایک صاحب مرتاض صوفی اور صاحب مسند وارشاد بزرگ تھے۔ ان دینی علوم کے ساتھ ساتھ "حکمت عملی" رجسے آج عمرانیات کہاجاتا ہے، انہیں پوراعبور حاصل تھا۔ اس ضمن میں انہوں نے اپنی کتابوں میں اجتماعی ، معاثی ، تاریخی اور سیاسی مسائل پر بڑی تفصیل سے حاصل تھا۔ اس ضمن میں انہوں فی اللہ کا تجدید کام جامع نوعیت کا ہے، جس کے بر ابر کسی اور ک کام کو لانا بہت مشکل ہے۔

## قرآن وسنت کی طرف رجوع

شاہ ولی اللہ ؓ نے تجدید دین کا آغاز امت کو قر آن و سنت کی طرف واپس لانے سے کیا۔ وہ سمجھتے تھے کہ مسلمانوں کے زوال کا ایک بڑا سبب کتاب و سنت سے دوری ہے۔ انہوں نے نہ صرف قر آن کا فارسی ترجمہ کیا بلکہ اس کی حکمتوں پر بھی مفصل کلام کیا۔ وہ قر آن کو صرف الفاظ کا مجموعہ نہیں سمجھتے تھے بلکہ ایک ایسازندہ ضابط حیات جانتے تھے جس سے دوری امت کو فکری، روحانی اور سیاسی زوال کی طرف لے جاتی ہے۔ ان کے نزدیک تجدید دین کا پہلا قدم قر آن کی تعلیمات کو عوام کے لیے قابلِ فہم بنانا ہے۔

شاہ ولی اللہ نے خود درس و تدریس کا سلسلہ شروع کیا تو اس زمانے کے عام رواج کے خلاف قر آن مجید کی تعلیم پر زور دیا۔ قر آن مجید کا ترجمہ فارسی میں فتح الرحمٰن کے نام سے کیا اور فہم قر آن کی تحریک میں آپ نے علم تفسیر میں معروف کتاب "الفوز الکبیر فی اصول التفسیر" تصنیف کی جس سے فہم قر آن کے دروازے کھل جاتے ہیں۔ شاہ ولی اللہ نے امت کو فقہی اور مسلکی اختلافات سے نکالنے کی سعی کی۔ وہ نہ قو صرف اہل حدیث کی طرح روایت پر اصر ارکرتے تھے اور نہ ہی صرف قیاس پر۔ ان کار جحان اعتدال کی طرف تھا۔ ان کے خیال میں اختلافات کو امت کی فقہی میں اصل کا تعین کر کے امت کو ایک اصولی راہ پر لانا ضروری ہے۔ شاہ صاحب فقہی اختلافات کو امت کی وحدت کے خلاف نہیں سمجھتے، لیکن وہ ان اختلافات کو اصولی بنیادوں پر پر کھنے اور امت کے لیے آسانی بیدا کرنے کی صلاحیت کے خلاف نہیں سمجھتے، لیکن وہ ان اختلافات کو اصولی بنیادوں پر پر کھنے اور امت کے لیے آسانی بیدا کرنے کی صلاحیت کے قائل شے۔ ان کی علمی گہر ائی نے انہیں مذاہب اربعہ کو سمجھنے اور ان کے در میان توازن قائم کرنے کی صلاحیت

عطا کی۔

علم حدیث سب سے اہم مقصد معرفت حدیث کا فن ہے۔ تجدید واصلاح فکر اسلامی کے علمبر دار کا یہ کام بنیادی نوعیت کا ہے کہ وہ اس علم کی اہمیت اور وسعت سے آگاہ ہو اور ان حکتوں سے بھی واقف ہو جو فکر اسلامی کی تشکیل و تجدید میں حدیث اور علوم حدیث کو حاصل ہے۔ اسی بناپر حضرت شاہ ولی اللہ بحیثیت محدث مشہور ہوئے، اس سلسلہ میں آپ کی کتاب ججۃ اللہ البالغہ غیر معمولی تصنیف ہے، جو احکام دین کی حکتوں سے مالا مال کر دینے والا خزانہ ہے، اس کی حیثیت فکر اسلامی کی تشکیل میں بنیادی ذریعہ کی ہے۔ اغر غور سے پڑھا جائے تو اس کتاب میں ایک وصف یہ بھی نظر آتا ہے کہ جہال وہ رفاہ عام کے اداروں یعنی ارتفاقات کا ذکر کرتے ہیں، وہاں حکمت عملی کو پیش نظر رکھتے ہوئے، تمام احادیث کو انہیں ابو اب پر تقسیم کر دیتے ہیں۔ اور پھر خاص خاص موقعوں پر حدیث کی پیش نظر رکھتے ہوئے، تمام احادیث کو انہیں ابو اب پر تقسیم کر دیتے ہیں۔ اور پھر خاص خاص موقعوں پر حدیث کی دیل میں حکمت عملی کا کوئی نہ کوئی نہ کوئی نہ کوئی نظر ذکر کر دیتے ہیں اسے بی تقات فکر اسلامی کی تجدید کے بنیادی عناصر کی طرف داہنمائی کرتے ہیں۔

حدیث نبوی کی اہمیت کو اجاگر کرتے ہوئے شاہ ولی اللہ نے اس کے علم کے فروغ کے لیے گر انقدر خدمات انجام دیں۔ شاہ ولی اللہ نے مستند احادیث کے مجموعوں کی تدوین و تشر تک میں اپنا حصہ ڈالا اور ان کے فہم کو اصول فقہ کے مسلمہ قواعد کے مطابق بنانے کی سعی کی۔ ان کا یہ پختہ یقین تھا کہ سنت نبوی دراصل قر آن مجید کی عملی شرح و وضاحت ہے اور اس کے بغیر دین کی مکمل اور صحیح تفہیم کسی بھی صورت میں ممکن نہیں ہے۔ ان کے نزدیک، حدیث صرف تاریخی روایات کا مجموعہ نہیں بلکہ وہ نبوی زندگی کا عملی نمونہ ہے جس کی پیروی ہر مسلمان کے لیے لازم ہے۔

## فكراسلامي كي تشكيل وتجديد

فکر اسلامی میں شاہ ولی اللہ کا ایک اور نمایاں تجدیدی پہلو مختلف اسلامی علوم کے مابین ایک منطقی اور مر بوط ربط پیدا کرنے کی ان کی انتھک کوشش ہے۔ دین کی حکمت کی عمدہ وضاحت کا نمونہ ججۃ اللہ البالغہ کی صورت میں پیش کیا۔ اور انہوں نے فقہ، تصوف، اور علم الکلام جیسے مختلف شعبوں میں پائے جانے والے ظاہر کی اختلافات کو دور کرنے اور ان کو ایک جامع وحدت میں سمونے کی وکالت کی۔ ان کا بیہ گہر اادراک تھا کہ بیہ تمام علوم در حقیقت ایک ہی عالمگیر حقیقت کے مختلف پہلوہیں اور ان کے در میان کسی قشم کا حقیقی تصادم موجود نہیں ہونا چاہیے۔

انسانی فکر کی تشکیل و تجدید کے سلسلہ میں شاہ صاحب کی طرف سے تکمیلی ملکات کی بحث بہت اہم ہے۔ ان کے خیال میں پہلی بات توبیہ ہے کہ مطالعہ و تجربہ اور تعلیم و تدریس کے ذریعے جو علم حاصل ہو اس سے عقل و خرد سے اس طرح ترتیب وربط میں لانا کہ تضاد اور تزاہم باقی نہ رہے۔ ذہن کی تشکیل وانضباط کا دوسر ا درجہ بیرہے کہ

\_\_\_\_

انسان وجدان کی وہبی قوتوں کو کام میں لا کر ، چیثم بصیرت سے تدابیر الٰہی کی حکمتوں کو سمجھے۔ تکمیلی مرحلہ یہ ہے کہ عقل ووجدان کی مددسے قر آن حکیم سے استفادہ کرے اور ان حقائق پر غور کرے جن کی بنیاد پر انقلابات عالم واقع ہوتے ہیں۔ یہ درجہ رسوخ فی العلم کاہے۔

فکر اسلامی کی تجدید میں ایسی تحریک ازبس لازم ہے: قر آن کی تعلیمات پر غور کرنا، ان سے زندگی کے لیے شاہر اہ ہدایت ڈھونڈنا، پھر ان کی نشرواشاعت کے لیے تعلیم گاہ بنانا اور اس میں را سخین فی العلم کی جماعت تیار کرنا¹۔ یہ وہ لا تحد عمل ہے جو اسلامی نظریہ حیات کی بنیاد پر فکر انسانی کی تیاری کے لیے بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔

ان کی مشہور کتاب ازالۃ الخفاء عن خلافۃ الخلفاء اس نقطہ نظر کی بہترین مثال ہے۔ اس میں انہوں نے خلفائے راشدین کے عہدزریں کا تجزیہ کرتے ہوئے نہ صرف ان کے سیاسی کر دار پر روشنی ڈالی ہے بلکہ ان کے روحانی اور اخلاقی فضائل کو بھی تفصیل سے بیان کیا ہے، جس سے ان کے نز دیک دین کے ایک ہمہ گیر تصور کی عکاسی ہوتی ہے۔ شاہ ولی اللہ نے مسلم معاشر سے میں اتحاد و بیجہتی کی ضرورت کو شدت سے محسوس کیا اور اس کے حصول کے لیے علی اقد امات تجویز کیے۔

انہوں نے فقہی مسالک کے در میان پائے جانے والے اختلافات کو محض اجتہادی آراء کے فرق کے طور پر تسلیم کرتے ہوئے ایک وسیع تر اسلامی اخوت کے تصور کو فروغ دینے پر زور دیا۔ ان کا بیہ استدلال تھا کہ اگر چہ جزوی مسائل میں اختلاف رائے کی گنجائش موجو دہے، لیکن مسلمانوں کو بنیادی عقائد اور اصولوں پر متحد رہنا چاہیے اور ہر قسم کی فرقہ واریت اور گروہ بندی سے سختی سے اجتناب کرنا چاہیے۔

اس سلسلے میں ان کی گرال قدر تصنیف عقد الجید فی احکام الاجتهاد والتقلید اجتهاد کی شرعی حیثیت اور تقلید کی حدود کا واضح تعین کرتی ہے، جس کا بنیادی مقصد فقہی اختلافات کو تعصب کی بجائے علمی بحث و تتحیص کے دائر بے میں رکھنا تھا۔

شاہ ولی اللہ کے تجدیدی فکر کاسنگ بنیاد قر آن وحدیث کی مرکزی حیثیت پر ان کاغیر متزلزل ایمان اور ان کی تعلیمات پر گہر از در تھا۔ انہوں نے اس بات کو واضح طور پر بیان کیا کہ اسلامی فکر کی تمام تر عمارت انہی دولا فانی سرچشموں پر استوار ہونی چاہیے اور ان کی تفہیم کسی بھی قسم کی ذاتی رائے یا تقلیدی جمود سے پاک ہونی چاہیے۔ عوام الناس کی سہولت کے لیے انہوں نے قر آن مجید کا فارسی زبان میں ترجمہ کیا، جس کا مقصد عام مسلمانوں کو براہ راست کلام الہی سے جوڑنا اور علاء کی روایتی تشریحات پر انحصار کو کم کرنا تھا۔ اس اقدام کی اہمیت اس وقت اور بڑھ جاتی ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ فارسی بر صغیر کے مسلمانوں کی علمی وادبی زبان تھی اور اس ترجمے نے وقت اور بڑھ جاتی ہوں کے بیان کے فارسی بر صغیر کے مسلمانوں کی علمی وادبی زبان تھی اور اس ترجمے نے

\_\_\_\_\_

قر آن کے پیغام کو ایک وسیع طبقے تک پہنچانے میں کلیدی کر دار ادا کیا۔ اپنی شہرہ آفاق تصنیف جمۃ اللہ البالغہ میں وہ بیان کرتے ہیں کہ تمام علوم کا مدار کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ہے۔ جو شخص ان دواصلوں سے منہ پھیرے گاوہ گمر اہ ہو جائے گا۔

شاہ ولی اللہ نے نہایت واضح اور دوٹوک انداز میں قر آن وسنت کو تمام اسلامی علوم کاماخذ قرار دینے پریہ زور نہ صرف علمی حلقوں کے لیے ایک رہنما اصول کی حیثیت رکھتا ہے بلکہ عام مسلمانوں کو بھی براہ راست ان بنیادی ماخذوں سے جڑنے کی ترغیب دیتا ہے۔ ان کا یہ موقف تقلیدی جمود کو توڑنے اور اجتہاد کی اہمیت کو اجاگر کرنے کی طرف ایک اہم قدم ہے۔

شاہ ولی اللہ نے صوفیاء کے طرزِ عمل اور نظریات پر تنقیدی نظر ڈالی، اور تصوف کو شریعت کے تابع کرنے کی کوشش کی۔ ان کے نزدیک اصل تصوف وہی ہے جوروحانیت کے ساتھ شریعت کی پاسداری بھی کرے۔ تصوف، شریعت کے بغیر ایک بے روح جسم کی مانند ہے۔ یہ بات اس دور کے صوفیانہ مزاج پر ایک اصلاحی وار تھی۔ شاہ صاحب کا موقف یہ تھا کہ وہ تصوف جو شریعت سے منحرف ہو، وہ حقیقی تصوف نہیں بلکہ بدعت ہے۔ انہوں نے روحانی تربیت کو دین کا حصہ ضرورمانا، لیکن اسے شریعت سے آزاد ہر گزنہیں سمجھا۔

شاہ ولی اللہ دہلویؓ نے فکر اسلامی میں جو تجدیدی کارنامے سر انجام دیے، وہ آج بھی اہل علم اور امت مسلمہ کے لیے مشعلِ راہ ہیں۔ انہوں نے دین کو محض ظاہری رسومات سے نکال کر علم، عمل، عدل، حکمت، اور روحانیت کے جامع نظام میں ڈھالا۔ ان کی علمی خدمات نے نہ صرف برصغیر بلکہ پورے عالم اسلام کو متاثر کیا۔

## عدل اجماع کے لیے فکری نظام

شاہ ولی اللہ انہ کی فکر میں اقتصادی عدل کو اسلامی معاشر ہے کا لاز می جزو تصور کیا گیا۔ انہوں نے اپنے دور کے ظالمانہ اور طبقاتی معاشی نظام پر تنقید کرتے ہوئے اسلامی اصولوں پر مبنی معیشت کی تشکیل پر زور دیا۔ شاہ صاحب کا تصور دین صرف عبادات تک محدود نہیں تھا، بلکہ وہ دین کو ایک مکمل نظام حیات سبجھتے تھے جس میں عدل، مساوات اور انسانی فلاح مرکزی اہمیت رکھتے ہیں۔

شاہ ولی اللہ ؓ نے زوال پذیر مغلیہ سلطنت کا مشاہدہ کرتے ہوئے اسلامی سیاسیات میں اصلاح کی ضرورت پر زور دیا۔ ان کے نزدیک ریاست کا مقصد شریعت کا نفاذ اور عوام کی فلاح ہے۔ وہ حکمر انوں کو محض طاقتور افراد نہیں بلکہ عدل وانصاف کے محافظ کے طور پر دیکھتے تھے۔ ان کی سیاسی فکر آئندہ تحریکاتِ آزادی اور اسلامی نظام کے قیام کی بنیاد بنی۔

بر صغیر کے مسلمانوں کے سیاسی و ساجی انحطاط پر شاہ ولی اللہ نے اپنی گہری تشویش کا بار ہا اظہار کیا۔ انہوں نے اس المناک صور تحال کا باریک بینی سے تجزیہ کرتے ہوئے اس کے بنیادی اسباب میں اخلاقی پستی، علمی بے راہ روی، اور سیاسی انتشار کو کلیدی عناصر کے طور پر شاخت کیا۔ انہوں نے حکمر انوں کوعدل وانصاف کے قیام کی پر زور تلقین کی اور عام لوگوں کو اسلامی اخلاقیات پر سختی سے کاربندر بنے کی دعوت دی۔

ان کے نزدیک ایک مثالی اور فلاحی معاشرے کی تشکیل کے لیے یہ ناگزیر ہے کہ حکمر ان شریعت اسلامی کے مطابق اپنی حکومت چلائیں اور رعایا اپنے تمام فرائض کو ایمانداری اور دیانت داری کے ساتھ انجام دے۔ ان کے سیاسی افکار ان کی مختلف تحریروں میں جا بجا بکھرے ہوئے ہیں، جہال وہ ایک ایسی مثالی اسلامی ریاست کے بنیادی خدوخال بیان کرتے ہیں جو عدل، مساوات، اور شورائیت کے اصولوں پر مبنی ہو۔

شاہ ولی اللہ نے معیشت اور معاشرت کے حوالے سے بھی اہم اصلاحی نظریات پیش کیے۔ انہوں نے سود
کی حرمت اور عاد لانہ معاشی نظام کی ضرورت پر زور دیا۔ اسی طرح، انہوں نے معاشرے میں طبقاتی امتیاز اور ظلم و
ستم کے خاتمے کی وکالت کی اور ایک ایسے معاشرے کے قیام پر زور دیا جہاں تمام افر اد کو یکسال حقوق حاصل ہوں اور
کسی کے ساتھ ناانصافی نہ ہو۔

شاہ ولی اللہ کا فکری کام فکر اسلامی کی تاریخ میں ایک انقلاب آفرین باب کی حیثیت رکھتا ہے۔ انہوں نے نہ صرف ماضی کے عظیم علمی ورثے کو ایک نئی فکری بصیرت کے ساتھ پیش کیا۔ انہوں نے مستقبل کے لیے ایک ایسا روشن فکری راستہ بھی استوار کیا جو قرآن و سنت کی مضبوط بنیادوں پر قائم، عقلیت پسندی پر مبنی، اور ہر دور کے عصری تقاضوں سے ہم آ ہنگ ہے۔

ان کی لازوال تعلیمات نے برصغیر کے مسلمانوں کی دینی اور سیاسی بیداری میں ایک فیصلہ کن کر دار اداکیا اور ان کے گہرے اثرات آج بھی اسلامی دنیا کے فکری منظر نامے پر نمایاں طور پر محسوس کیے جاتے ہیں۔ وہ بلاشبہ ایک ایسے عظیم مصلح اور مفکر تھے جنہوں نے آنے والی نسلوں کے لیے علم و حکمت کا ایک گرانفذر خزانہ چھوڑا۔ شاہ ولی اللہ نے مسلمانوں کے در میان اتحاد پیدا کرنے کی بھی بھر پور کوشش کی۔ انہوں نے مختلف فقہی مسالک کے در میان موجود اختلافات کو اجتہادی بنیادوں پر حل کرنے اور ایک وسیح تر اسلامی اخوت کے تصور کو فروغ دیئے پر در میان موجود اختلافات کو اجتہادی بنیادوں پر حل کرنے اور ایک وسیح تر اسلامی اخوت کے تصور کو فروغ دیئے پر در میان

اس ضمن میں ان کی تصنیف عقد الجید فی احکام الاجتہاد و انتقلید اجتہاد کی اہمیت اور تقلید کی حدود کا تعین کرتی ہے، جس کا مقصد فقہی اختلافات کو تعصب کی بجائے علمی بحث و شخیص کے دائرے میں رکھنا تھا۔ برصغیر کے مسلمانوں کے سیاسی وساجی انحطاط پر شاہ ولی اللہ نے گہر کی تشویش کا اظہار کیا۔ انہوں نے اس صور تحال کا تجزیہ کرتے ہوئے اس کے اسباب میں اخلاقی زوال، علمی بسماندگی، اور سیاسی انتشار کو اہم قرار دیا۔ انہوں نے حکمر انوں کو عدل و انصاف کی تلقین کی اور عام لوگوں کو اخلاقی اقد ار پر کار بندر ہنے کی دعوت دی۔ ان کے نزدیک ایک صالح معاشر سے کی تشکیل کے لیے ضروری ہے کہ حکمر ان شریعت کے مطابق حکومت کریں اور رعایا اپنے فرائض کو ایمانداری سے کی تشکیل کے لیے ضروری ہے کہ حکمر ان شریعت کے مطابق حکومت کریں اور رعایا اپنے فرائض کو ایمانداری سے

انجام دے۔ ان کے سیاسی افکار ان کی مختلف تحریروں میں بکھرے ہوئے ہیں، جہاں وہ ایک مثالی اسلامی ریاست کے خدو خال بیان کرتے ہیں۔

مجموعی طوریر، شاہ ولی اللہ کے فکری کام فکر اسلامی کی تاریخ میں ایک سنگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔ انہوں

## شاہ ولی اللہ کے تجدید کام کی نوعیت ووسعت

نے نہ صرف ماضی کے علمی ورثے کو نئی بصیرت کے ساتھ پیش کیا بلکہ مستقبل کے لیے ایک ایسا فکری راستہ بھی ہموار کیا جو قر آن و سنت کی بنیادوں پر استوار، عقلیت پسندانہ، اور عصری تقاضوں سے ہم آ ہنگ ہو۔ ان کی تعلیمات نے برصغیر کے مسلمانوں کی دینی و سیاسی بیداری میں اہم کر دار اداکیا اور ان کے اثر ات آج بھی محسوس کیے جاتے ہیں۔ اٹھارویں صدی عیسوی میں برصغیر پاک وہند کے علمی افق پر شاہ ولی اللہ دہلوی ایک ایسی تابندہ ستارے کی مائند نمودار ہوئے جس نے فکر اسلامی کی کائنات کو اپنی تجدیدی کرنوں سے منور کر دیا۔ آپ محض ایک عالم دین نہ مائند نمودار ہوئے جس نے فکر اسلامی کی کائنات کو اپنی تجدیدی کرنوں سے منور کر دیا۔ آپ محض ایک عالم دین نہ کے بلکہ ایک جامع شخصیت کے مالک سے جنہوں نے مصلح، مفکر، اور سابی رہنما کے طور پر اپنے دور کے فکری جمود کو چیلنج کیا اور اسلامی علوم کی تفہیم و اطلاق کے لیے ایک بالکل نیا دائرہ کار پیش کیا۔ ان کا تجدیدی عمل صرف سطحی اصلاحات تک محدود نہیں تھا، بلکہ اس کا مقصد قر آن و سنت کی اصل روح کو عصر حاضر کے تقاضوں سے ہم آ ہنگ کرنا تھا۔

شاہ ولی اللہ دہلوی (1703–1762) جو موجودہ دور اور قرون وسطی کے ہندوستانی اسلام کے در میان ایک بیل کی حیثیت رکھتے ہیں۔ حضرت مجد دالف ثانی کی وفات کے بعد اور عالمگیر بادشاہ کی وفات سے چار سال پہلے 1703 عمیں نواحی دہلی میں پیدا ہوئے۔ ایک طرف ان کا زمانہ اور ماحول کو اور دو سری طرف ان کے کام کو جب آدمی دیمتا ہو گیا۔ ہے تو انسانی عقل جیران رہ جاتی ہے۔ کہ اس دور میں اس خیالات اور اس نظر و ذہنیت کا مالک انسان کیسے پیدا ہو گیا۔ فرخ سیر ، محمد شاہ رئیلیے اور شاہ عالم کے ہندوستان کو کون نہیں جانتا اس تاریک و تنگ زمانہ میں نشوو نما پاکر پل بڑھ کر ایک آزاد مفکر منظر عام پر آتا ہے۔ جو زمانہ اور ماحول کی ساری بندشوں سے آزاد ہو کر سوچتا ہے۔ جو صدیوں کے تعصبات اور تقلیدی علم کے راستہ کو چھوڑ کر زندگی کے ہر مسکد پر محققانہ اور مجتہدانہ نگاہ ڈالتا ہے۔ مولانامودودی کھتے ہیں:

"شاہ صاحب تاریخ انسانی کے لیڈروں میں سے ہیں جو خیالات کے الجھے ہوئے جنگل کو صاف کر کے فکر و نظر کی ایک سید ھی شاہ راہ بناتے ہیں اور ذہن کی دنیا میں حالات موجودہ کے خلاف الیی بے چینی اور تعمیر نو کا ایسادل آویز نقشہ پیدا کرتے چلے جاتے ہیں جس کی وجہ سے ناگزیر طور پر تخریب فاسد و تعمیر رصالح اللہ کے لیے تحریک اٹھتی ہے۔ اس قشم کے لیڈر اپنے خیالات کے تخریب فاسد و تعمیر رصالح اللہ کے لیے تحریک اٹھتی ہے۔ اس قشم کے لیڈر اپنے خیالات کے

مطابق کوئی تحریک اٹھاتے ہوں تاریخ میں اس کی مثالیں کم ملتی ہیں"۔ 1

اٹھار ہویں صدی مسلمانان بر صغیر کے انحطاط کا دور ہے۔ جب گمراہ کن نظریات بام عروج پر تھے۔ لیکن اسی زمانہ میں شاہ ولی اللہ کی معقولیت اور اعتدال پبندی نے بر صغیر کی معاشرت، اخلاقیات اور تعلیم پر گہرے اثرات مرتب کیے۔ آپ نے مذہبی افکار میں دین اسلام کو احیاء بخش تصوف اور علم کے امتز اج سے باعمل علما و اور مجاہد تیار ہوئے۔ اور زوال پذیر مسلم معاشرے میں اصلاح کو ممکن بنایا۔

شاہ ولی اللہ کے اصلاحی افکار میں سب سے نمایاں بات بیہ ہے کہ آپ نے بر صغیر کے مسلمانوں کے عقائد کی اصلاح پر زور دیا ۔ کیونکہ ہندوستان پر ہزاروں سال ایسے فلسفیانہ مذہب کی حکمر انی رہی جس سے ان لو گوں میں مشر کانہ عقائد اور رسوم پیداہو گئیں۔اہل قبور سے مد دما گئی جانے لگی ،اہل کفر کے تہواروں اور ان کی رسوم وعادات کی تقلید ہونے لگی ، بزر گوں کے نام پر قربانی دی جانے لگی ،ہندوؤں کی رسومات مسلمانوں میں سرائیت کر گئیں۔
تقلید ہونے لگی ، بزر گوں کے نام پر قربانی دی جانے لگی ،ہندوؤں کی رسومات مسلمانوں میں سرائیت کر گئیں۔

شاہ ولی اللہ نے اس مرض کاعلاج قر آن مجید کا مطالعہ اور فہم کو قرار دیا۔ سرکاری زبان فارسی ہونے کی وجہ سے عام مسلمان قر آنی مطالب سمجھنے سے قاصر تھے۔ شاہ ولی اللہ نے اللہ کے کلام کو عام فہم بنانے کے لیے قر آن کا ترجمہ فارسی زبان میں کیا۔ مظہر انصاری لکھتے ہیں کہ شاہ ولی اللہ نے اللہ کے کلام کو آسان اور عام فہم بنانے کے لیے قر آن کا ترجمہ فارسی زبان میں کیا اور اس ترجمہ کانام فتح الرحمن رکھا۔ <sup>2</sup>

اس ضمن میں لوگ آپ کے مخالف ہو گئے۔ اور آپ پر کفر کہ فتوے لگائے گئے۔ آپ نے اپنی علم فہمی اور بسیرت سے ایسا انقلابی ترجمہ کیا جس سے لوگوں کے لئے قر آن کا سمجھنا آسان ہو گیا۔ اصلاح عقائد اور فہم قر آن ہے آپ کی ایک اور کوشش "الفوز الکبیر" ہے ، یہ کتاب مخضر مگر سر اپائے علم ہے۔ اس کے مقد مہ میں شاہ ولی اللہ لکھتے ہیں :

" فقیر ولی الله بن عبدالرحیم کہتا ہے کہ جب الله نے اس فقیر پر کتاب الله کے فہم کا دروازہ کھولا تو اس کی خواہش ہوئی کہ بعض نکات اور مفیدر سالہ میں لکھ دیے جائیں امید ہے اللہ کے کرم سے طالب علموں کے لیے ان قوائد کے فہم کے بعد قر آن کے مطابعے کو سمجھ کی راہ کشادہ مل جائے گی "۔ 3

<sup>1</sup> مودودي،سير ابوالاعلى، تجديد احيائے دين، ص68

<sup>2</sup> انصاری، مظهر ، دہلوی، **شاہ ولی اللہ**، (فیر وز سنز کمیٹیڈ، لاہور، 1985ء)، ص40

<sup>3</sup>شاه ولى الله، الفوز الكبير في اصول التغير مع فتح الخبير (مقدمه، سنك ميل، لا مور، 1383هـ)

<sup>&</sup>quot; دور فهم معانی کتاب الله گر دو که اگر عمرے در مطالعه تفاسیر با گذراندن آ ضابر مفسر ان علی انهم اقل قیل فی صذ االزمان بسر بر قد بان ضبط وربط بدسه : نار ند "

آپ نے اس کتاب کو چار ابواب میں تقسیم کیا جس میں قر آن نے جس فر قوں کی تردید کی ہے۔ اصلی عقائد، فہم قر آن میں دشوار یوں کے اسباب، فنون تفسیر اور قر آن تھیم کاانو کھے اور دکش اسلوب کو بیان کیا۔

آپ نے اپنی توجہ ان عوامل کی طرف مبذول کی جو مسلم معاشرہ کے زوال میں کار فرمارہے۔ ہندوؤں اور مسلم انوں کے اکٹھار ہنے سے جو ہندوانہ رسوم مسلم معاشرہ میں رواج پاگئی تھیں ان کے خاتمہ کی بھر پور کوشش کی۔ ہندومعاشرہ میں بیوہ کے نکاح کو معیوب سمجھتے تھے۔ آپ نے اس رسم کے خاتمہ کی تحریک چلائی۔ آپ نے فروعات اور شعبدہ بازوں سے بچنے کی تلقین کی۔

#### احسان الحق لكھتے ہيں:

"شاہ ولی اللہ نے صوفیا اور مشائخ کی سر زنش کی ، وہ حجروں میں بیٹھ کر پیری مریدی کرنے اور نذرانے وصول کرنے کی بجائے باعمل زندگی گزاریں۔ حلال رزق کمائیں تا کہ ایک صالح معاشر ہ وجود میں آئے جو احیائے دین کاباعث ہے "۔ 1

شاہ ولی اللہ نے نصاب کے مقاصد کا تعین کیا جو طلبامیں خود سوچنے کی عادت ڈالے اور ذہنی جمود کو توڑئے۔
کیو نکہ تعلیم کا مقصد انسان کے فطری ادراک کی تربیت کرناہے۔ تاکہ وہ معرفت الہی حاصل کر سکے۔ شاہ ولی اللہ نے
نظام شریعت، احکام قوانین اور عبادات پیش کرکے ہر ہر ایک کی حکمت سمجھائی انہوں سلامی تعلیمات کو عقلی بنیادیں
فراہم کیں۔ آپ غیر اسلامی فلسفہ زندگی ہے کبھی مرعوب نہیں ہوئے۔ قمراحمہ عثانی کلھتے ہیں:

"شاہ ولی نے اسلامی فلسفہ حیات کو اپنے رنگ میں پیش کیا اور اِس کے لئے وہ تمام بنیادیں فراہم کیں جو اس کوبر تر ثابت کرنے کے لئے ضروری ہیں۔ اس کے علاوہ شاہ ولی اللہ نے اسرار دین کو کر کے جو گراں قدر خدمات سر انجام دی ہیں اور اسلامی تعلیمات کی حکمتوں کو حکیمانہ انداز میں دلیل وبر ہان کے ساتھ پیش کیا ہے صرف ان ہی کا حصہ ہے "۔ 2

شاہ ولی اللہ ہر زمانہ میں اجتہاد کی ضرورت کو تسلیم کرتے ہیں۔ کیونکہ اس کا دائرہ عمل بے حدوسیع ہے۔ آپ اخلاقی تعلیم کے لیے مذہبی تعلیم کو ضروری خیال کرتے ہیں۔ کیونکہ مذہب طلبا کے اخلاق کی جمیل کرتا ہے۔ آپ اخلاقی تعلیم کے حصول جدت پیندی اور صالح نظام حیات کے لئے ساری زندگی کو شش کی ۔ اور معتدلانہ فضا کو قائم کیا۔

ہر زمانے میں ایسے لوگ پیدا ہوتے رہے ہیں جنہوں نے نئے مادی علوم سے پیدا شدہ شبہات اور اعتراضات کا جواب دیا۔ اور افراد کو اسلامی شریعت اور اسلامی عقائد

<sup>1</sup> اختر، احسان الحق، ح**صرت شاه ولی الله**، (سنگ میل پبلیکیشنر، لا ہور)، س۔ن، ص167 2 عثمانی، قمر احمد، **امام راشد شاه ولی الله محدث و ہلوی، (فیر** وز سنز لمیشیڈ، لا ہور، 1995ء)، ص20

کی حقانیت کو ذہن نشین کروانے کے لیے بھر پور خدمات سر انجام دیں۔ کسی زمانے میں بیہ خدمات امام رازی، ابن رشد اور امام غزالی نے انجام دیں۔ اور کسی زمانے میں مولاناروم، عز الدین اور عبد السلام ابن مسکوییہ نے بیہ ذمہ داری احسن طور پر نبھائی توکسی دور میں امام ابن تیمیہ نے۔

خاص طور پر مجد دالف ثانی کے بعد سے بر صغیر میں اسلام کی جو نشاۃ ثانیہ ہوئی اور پھر بر ابر ایسے علماء بر صغیر کی سرزمین پر پیدا ہوئے جنہوں نے ایپے زمانہ کے لحاظ سے فکر اسلامی کی تشکیل جدید کے قائل رہے اور ہمہ تن اس حوالہ سے کام کیا۔

# باب چہارم: بر صغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی جہات

(انیسویں اور بیسویں صدی کا مطالعہ)

فصل اول: روایت پیند علماء کی تحاریک

فصل دوم: تجدد پسند مفکرین کے فکری رجمانات

فصل سوم: جدت بسند علاء ومفكرين كي تجديدي كاوشيس

## باب چہارم

## بر صغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی جہات

(انیسویں اور بیسویں صدی کا مطالعہ)

#### تعارف باب

برصغیر پاک وہند کی تاریخ میں انیسویں صدی ایک اہم موڑ کی حیثیت رکھتی ہے۔ مغلیہ سلطنت کے زوال اور برطانوی استعار کے عروج نے مسلمانوں کے سیاسی، معاش اور معاشرتی ڈھانچ کو بنیادی طور پر متاثر کیا۔ اس دور میں مسلمان معاشرہ نہ صرف سیاسی اقتدار کے خاتمے کے صدمے سے دوچار تھا بلکہ فکری و نظریاتی چیلنجوں کا بھی سامنا تھا۔ ایک طرف مغربی تہذیب و تدن کا غلبہ تھا تو دوسری طرف مسلم معاشرے کے اندر بدعات، خرافات اور جود کا غلبہ تھا۔

اس پس منظر میں، بر صغیر کے مسلمان مفکرین اور علماء نے اسلامی فکر کی تشکیل نو کی ضرورت محسوس کی۔
یہ تشکیل نو محض ایک رد عمل نہیں تھی بلکہ ایک مثبت اور تعمیری عمل تھا جس کا مقصد مسلمانوں کو جدید دور کے تقاضوں سے ہم آ ہنگ کرنا تھا۔ اس عمل میں مختلف فکری رجحانات نے جنم لیاجو بنیادی طور پر تین اہم دھاروں میں تقسیم کیے جاسکتے ہیں: ایک توروایت پہندی کی بنیاد پر قائم ، دوسر اجدت پہند کے رجحان پر گامزن اور تیسر اتجدید کی تخریک کاعلمبر دار۔

لہذابہ باب تین اہم فصلوں پر مشتمل ہے:

فصل اول میں روایت پیند علاء اور تحریکات کے کام کا تفصیلی جائزہ لیا گیا ہے۔ اس میں سید احمد شہید، مولانا قاسم نانوتوی، مولانا احمد رضابر بلوی اور مولانا محمود الحن جیسی اہم شخصیات کے افکار و نظریات کا تجزیه کیا گیا ہے۔ فصل دوم تجد دکی اہم جہات ورجحانات کا تفصیلی جائزہ پیش کرتی ہے۔ اس میں ان فکری و نظریاتی رجحانات کا تجزیه کیا گیا ہے جو ہر صغیر کے مسلمانوں کی فکری تشکیل میں اہم کر دار ادا کر رہے تھے۔ یہ فصل خاص طور پر تجد دکے مختلف پہلوؤں، ان کے اثرات، اور ان کے نتائج پر روشنی ڈالتی ہے۔

فصل سوم جدت پیندی کی تحریک اور تجدیدی رجانات پر مر کوز ہے۔ اس میں ان علاء و مفکرین کی فکری کاوشوں کا جائزہ لیا گیا ہے جنہوں نے عصری تقاضوں کے مطابق دینی تعلیمات کی نئی تعبیر پیش کی۔ بیہ مفکرین مسلمانوں کو جدید علوم سے آشنا کرانے اور انہیں معاصر دور کے چیلنجوں کا سامنا کرنے کے قابل بنانے کے خواہاں تھے۔

## فصل اول

### روایت پیند علماء کی تحاریک

بر صغیر میں مسلمانوں کی فکری تشکیل جدید کا آغاز ان علاء و مفکرین کی کاوشوں سے ہوا جنہوں نے ماضی کی روایت اور زمانے کی جدت کے در میان توازن قائم کرنے کی کوشش کی۔ یہ علاء تین فکری زاویے رکھتے تھے۔ ایک روایت پیند جو اسلامی افکارو اقد ارکی حفاظت پر زور دیتے، دوسرے جدت کے حامی جو عصری تقاضوں کے ساتھ مطابقت کے خواہاں تھے، اور تیسرے دونوں کے در میان راہ وسط کے طرفد ار۔

بر صغیر کے دور انحطاط میں جب اجتماعی زندگی کی باگ ڈور مسلمانوں کے ہاتھوں سے چھین لی گئ تواس دور میں اس بات کی ضرورت اہل علم نے مجموعی طور پر محسوس کی کہ حفاظت دین کا ایک بہترین طریقہ یہ ہے کہ اس علمی روایت کو محفوظ کیا جائے اور علمائے اسلاف سے جو پچھ پہنچاہے اُسے اگلی نسل میں منتقل کیا جائے۔الیی شخصیات اور ان کی تحریکات کا تجزیہ آئندہ صفحات میں کیا جائے گا۔

## سيداحد شهيد (1786ء-1831ء) اوران کی تحريک مجاہدين

سید احمد شہید بریلوی صاحب موجودہ اُتر پردیش (انڈیا) کے رائے بریلی میں پیدا ہوئے تھے۔ وہ شاہ عبد العزیز دہلوی کے مرید تھے اور مجاہدین تحریک کے بانی تھے۔ ایک طرف انہوں نے برصغیر کی امت مسلمہ کے معاشرتی حالات کی اصلاح کا کام کیا اور دوسری طرف انہوں نے برطانوی استعار کے خلاف جہاد کا اعلان کیا تھا اور 1831 میں بالا کوٹ کی لڑائی میں شہید ہوئے۔

احیائے دین و تہذیب کی بات کی جائے توشاہ ولی اللہ محدث دہلی اور عبد الحق محدث دہلوی کے بعد اگر کسی نے تجدید دین کے لئے اصلاحی کوششوں کو تسلسل دیا، توسید احمد شہید کی شخصیت اس ضمن میں بہت واضح نظر آتی ہے۔

سید احمد بریلوی کی جماعت کا مقصد" نظام دعوت" تھا تا کہ غیر مسلم ہندوستان میں اسلام کی تطہر اور فکر کی بالید گی کے لئے لیے تبلیغ کے مر اکز کا جال بچھایا جاسکے۔ دیہاتوں کو اہم مرکز بنایا گیا۔ عوام میں نقاریر کے ذریعے مسلمانوں کی اخلاقی، سیاسی اور مذہبی حالت کو درست کرنے میں اہم کر دار ادا کیا۔ جس نے لوگوں کے ملی اور مذہبی جذبے کو ابھارا اور انہیں شاند ارماضی کی یاد دلائی۔

اس تحریک کابنیادی مقصد اصلاحی تھا۔ حالات اس تحریک کے موافق سے، کیونکہ اس وقت مسلم معاشرہ کے ہر طبقے میں، خواہ اس کا تعلق کاشتکار سے ہویا جا گیر دار سے، بے چینی، ذہنی ہلچل اور انتشار پایا جاتا تھا۔ زندگی میں پیدا ہونے والی اس بے چینی نے انہیں پریشان اور فکر مند کر دیا تھا۔ سید احمد بریلوی نے اپنی تحریک کے مقاصد کی

وضاحت کرتے ہوئے کہا کہ صرف ایک ہی صورت روحانی قوت اصلاح فکر ہی وہ طاقت ہے جس کے ذریعے برصغیر کے مسلمان ایک بار پھرایناو قاربحال کرسکتے ہیں۔اور مادی وسائل کو حاصل کرسکتے ہیں۔

آپ کی اس کاوش اور اصلاح فکر کی اس ترغیب کو دیکھتے ہوئے وہ علماء جو علم وفضل میں آپ عالی مرتبہ تھے آپ کے حلقہ میں شامل ہو گئے اور یہ امید باندھی کہ یہی قوت ایک بار پھر مسلمان معاشرہ میں تبدیلی لے کر آئے گی۔اصل میں اس تحریک کے نمایاں کام شاہ ولی تحریک کے مقاصد کو اجا گرنا تھا۔

"سیداحمد بریلوی کی تحریک دراصل شاہ ولی الله دہلوی کے پروگر ام کو نظریہ سے عمل میں لانے کی شکل میں لانے کی شکل میں لانے ، سوچ بچار کی زندگی کو سرگرم عمل زندگی میں بدلنے، فرد کی آزادی کی بجائے معاشر تی شخلیم اور منتخب اشرافیہ کی تعلیم و تربیت کی بجائے عوام کو آزادی فکر کی طرف مائل کیا۔"1

### بدعات کے خلاف مزاہمت

سید احمد شہید نے ان بدعات کے خاتمے کی بھر پور کوشش کی جوبر صغیر کے لوگوں کی زندگیوں کا حصہ بن چکی تھیں۔اگران کی تقییم مذہبی اخلاقی حالت میں کی جائے تواس کارنگ بہت واضح نظر آئے گا۔ جن کاذکر "سیرت سید شہد" میں ابوالحسن ندوی نے کیا اور "موج کوثر" میں شیخ محمد اکرام نے بھی ان کی وضاحت کی ہے۔ اور ایسی کئی بد عات جو تصوف کے ذریعہ سے اسلام میں داخل ہو گئی تھیں۔ ان میں نماز وروزہ سے دوری اور قبروں پر جاکر مر ادمانگنا تعویز باند ھنا، سجدہ کرنا، مرشدی عزت و تکریم کرنا اولیا اللہ کے نام پر نذر و نیاز جس میں فضول خرچی واضح طور پر کی جاتی ہے۔

اور الیی بدعات جو ایک دوسرے کی مخالفت میں شروع ہوئیں جیسے عزاداری، شادی بیاہ کی رسومات، چالیسوال کی روئی کی تقسیم، بیوہ کی شادیوں کی ممانعت، تد فین و تکفین کی رسومات بیہ سب وہ مذہبی اور اخلاقی بدعات تقییں۔ جن کوسید احمد کی کتاب صراط متنقیم میں بھی بیان کیا گیا۔ مسلمانوں نے رسول مُلَّا اَلَّا مُلِّم کے طریقہ کار کو چھوڑ دیا تھا۔ سید شہید نے اس بات کی شدو مدسے وضاحت کی قوم کی کامیابی اسی میں ہے کہ ان تمام خرابیوں اور رسومات کو ترک کر دیا جائے۔

((تمامی رسوم هندو سنده و فارس وردم را که خلاف محمد و باشد یا زیادتی از طریق صحاب شود ترک نماید و انکار کراه بران اظهار کند)) و انکار کراه بران اظهار کند) و انکار کراه بران از کرام بران از کراه بران کراه بر

(ہر وہ رسم جو سندھ و فارس نے اختیار کی جو سنت نبوی یا طریقہ صحابہ کے مخالف ہے۔ جسے بعد میں جاری کیا گیا ترک کیا جائے ، کیونکہ اسی میں نجات ہے )

ر سول سُکَاتِیْنِ کے معجزات میں سے ایک لافانی معجزہ یہ ہے کہ آپ کی تعلیمات اور فیض کاچشمہ مجھی بند نہیں ہو سکتا ہے۔

امت کی ضروریات بہت دیرتک جامد نہیں رہ سکتی ہیں۔ ہر زمانہ اور ہر جگہ اسے لوگ پیدا ہوتے رہے ہیں جن سے یہ اندازہ ہو تارہا کہ اللہ کا دین زندہ ہے اور آپ کی تعلیمات کی پیروی جاری وساری ہے۔ آپ کے پیروکار، صحابہ اکرام، سلف صالحین، مصلحین و مجد دین، اساتذہ و تلامذہ کے مختلف طبقات دین کی خدمت پر مامور رہیں انہی میں سے مرد مجاہد سید احمد شہید ہیں۔ آپ نے اپنی تحریک کا آغاز دعوت و تبلیغ سے کیاسیر ت رسول کسی کے فکری پہلوؤں پر نگاہ رکھی جائے تو پر واضح ہو تاہے کہ آپ کے دنیامیں آنے کاسب سے واضح مقصد شریعت کا نفاذ ہے۔

آپ نے ہندوستان کے تین بڑے صوفیاء کے مکاتیب تفشندی، قادری اور چشتی کو آپس میں ملانے اور باہم مر بوط کرنے کا کام جاری رکھا۔ اور انہیں ایک سلسلہ میں آنے کی شامل ہونے کی دعوت دی۔ جسے انہوں "طریقہ محمدیہ" سے موسوم کیاانہوں نے ہر مسلمان کے جوش عمل اور سرگر می کو اللہ کی محبت وعبادت کے تابع ہوناضر وری قرار دیا۔ اس انحطاطی دور میں انہوں نے صوفیا کے باطنی تجربے کے حصوں کو اکٹھا کیا۔ اور ایک فعال مصلح کے طور پرعقیدہ دائے کے احیاءاور تشکیل نوپرلگایا۔

آپ نے تبحر علمی سے کام لیااور اپنادائرہ عمل عام مسلمان گروہوں سے جوڑلیا۔ جن سے وہ ملا قاتیں کرتے تھے۔ خاص کر ایسے مسلمان جو برائے نام مسلمان تھے جنہوں چند سالوں پہلے اسلام قبول کیا تھااور ان کی عبادات کے طریقے ہندوانہ تھے۔ ان میں بر صغیر کے متضاد طبقوں کی ایک معقول تعداد جن میں امیر ، غریب ، جاہل وعالم سب شامل تھے انہوں نے اس زمانے کے مسلمانوں کی شکست ورحمت کو اپنی آئکھوں سے دیکھا:

"انیسویں صدی کے آغاز میں ہند وستانی مسلمانوں کی اسلامی طرز کو محفوظ کرنے اور از سر نو تغمیر کرنے کی کوشش میں لگے ہوئے تھے جس میں بالخصوص قر آن اور سنت پر زیادہ زور دیا جاتا تھا اور سطحی و خارجی معقلانہ و خلاف شرع اعمال ، انتخاب پسندی اتحاد مذاہب رجحانات کی پوری نفی کی جاتی تھی۔وہ تمام رومی ، فارسی ، اور ہندوستانی رسومات چو رسول اللہ کی تعلیمات کے متناقص تھیں سب کی نفی کی گئی تھی۔"1

-

## فكرى اور عملی اصلاح کی تحریک

اگر اللہ تعالیٰ کی بخشی ہوئی زندگی کی درست قوتوں کا استعال اور اس کا مصرف درست نہ ہوتو شجاعت و دلیری اکثر حریفانہ مقابلوں اور کاموں میں ضائع ہو جاتی ہے۔ سید احمہ شہید نے اپنی قوم اس بات کی دعوت دی کہ شجاعت و بہادری کا دیکھانے کا اصل میدان اور قوت کا درست استعال برائی کے خلاف استعال ہے۔ انہوں نے اس بات کو شدت محسوس کیا کہ مسلمانوں میں بہترین صلاحیتیں اور جو ہر موجو د تو ہیں لیکن جماعتی فقد ان کے باعث وہ کارآ مد نہیں۔ دینی فقد ان کے باعث کوئی مفید حرکت نظر نہ آرہی تھی۔

درجہ بالا بحث کا مقصد ان پہلوؤں سے پر دہ اٹھانا ہے۔ جو اس تحریک کے مقاصد کا حصہ اس تحریک کی تعبیر و تفہیم کے لیے یہ ضروری ہے ولی اللہی فکر سے جوڑا جائے۔ اور اس کی مکمل جامعیت کوزیر نظر رکھا جائے۔ جو ولی اللہی جماعت کا طرہ امتیاز رہا تھا۔ سید احمد شہید اور شاہ اسحق کی امامت و امارت میں اس تحریک نے اپنے کام اور جامعیت کو ہمیشہ قائم رکھا۔ حقیقت وطریقت، فقہ ، حدیث، شریعت و تصوف کے ساتھ دعوت و جہاد کا عمل جاری رہا۔ اسی طرح انہوں نے سنت مستقیم اور تصوف و طریقت سے وابستگی کو بر قرار رکھا۔ کیونکہ شریعت الہیہ ان شخصیات میں جذب ہوچکی تھی۔ اور یہ لوگ شاہ ولی اللہ کی جماعت کے بہترین اور سیجے جانشین ثابت ہوئے۔

اسی طرح اس تحریک کی فکر کوشوکانی کی فکر سے جوڑا جاتا ہے۔ حالانکہ یہ ایک کھلی حقیقت ہے کہ امام شوکانی زیدی تھے۔ اور "ارشاد انفحول" کا مطالعہ کیا جائے تو یہ واضح ہو جاتا ہے۔ کہ امام ولی اللہ اور ان کی جماعت اجماع کو شرعی جحت تسلیم کرتے ہیں۔ مولانا حسین مدنی نے آپ کے خطوط جو آپ نے گوالیار کے سر دار کو لکھے ان سے یہ نتائج اخذ کرتے ہیں۔ کہ آپ ہندوستان کو اپنی زمین اور ملک تصور کرتے تھے آپ نے ہمیشہ انگریز قوم کوپر دیے بین "بیگالگان بعید الوطن" سمجھتے تھے اور ان کے ساتھ لڑائی کا عزم رکھتے تھے۔ جہاد سے آپ کا مطلب و مر اد نہیں تھا کہ آپ برصغیر پر اپنی پر حکومت قائم کرنا چاہتے تھے۔ بلکہ شریعت الہیہ کے نفاذ ہے آپ نے یہ ساری کوششیں کیں۔

"ہندواور مسلمان دونوں انگریز کے ہاتھوں پامالی کا شکار تھے۔ آپ کی عرض اجنبی اقتدار سے نجات تھی۔ آپ نے ہندو راجپوت کو توپ خانہ کا امیر مقرر کیا۔ اس سے بیہ واضح ہے آپ ہندوؤں کو اپنا محکوم نہیں سبھتے ۔"1

سید احمد شہید نے ایک ایس جماعت کی بنیاد رکھی جس کا محور و مقصود عوام تھی۔ جن کا سربراہ آورہ لو گول سے کوئی تعلق نہیں تھا۔لہذا یہ بات بلاتر دد کہی جاسکتی ہے۔ کہ سید شہید نے بر صغیر میں ایک عوامی رہنما کا خطاب

.

حاصل کیا۔ انہوں نے پر زور اند از میں مسلمانان ہند کے عقائد میں شامل بدعات کا خاتمہ کے لئے جہاد کیا۔

ایک مسلم انداز فکرہے کہ ہمارے ہاں برصغیر کی تمام تاریخوں صرف ہندو مسلم تضاد و فساد کے ضمن میں دیکھا جاتا ہے۔ ہر ایک بات کو ضرورت سے زیادہ آسان اور اور حقیقی طور پر قبول کیا جاتا ہے۔ تحقیق کے لئے جس ماحول کی ضرورت ہوتی ہے۔ وہ اکثر ناپید ہے۔ سیرت سید احمد شہید کے فکری پہلوؤں کو سیجھنے اور تاریخ سیرت کا مطالعہ کرنے کے بعد اس بارے میں درجہ ذیل امور واضح کرنا ضروری ہے۔ سید شہید کی تحریک ولی الہی تحریک کا شعبہ تھی۔ جن کا اولین پہلود عوت و تربیت کے شعبہ میں کام کرنا تھا۔ تجدید اور ا تباع سنت کا موقف ایک رہا۔

جس طرح ولی اللہی جماعت نے فرقے اور مسلک کے فروغ سے اجتناب کیااتی طرح سید احمد کی جماعت نے دین الہید کے نفاذ کی بھر پور کوشش کی۔ جماعت ہمیشہ مسلمانوں کو ہر طرح کے جبر اور ظلم وستم سے بچانے کے لیے کوشال رہی۔سید احمد شہید فکر اسلامی کی تشکیل نواور اس کے مؤیدین میں انیسویں صدی کے اوائل کے مفکرین میں ایک نمایاں مقام رکھتے ہیں۔

## شریعت الهبیر کے نفاذ کی کوشش

سید شہید کے افکار و نظریات اور تدبر و تدابیر میں اتباع نبوی کی حیثیت بہت واضح نظر آتی ہے۔اسی وجہ سے ان کامقام احیائے دین کی کوشش کرنے والے مشائخ میں نمایاں نظر آتا ہے۔اللہ کے ہزاروں بندوں نے بلاشبہ اسلام کے لیے گراں قدر کام لیا مصلحین اور مشائخ آئے لیکن ان کے عمل کے دائرے محد دو نظر آتے ہیں۔سید احمد شہید نے اس نقطہ کو . بہت اچھی طرح سمجھ لیا۔ کہ نثر یعت اسلامیہ کا قیام اور اسلامی نظام حیات کا اجراء اور ماحول تبدیلی کے بغیر یہ سب کوشش برکار ثابت ہوں گی۔اس لیے فضا تبدیل کرنے اور جڑمضبوط کرنے کی ضرورت ہے۔ "سید شہید ای نقشہ پر کام کرناچا ہے جس پر آپ منگا شیاخ آؤر آپ خلفائے نے کام کیا تجربہ یہ ظاہر کرتا ہے کہ سب زیادہ تعبد اری اسی میں اور قیامت تک اسلام کی ترقی کے لئے وہی نظام عمل ہے۔" ا

﴿ الَّذِيْنَ اِنْ مَّكَّنَّهُمْ فِي الْاَرْضَ ۗ 2

(وەلوگ كەاگر ہم انہيں زمين ميں اقتدار ديں)

یہ ایک طے شدہ بات ہے کہ شرعی حکومت کے نفاذ کے بغیر شریعت اور شارع کے احکام پر پوری طرح عمل نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ اسلام کے نظام عمل کا ایک پوراحصہ ہے جو کہ حکومتی احکامات پر موصوف ہے۔ اسلام

1 ندوی،ابوالحن،سیر، س**یرت سیداحد شهبید**، ص54 ر

2الح 41:22

دیگر مذاہب رسوم ورواج اور محض عقائد کانام بلکہ یہ پورے نظام زندگی کانام ہے۔

سید شہیداس بات سے استدلال کرتے ہیں عقائد کے ساتھ زاویہ نظر اور دل وماغ کااللہ کے احکام کو قبول کر لینے کے ساتھ یہ تجدید ممکن ہے۔ اور اسلام کی حفاظت بھی قوت کے بغیر ممکن ہے۔ اس لیے اسلام مسلمانوں سے غلبہ وعزت احترام اور اقتدار حصول کے پر زور دیتا ہے۔ برائیوں کو روکا جا جاسکے اور کلمہ حق بلند کیا جاسکے امت مسلمہ بہترین قوم کہلانے کی حق دار اسی صورت میں جبوہ برائی کوروکنے کی صلاحیت رکھتی ہو۔

## قوت واختیار کا حصول برائے عملی اصلاح

تغیرہ تبدل کے لیے ہمیشہ قوت واختیار کی ضرورت ہوتی ہے اس تحریک کے بانی کے افکار کے مطالعہ سے یہ واضح ہو تا ہے کہ وہ عمل کی بالیدگی کے لئے قوت واختیار کے حصول کے خواہاں تھے۔ تا کہ غیر اللہ سے نجات ممکن ہوسکے۔ احیائے خلافت اسلامیہ ان کی جدوجہد کا مرکز رہی۔ اگر تاریخ کے اوراق اٹھا کر دیکھے جائیں توایسے مجاہدین موجود ہیں جنہوں نے عظیم الثان سلطنتیں قائم کیں۔ لیکن سید شہید نے اللہ کے نام کی سر بلندی کے لئے اور اللہ سیان کی خوشنودی اور رضائے لئے کام کیا۔

"سید شہید نے مسلمان قوم کے غلبہ کے لئے نہیں بلکہ "اسلام" ایک مکمل دین، عقیدہ وعمل اور مسلک زندگی کو قائم کرنے کے لے رسول کی شریعت مطہرہ کی خاطر اپنے خون کا آخری قطرہ بہایا ""

سید شہید نے سیرت نبوی کی اس خصوصیت کو نمایاں کرنے میں ایک جاندار کو شش کااظہار کیااور اللہ کے حکم کی سر بلندی کے لیے ہمیشہ کھڑے رہے۔

برصغیر پاک وہند کی فضامعاشر تی اور اخلاقی انحطاط کا شکار تھی۔ انیسویں صدی کے ہندوستان میں ایسی کوئی منظم تحریک نظر نہیں آتی۔ جنہوں نے احیائے سنت کی کوئی ایسی اصلاحی کوشش کی ہو۔ اس کی ایک وجہ سے کہ اسلام جب ہندوستان کے حصہ میں آیا تو ایر ان اور افغانستان سے گزر کے آیا۔ اس میں بھی وہ خرابیاں موجود تھیں جو ہندو مذہب اور اس کی تہذیب و تدن سے پیدا ہو چکی تھیں۔ سید شہید نے دعوت و تبلیغ کا آغاز ایسی خرابیوں کے خاتمہ کے لیے کہا۔ کیونکہ اگر "شرک جلی" کی کوئی صورت دیکھی جائے تو وہ سب اس وقت کے مسلمانوں میں موجود تھا۔

درباروں پر چادریں چڑھانا، سجدہ کرنا، چراغان کرنا، میلہ لگانا، اولیاء اللہ اور بزرگان دین سے حاجت روائی کرنا۔ شرک وبدعات اور جہالت اس معاشرہ کے اجزائے ترکیبی تھے۔ سنت وشریعت جو صرف کتب تک محدود تھی اور ہر بدعت بدعت حسنہ تصور کی جارہی تھی۔ ان تمام خرابیوں کے باوجود ایک تحریک عزم واستقلال سے اپنے کام میں لگی رہی۔

1 ندوي،ابوالحن،سير،سير**ت سيد شهيد**،ص57

#### آباد شاه پوری لکھتے ہیں:

"سید احمد شہید نے انیسویں صدی کے آغاز میں ایک ایسی دینی فضا قائم کی اور ایک ایسی جماعت سامنے آئی جو اس صدی میں سیرت صحابہ کانمونہ تھی متقی اور عبادت گزار اخلاق و کمال سے لوگوں کو اپنی طرف تھینچنے والے اور جوش و جہاد اور یقین و خصوص کی ایسی ہوااس سر زمین پر صدیوں بعد آئی اور اگریہ بات اصلاح و تربیت میں نایاب نہیں تو کم یاب ضرور ہے۔" <sup>1</sup>

## تحريك جهاداوراس كامر كزي نقطه

اس تحریک کامر کزی نقطہ وحدانیت کامل تھا۔اللہ کی وحدانیت وقدرت جس کا کوئی مدمقابل برداشت نہیں کیا جاسکتا۔ان تمام عقائد قلع قمع کرنا تھاجو کثیر الاتعداد ثقافتی اور کثیر الاتعداد مذہبی راوبط سے اخذ کئے گئے تھے۔اِس تحریک کا اصل رخ ان ہندو مذہبی افعال واعمال کی طرف تھاجو اسلام میں شامل کر لئے گئے تھے۔اسی رواداری کے باعث کچھ تعلیم یافتہ ہندوسید احمد بریلوی کے گرویدہ ہوگئے۔

آپ کی تحریک نے آزاد خود مختار ریاست جو اسلامی اصول و ضوابط کے مطابق ہو کے مقصد کو مقدم رکھا تاکہ حقیقی اسلام کی کار فرمائی ممکن ہوسکے۔ 2سفر حج کے دوران ایک کنوال پر جب آپ کی ملا قات چند خوا تین سے ہوئی جنہیں زبر دستی سکھ بنایا گیا تھاان کی پکار پر سکھوں کے خلاف جہاد کا ارادہ کیا گیا۔ اِس پورے واقعہ کو سوانح احمد میں مولوی محمد جعفر نے ذکر کیا ہے۔ سید صاحب نے جہاد فی سبیل اللہ کا آغاز کیا۔ فریضہ حج کے بعد عام بیعت کا سلسلہ شر وع ہوا۔

جولائی 1861ء چار سومر دول عور تول اور بچول رائے بریلی سے کلکتہ روانہ ہوئے اور راستے میں پیٹنہ مو نگیر بنارس اور آلہ آباد کے ہزاروں آدمیوں کو ہدایت دی۔ شاہ عبد العزیز کے مریدین پورے برصغیر میں پھیلے ہوئے سے۔ اس کے بعد ان کے خاندان نے بھی سید احمد کی بیعت کی۔ شاہ عبد العزیز نے سید احمد کے خواب کو اشارہ غیبی تصور کیا۔ مولاناعبد الحکی اور شاہ محمد اساعیل نے سید احمد شہید کی بعیت کی۔ اور اس کے بعد شاہ اسحاق صاحب بھی سید احمد کے حلقہ میں شریک ہوئے۔

یے حضرات علم وعمل میں مشہور اور شاہ عبد العزیز کے بعد برصغیر میں اہل علم لوگ مشہور تھے۔ ان کی بعیت سے مجلس شوریٰ مکمل ہوئی اور شاہ صاحب کے خاندان نے سید احمد کی بیعت کی۔ سید احمد اپنے کر دار اور گفتار میں اخلاص کا نمونہ تھے۔ عبد الحکی اور شاہ محمد اساعیل کی وجہ سے پورے ہندوستان سے لوگ آپ کی بعیت کے لیے آنے لگے۔ شاہ اساعیل اسلامی موضوعات پر مدلل تقریر کرتے جس سے لوگ بے حد متاثر تھے۔

1 آباد شاه پوری، **سید باد شاه کا قافله**، (البدر پبلیکیشنز: لا ہور، 1998ء)، ص 111 2 مېر، غلام رسول، **سید سر گزشت محابد بن** (شیخ غلام علی اینڈ سنز: لا ہور، 1975ء)، ص 483 بر صغیر میں یہ دور شدت پیندوں کا تھا۔ جس میں سکھ اور انگریز دہلی تک چھائے ہوئے تھے۔ان کی عملداری میں رہتے ہوئے ان کے خلاف بغاوت اور جہاد کی بنیاد جہاد فی سبیل اللہ کی بجائے ایک بغاوت تصور کی جاتے ۔وہاں رہتے ہوئے ان سے مقابلہ کرناایک طرح کی ناکام کوشش ہوتی اور مسلمانوں کی جگ ہنسائی ہوتی۔اس لیے سیداحمد شہید کی سرکردگی میں پورے برصغیر کے دورے کیے۔

وقت کی ضرورت کے پیش نظر سید شہید اپنے قافلے کے ہمراہ روانہ ہوئے۔اور مختلف علا قول میں دعوت و تبلیغ کاکام کرتے ہوئے آگے بڑھے رہے۔ گوالیار، ٹونک، سندھ، کوئٹے، پیثاور، قندھار، چار سدہ اور نوشہرہ ان علاقول میں آپ نے اپنے مراکز قائم کیے۔ اور سکھول کے خلاف با قاعدہ طور پر جہاد کا اعلان کیا۔اور سید احمد شہید امیر جماعت مقرر ہوئے۔ان علاقول کے سر دار اس اتحاد میں شریک ہوئے اور اپنے علاقول میں شرعی احکام کے کا نفاذ کا اعلان کیا۔لیکن پیثاور کے سر داروں کی غداری کی وجہ سے تحریک کو بعض مقامات پر شکست کاسامنا کرنا پڑا۔

سید احمد شہید کی تحریک جہاد اور حاجی شریعت اللہ کی "فرائفی تحریک "کا برطانوی انظامیہ پریہ اثر ہوا کہ مسلمان انتہا پسند ہیں ان میں دوسروں کے لیے رواداری موجود نہیں لہذا انہیں سختی سے کچلا جائے۔ اس کے ساتھ ہی مسلمانوں کا ایک طبقہ جنہوں نے محسوس کیا کہ انگریزی اقتدار سے جنگ کرکے یاان سے بغاوت کا علم بلند کرکے اپنے وجود کو باقی نہیں رکھ جاسکتالہذاان کے ساتھ مفاہمت کی یالیسی پرعمل دار آمد کیا جائے۔

بہر حال اسلامیان ہند میں تحریک مجاہدین مختلف حیثیتوں سے اپنی نوعیت کی ایک منفر د تحریک تھی۔ یہ مسلم ہند کی وہ انقلابی تحریک تھی جس کا اثر مذہبی عقیدہ اور عمل و فکر کی تجدید واحیاء کے سلسلے میں دیر پااور انقلابی تھا۔ یہ تحریک بالعموم مغرب مخالف تھی اور غیر واضح طور پر اس تحریک نے عالمی اسلامی اتحاد کے لیے راستہ ہموار کیا۔

## مولانارشید احمد گنگوہی (1829ء-1905ء) اور اصلاح فکر اسلامی میں ان کی کاوشیں

مولانار شید احمد گنگوہی اسلامی ہند کے اس دور میں پیدا ہوئے جب مسلمانوں کے جاہ و جلال اوراقتدار کا حجنڈ ااپنی سر بلندی کھو چکا تھا۔ اور اگر بر صغیر کے مسلمانوں کے مستقبل کی نظر دوڑائی جائے پستی اور بے بسی نظر آتی ہے ۔ انگریزوں کے تسلط کی وجہ مسلمان بے بسی کے عالم میں دینی و ملی اور ثقافتی سلامتی کی راہیں تلاش کر رہے مسلمان ہے۔ ایسے حالات میں مولانانانوتوی کے ساتھ جوسب سے نمایاں مصلح شخصیت نظر آتی ہے۔

مغلیہ سلطنت کے خاتمہ کے بعد بر صفر پاک وہند کو اقتصادی اور معاشی کمتری کے ساتھ ساتھ ذہنی اور فکری انتشار کاسامنہ کرنا پڑا۔ ان نازک حالات میں قومی ، ملی ، دینی اور فکری افکار کی تغییر و تشکیل میں مولانار شید احمد گنگوہی کاکر دار بڑاواضح نظر آتا ہے۔ ان کی زندگی اصلاح امت کے کارناموں سے بھریور ہے۔ <sup>1</sup>

\_\_\_\_\_

مولانار شید احمد گنگوہی نے اپنے قوت فکرسے اِس تاریک دور میں جب بدعتوں کارواج عام تھا، برصغیر میں اسلام کی نشاۃ ثانیہ کی جہال مولانانانو توی نے بیرونی فکری حملوں کا جواب دیااور ادیان باطلہ کاڈٹ کر مقابلہ کیا اور ان کے حملوں کا بھر پور جواب دیا۔ جبکہ مولانار شید احمد گنگوہی مسلمانوں میں پیدا ہونے والی داخلی کمزوریوں کاسد باب کرنے میں نمایاں کر دارادا کیا۔

آپ کے تاریخ ساز کارناموں میں مشر کانہ عقائد کے نفوذکی راہیں بند کرناہے جس میں آپ نے کافی حد تک کامیابی حاصل کی دار العلوم دیو بند کا قیام اس مشن میں کامیابی کامنہ بولٹا ثبوت ہے۔ مولانار شید احمد گنگوہی نے اپنے درس و تدریس اور واعظ وار شاد کے ذریعہ سے ایک الی سے متحرک کے جماعت تیار کی جو مشر کانہ رسومات، بدعات اور رسم ورواجوں میں جھڑے ہوئے معاشرہ کو اسلام کے صحیح اصولوں سے متعارف کرانے اور سید تھی راہ پر لانے کا حوصلہ رکھتی تھی۔

# تزكيه بإطن اور فكرى تعليم وتربيت

مولانار شید احمد گنگوہی کو تمام علاء میں حضرت مہاجر مکی کے ہاتھ پر بیعت کرنے میں سبقت حاصل ہے۔ مولانامناظر احسن گیلانی نے سوانح قاسمی میں لکھاہے:

"مولانانانو توی اور رشید احمد گنگو ہی اسی وقت کے دوست ہیں۔ دونوں نے جناب عبد الغنی سے حدیث پڑھی اور مہاجر کمی سے سلوک و تصوف سیکھا۔ اس دوران ان کا ذریعہ معاش مطلب تھا۔" <sup>1</sup>

آپ نے انگریزوں کے خلاف جنگ میں حصہ لیا اور مہاجر کلی کے دوسرے شاگر دوں اور ساتھیوں کے ہمراہ معرکہ شاملی میں شجاعت اور دلیری سے جہاد میں حصہ لیا۔ معرکہ شاملی کے بعد گر فتاری ہوئی اور رہائی کے بعد آپ نے درس و تدریس کا آغاز کیا۔ آپ ایک سال کے اندر صحاح ستہ ختم کر وادیتے شہرت دیکھ کر دور دورسے طلباحدیث سکھنے کے لیے آپ کے پاس سے آنے لگے۔ طلباسے ہمیشہ محبت سے مخاطب ہوتے اور درس حدیث کے دوران ایسے واقعات اور مضمون سناتے کے سننے والے میں عمل کاشوق پیدا ہو جاتا۔

"اتباع سنت اور اللہ کے ذکر اور احکام کی پابندی کی دعوت دیتے ہیں۔ تین سوسے زائد افراد نے آپ سے حدیث کا درس حاصل کیا۔ طلبا میں رغبت آخرت کو ابھارا اور مثالی کام اور عمل کی دعوت کی ترغیب دی۔ حضرت گنگوہی اپنی خانقاہ میں ہی درس دیتے آپ کے تلامذہ سمیل حدیث کے بعد اپنے زمانہ اور علاقہ کے بڑے اہل علم اور اہل علم تقوی ثابت ہوئے۔"<sup>2</sup>

مولانا گنگوہی تصوف، علم حدیث کے ساتھ ساتھ علوم اسلامی اور فقہ اسلامیہ سے گہری رغبت تھی۔ فآوی

1 گیلانی، مناظر احسن، **سواخ قاسمی**، ج1، ص167 2 عاشق اللی، میٹر ت**ظی، تذکرة الرشید**، (کتب خانه، اشاعت العلوم: سہارن پور،1997ء)، ص38 رشید ہیہ آپ کی فقہی بصیرت اور علمی صلاحیتوں کا ثبوت ہے۔

آپ تقوی ، شریعت اسلامیہ پر استقامت بدعات کا رد، سنت رسول مُنگانی کی اتباع اور شعار اسلام کو پھیلانے میں لگے رہے۔ علم وعمل کی زندہ وجاوید تصویر رہے۔ مولانا گنگوہی صرف فقہ حفی کے ماہر نہ سے بلکہ آپ چیلانے میں لگے رہے۔ علم وعمل کی زندہ وجاوید تصویر رہے۔ مولانا گنگوہی صرف فقہ حفی کے ماہر سے۔ دار العلوم میں درس تدریس کے شعبہ سے وابستہ ہوئے تو تعلیمی اور تعمیری پر سی سنجال سرگر میوں میں بھر پور حصہ لیا۔ مولانانا نوتوی کی وفات کے بعد آپ نے مکمل طور پر مدرسہ کی سرپرستی سنجال لی۔ اور دار العلوم دیوبندکی تعمیر وتر قی کا ایک دور شر وع ہوا۔

مولانارشید احمد گنگوبی شاہ ولی اللہ کے سیاسی افکار سے کافی قریب تر تھے۔ آپ سر سید احمد خان کو مسلمانوں کا خیر خواہ تو تصور کرتے تھے۔ لیکن ان کے مذہبی خیالات سے بالکل نامتفق رہے۔ انہوں نے معاشرتی مسائل جس میں عور توں کے قانون حق وراثت اور ہندوں سے لی گئی تباہ کن رسومات کارد کیا۔ بیواؤں کے دو سرے نکاح کی تحریک چلائی یہ سب سید احمد شہید کی تحریک کے اساسی نظریات رہے۔ سنت کے قیام واستحکام کے معاملہ میں انہوں نے ہر ممکنہ کوشش اور جد وجہد کی۔ مولانا کے نزدیک سنت میں کسی قشم کی تبدیلی یا استخراج بدعت کی ہی ایک صورت ہے۔ یاکسی بھی مذہبی رسم میں تبدیلی کو بدعت کی ہی ایک

مولانا گنگوہی کی پوری زندگی خدمت دین سے عبارت رہی۔ایک طرف تزکیہ باطن ، سلوک اور تعلق مع اللہ سے بھر پور زندگی اور دوسر ی طرف آپ دین علوم پڑھارہے تھے۔ آپ کی ساری توجہ احادیث مبار کہ پڑھانے پررہتی اور اسی وجہ سے دور دراز سے لوگ آپ کے پاس علوم دینہ پڑھنے آتے۔

آپ کو فقہی مسائل پر عبور حاصل تھااسی لئے آپ کو فقیہ النفس مخاطب کیا گیا، مسائل شر عیہ میں اہم ترین مسائل کاحل اس کی بہترین شکل آپ کی فقاوی رشید ہے۔ جس میں بلاخوف آپ نے بدعات کارد کیا۔ مشتر کانہ عقائد اور خلاف شرع رسم ورواج جو دین میں داخل ہو گئے اور مصنوعی صوفیا کے مجاوروں نے اسلام کے نام پر جو بدعات اور غیر اسلامی کاموں کی تائید کی آپ اس کارد کیا۔

اگر بر صغیر ہند کے کسی اسلامی دور کا جائزہ لیناہو اُس دور کے فتاوی کی کتب کو دیکھنا چاہئے۔ کہ اس دور میں مسلمانوں کا ذہنی مزاج کیا تھا؟ ان کے ذہنی و فکری رجحانات کیا تھے؟ ان کار ہن سہن کا طریقہ کیا تھا؟ روز مرہ زندگی کے عوامی عقائد کیا تھے؟ غرض سے کہ پورے اسلامی معاشرہ کی تصویر واضح ہو جائے گی۔ اسی نقطہ نگاہ کے پیش مولانا کی جو کی کتاب " فقاوی اُر شیر سے "جو کہ تین حصوں پر مشتمل ہے۔

انیسوی صدی کے مسلمانوں کے حالات زندگی کی خبر دیتا ہے۔اس دور کے مسلمانوں کے معاشر تی مظاہر

ہی نہیں بلکہ ذہین بھی طرح طرح کی برائیوں اور خرافات میں۔ مبتلارہے۔ خلاف دین وشرع جورسم ورواج اور مشرکا نہ عقائد مسلمانوں کے دل و دماغ میں راتخ ہو چکے تھے۔ ان کی جگہ اسلامی تعلیمات کے تعلیمات کی واضح اور درست شکل کو پیش کرنا کوئی آسان کام نہیں تھا۔ مولانار شید احمد گنگوہی نے اس جہاد کا آغاز کیا اور اپنے ساتھ اپنے تلامذہ کی ایک بہترین جماعت تیار کی۔

مولانانے جرات مندی سے مسلم معاشرہ کو غیر اسلامی طور طریقوں سے نجات دلانے کی کو ششوں میں لگے رہے۔ دیگر بدعات کی طرح میلاد اور عرس کی کئی شکلیں معاشرہ میں رائج تھیں۔ پورے بر صغیر میں عرس بڑی دھوم دھام سے منائے جاتے تھے اور مصنوعی صوفیا مز ارول اور قبرول پر بیٹھ جاتے اور میلہ لگتا۔ مسلمان بھی ہندو یا تریوں کی طرح اجمیر ، کلیر وغیرہ کاسفر اختیار کرتے۔ آرائش وزبیائش کاسامان خریدتے چڑھاوے اور نفذی نذرونیاز کے نام مز ارول پر بیٹھنے والے مجاور وصول کرتے۔ہار مونیم اور تالیوں کی گونج میں شب قوالی ہوتی۔

حضرت گنگوہی کے دور میں ساری خرافات دین کے نام پر موجو دہھیں۔ ان عرسوں اور میلوں کے متعلق مسائل کا حل معلوم کرنے کے لیے پورے ملک سے سوالات آئے۔ جن کے جوابات مولاناصاحب خود تحریر کرتے "فآوی رشیدیہ" کے مطالعہ معلوم ہوتا ہے۔ کہ آپ نے ان کا حل اور جواب مدلل انداز میں پیش کیا۔ صفحہ نمبر 101سے 141 تک اسی قسم کے سوالات کے جوابات تحریر کئے گئے ہیں۔ 1

عرس اور میلوں کا ایک پہلو قبروں کا طواف ٹھیک اسی طرح کیاجاتا تھا جس طرح حجاج کرام ہیت اللہ کا طواف کرتے ہیں۔ مولانارشید احمد گنگوہی نے اس بارے میں استدلال کیا اور شاہ ولی محدث دہلوی نے "ججة البالغہ" میں جسے رقم کیا ، آپ کا بھی وہی موقف رہا۔ اولیا اللہ کا طواف قبور حرام ہے اور شریعت اس کی اجازت نہیں دیتی۔ اسی طرح استعانت اہل قبور کے بارے میں جب لوگوں نے استفسار کیا، تورشید احمد گنگوہی استدلال کرتے ہیں دیتی۔ اسی طرح استعانت اہل قبور کے بارے میں جب لوگوں نے استفسار کیا، تورشید احمد گنگوہی استدلال کرتے ہیں دیتی۔ اسی طرح استعانت اہل قبور کے بارے میں جب لوگوں نے استفسار کیا، تورشید احمد گنگوہی استدلال کرتے ہیں دیتی۔ اسی طرح استعانت اہل قبور کے بارے میں جب لوگوں نے استفسار کیا، تورشید احمد گنگوہی استدلال کرتے ہیں دیتی۔ اسی طرح استعانت اہل قبور کے بارے میں جب لوگوں نے استفسار کیا ، تورشید احمد گنگوہی استدلال کرتے ہیں دیتی۔ اسی طرح استعانت اہل قبور کے بارے میں جب لوگوں نے استفسار کیا ، تورشید احمد گنگوہی استدلال کرتے ہیں دیتی۔ اسی طرح استعانت اہل قبور کے بارے میں جب لوگوں نے استفسار کیا ، تورشید احمد گنگوہی استدلال کرتے ہیں دیتی۔ اسی طرح استعانت اہل قبور کے بارے میں جب لوگوں نے استفسار کیا ، تورشید احمد گنگوہی استدلال کرتے ہیں دیتی۔ اسی طرح استعانت اہل قبور کے بارے میں جب لوگوں نے استفسار کیا ، تورشید احمد گنگوہی استدلال کرتے ہیں دیتی اس کی دیتی ہوں دیتی کی دیتی ہیں جب لوگوں نے استفسار کیا ہوں کے دیتی ہوں کی دیتی ہوں کی دیتی ہوں کیا ہوں کی دیتی ہوں کی دیتیں ہوں کے دیتی ہوں کی دیتی ہوں کی دیتیں ہوں کی دیتی ہ

" یہ ایک مشر کانہ گمر اہی کے سوا کچھ نہیں۔ استعانت کا معنی یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ سے دعا مانگنا اور اس کی مدد حاصل کرنا گناہ کے علاوہ کچھ بھی نہیں ہے۔2

میت کوایصال ثواب کرناایک مسلمہ مسلہ ہے جس کی بہترین صورت مسکینوں کو کھانا کھلانا، اجرو ثواب کی نیت سے کسی مدرسہ یا مسجد کی تعمیر کرانا، کنواں کھدواناوغیرہ ۔ یہ سب کام صدقہ جاریہ کی بنیادڈال رہے ہیں۔لیکن مولانا گنگوہی استدلال کرتے ہیں جو کام تنبیہ بالکار ہوگا۔وہ ثواب کی بجائے گناہ وہ بدعت ہے اور ممنوع ہے۔مثلاً تیجہ، گیار ہویں، چلہم،وغیرہ یہ سب ہندوشان میں ہندوؤں سے مستعار لیا گیا۔اس لئے علمائے کرام نے غیر شرعی قرار دیا

<sup>1</sup> گنگوبی،رشیداحمد، **فآوی رشید بی**، ص 112 2 گنگوبی،رشیداحمد، **فآوی رشید بی**، ص 114

<sup>1</sup> \_ <u>ح</u>

بدعات کی ایک لمبی فہرست ہے۔ بر صغیر کے مسلمانوں کی معاشر تی اور ثقافتی زندگی میں ہر قدم پر رسم و رواج اور طرح طرح کی خرافات کا عام رواج تھا۔ علمائے سوء نئی نئی بدعتوں کے ایجاد میں عامة الناس کو گمر اہ کر رہے سے۔ قبور پر اذان ایک غیر شرعی ہے۔ اور قرون ثلثہ میں اس کا کہیں ثبوت نہیں ملتا۔ اس امر کا ثبوت فقہ کی کئی کتب میں موجود ہے۔ علامہ خیر الدین نے حاشیہ بحرالرائق، شرح تنقیح محمود البلنی میں قبور پر اذان کارد کیا ہے۔ ک

بہت ساری مشر کانہ عادات رسم ورواج، پیرپرستی، عرسوں قوالیوں کارواج، وغیرہ وغیرہ دربدعات کی تحریک اصلاح مولانا گنگوہی کے دم قدم سے ایک کا میاب بدعات کے خاتمہ کے لئے اس تحریک کا آغاز مولانا گنگوہی سے ہوا۔ علمائے دیو بند کی پوری جماعت خرافات اور بدعات کے ابطال کے لیے صف باندھ کر کھڑی ہو گئی۔اور اپنی تصانیف و تالیفات سے اس کار دپیش کیا۔اسلام میں خلاف شرع رسم ورواج اور مشر کانہ عقائد کے رداور اس سارے خس کوصاف کرنے میں مولانا کی شخصیت قائد کی حیثیت اختیار کرتی ہے۔

## تفنیفی خدمات کے ذریعے اصلاح

علامہ رشید احمد گنگوہی نے درس و تدریس کے علاؤہ کتب کی تصانیف کی جانب بھی توجہ فرمائی۔ رشید احمد گنگوہی کی جانب علمائے ہند کا جھکاؤ بھی بہت زیادہ تھا۔ آپ اپنے دور کے اعلیٰ پایہ کے مصلح اور متقی و پر ہیز گار عالم شخے۔ آپ نے کئی اہم موضوعات پر قلم اٹھایا اور عامتہ الناس کی ہدایت کا سامان کیا۔ "امداد السلوک" مولانا گنگوہی کی تصوف و سلوک پر یہ کتاب 117 صفحات پر مشتمل ہے۔ اس میں مولانا نے سلوک و طریقت کی حقیقت پر سیر حاصل بحث کی ہے۔

شریعت کے احکامات اور اس کی معنویت کو سمجھنے اور اس پر عمل پیرا ہو کر اللہ کے احکام کی پیروی کانام طریقت ہے۔ آپ اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ شریعت اللہ تعالیٰ کا قانون ہے اور مومنین کی زندگی کے اصول وضوابط مجموعہ کا ہے۔ ان اصول وضوابط کو سمجھنا اور ان کی تہہ تک پہنچنا ہی طریقت ہے اور ان کی بجا آوری کے لیے لگے رہنا۔ طریقت در حقیقت صوفیانہ اصطلاح ہے۔ اس کا پہلا دروازہ شریعت ہے۔ اور شریعت پر عمل پیرا ہو کر پختگی اور استقامت سے عمادات میں لگے رہنا طریقت ہے۔

طریقت شریعت سے الگ نہ کوئی مقام رکھتی ہے اور نہ ہی کوئی مسلک آپ نے اس کتاب میں شیخ کامل کے فضل کے تحت استدلال کیا ہے۔ شیخ خواہ کسی بھی قوم یا قبیلہ سے تعلق رکھتا ہواصل بات راہ حق پر چلنا ہے۔ اور راہ حق

1 گنگو،ی،رشداحم، **فآوی رشیریه**،ص 131

قر آن وسنت اور اجماع امت ہے۔ اور جو شخص اس پر قائم ہے وہ قبول ہے ور نہ سب مر دود اور بے کار ہے۔ ا رشید احمد گنگو ہی استدلال کرتے ہوئے احادیث مبار کہ کی روشنی میں صالحین کی صحبت اور ہم نشینی کو افضل گر دانتے ہیں۔ لکھتے ہیں صالح کی مثال عطر فروش جیسی اگر وہ عطر نہ بھی دے تب بھی اس کی خوشبو ضرور حاصل ہوگی۔ مولانا گنگو ہی نے شنج میں جن شر ائط کاہونالاز می قرار دیاہے وہ یہ ہیں:

" شیخ قر آن وحدیث کا ماہر ہو۔ صرف عالم ہی نہ ہو بلکہ صفات عالیہ سے بھی متصف ہو۔ مال ومتاع کی محبت سے آزاد ہو۔ مخلوق سے میل ملاپ کم اور صدقہ خیر ات کی کثرت کر تاہو۔ مکارم اخلاق سے شخصیت بھر پور ہو، صبر ، شکر، تو کل، اللہ پر قناعت، سخاوت، فکر آخرت، صدق و اخلاص وغیرہ آپ نے ان تمام مکارم کوشار کرایا ہے۔ جن سے شخ متفق و متصل ہوناضر وری ہے۔ "2

امداد السلوک میں خلاف معمول صوفیاء کرام کے اقوال ، کشف ، کرامات اور ملفوظات کا ذکر کہیں بھی موجود نہیں ہے۔ آپ نے امداد السلوک کے ذریعہ سے تصوف کی حقیقت کو باخو بی سمجھایا ہے۔ اور بیہ واضح ہو تاہے کہ اس راستہ کے تمام مجاہدے اور ریاضیں انسان میں شریعت اور روح شریعت کا یقین پیدا کرنے کا سامان ہے۔ رسم و رواجوں میں جھڑے ہوئے اور راہ سے بھٹلے ہوئے لوگوں کی اصلاح اور ذہنی اصلاح کے موضوع پر ایک قابل قدر کتاب مولانار شید احمد گنگوہی کی علمی قابلیت کا واضح ثبوت ہے۔

"سببیل الرشاد" مولانا گنگوہی کی متفرق ضوعات پر لکھی گئی کتاب ہے جس میں مختلف شکوک و شبہات اور اعتراضات کاجواب دیا گیا ہے۔ بیر رسالہ کل 40 صفحات پر مشتمل ہے۔ جس دور میں مولانا گنگوہی نے کام کیاوہ تاریخ کاوہ دور سے جہال جاروں اطرف سے فرقہ واریت کاحملہ تھا۔ اور لوگوں کو طرح طرح سے ور غلایا جارہا تھا۔

دارالعلوم کا قیام اس دور میں برصغیر ہند پر ایک بڑااحسان تھا۔ مسلمانوں کو ذہنی پریشانیوں سے نجات دلا کر تعلیم کی راہ پر لگایا اور مسلمانوں میں پھیلی ہوئی بدعات کے خلاف جہاد کا آغاز کیا۔ "سبیل الرشاد" اس سلسلہ کی ایک کڑی ہے۔ مولانا گنگو ہی نے جہاں لوگ نص قر آنی کو چھوڑ کر قیاس اور علماء کی آراپر عمل نے کررہے تھے اور ان کے اقوال کورسول اللہ کی احادیث پر ترجیح دے رہے تھے قول صحابہ کو ترک کرکے اپنے اقوال پر عمل پیرا تھے۔

آپ نے "سبیل الرشاد" کا آغار صحابہ کی تعریف سے کیا پھر تابعی کی تعریف کھی اور اس کے بعد آنے والے لوگوں کے بارے میں لکھا۔ مولانانے قرات خلف الامام، مسئلہ تقلید اور تقلید کی وضاحت کرتے ہوئے اسے دو جزمیں تقلیم کیا اور فرمایا کہ تقلید کی ایک صورت جس کی قطعی ممانعت ہے۔ جبکہ دوسری شرعاً واجب اور درست ہے۔ تقلید کی ایک شکل آباء واجد او کی رسم ورواجوں کی پیروی جبکہ دوسری رسول اللہ اور صحابہ رسول کے نقش قدم ہے۔ تقلید کی ایک شکل آباء واجد او کی رسم ورواجوں کی پیروی جبکہ دوسری رسول اللہ اور صحابہ رسول کے نقش قدم

1 گنگوبی، رشیداحمد، امداد السلوک، ص 19 2 گنگوبی، رشیداحمد، امداد السلوک، ص 28 پر چلنا ہے۔ اور قر آن حکیم نے اسی طرف اشارہ کیا ہے:

(اگرتم نہیں جانتے تو علم والوں سے پوچھو)۔

پھر مولانا گنگوہی قرآن حکیم سے استدلال کرتے ہیں:

﴿ يَا يُ هُ أَا الَّذِيْنَ امَّنُوْ الطِّيعُوا اللَّهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُوْلَ وَ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ 2

(اے ایمان والو!الله کی اطاعت کر واور رسول کی اطاعت کر واور ان کی جوتم میں سے حکومت والے ہیں)۔

اس آیت مبار که کی روشنی میں بید دلیل ہے که "اُولِی الْاَمْرِ" اپنے عمومی معنوں کے لحاظ سے علما کرام میں خلف اور فقہاء دین میں اور متعدد مفسرین کرام جن میں امام شوکانی ، ابن کیٹر اور قاضی البیضاوی نے اس کا معنی فقہاء اور علماء ہی لیا ہے۔ اور ان کی اتباع ضروری ہے۔ 3

" تصفیۃ القلوب " مولانا کی یہ کتاب ضیاء القلوب کا اردو ترجمہ ہے جو آپ کے شیخ مہاجر کل کی تصنیف ہے۔ اِس کتاب میں تصوف کے مراتب آداب سلوک وطریقت وغیرہ کوذکر کیا گیا۔

"ضیاءالقلوب کی افادیت اور اہمیت وحقیقت کو واضح کرنے کے لیے آپ نے اس کا ترجمہ "تصفیۃ القلوب" کے نام سے کیا تاکہ لوگ تصوف کی صحیح روح سے واقفیت حاصل کر سکیں۔"<sup>4</sup>

اس کے علاوہ مولانا کی علمی یا داشتوں کی فہرست میں "اوثق العری، زیدۃ المناسک، ہدایۃ الشیعہ" جیسی کتب شامل ہیں۔ مولانا گنگوہی کو علم قرآن اور علم حدیث میں حد درجہ کمال حاصل تھا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو فقہی بصارت عطاکی۔ تمام اہل علم آپ کی ثقابت اور صلاحیتوں کے معترف رہے۔

مولانانانوتوی نے دار لعلوم کو قائم کر کے ایک علمی روایت کو جاری کیا۔ اور اہل علم کی ایک جماعت پیدا کرنے کا ایک سلسلہ شروع ہو گیا۔ اور اس جماعت کی ذہنی و فکری تربیت کا اہتمام مولانا گنگوہی نے کیا۔ جرات گفتار اور حق کا اظہار مولانا گنگوہی کا ورثہ رہا اور یہی جذبہ اصلاح اور دعوت و تبلیغ آپ کے تلامذہ کی نمایاں خوبی تھہر ا۔ جن میں مولانا محمود الحسن اور حسین احمد مدنی نمایاں نظر آتے ہیں۔ جنہوں نے آپ کی وراثت کو عام کیا۔ اگر برصغیر کی علمی شخصیات کا جائزہ لیا جائے تو مولانا علمی قد میں پوری تاب سے کھڑے نظر آتے ہیں۔

1 النحل 43:16

2النساء4:59

3 گنگو،ی،رشیداحد، سبیل **الرشاد**،ص22-28

4 اسیر ادروی، مولانا، **مولانار شیر احمد گنگوبی حیات اور کارنامے**، (شیخ الہنداکیڈیی دارالعلوم: دیوبند) ص 25

#### مولانا قاسم نانوتوى (1833ء-1880ء) اور دارالعلوم ديوبند

مولانا قاسم نانوتوی انیسویں صدی کے علاء و مفکرین میں نمایاں شخصیت کے حامل انسان جو اپنے مثالی کر دار اور علم وعمل کی وجہ سے بر صغیر میں نمایاں مقام رکھتے ہیں۔ جنگ آزادی کے بعد مسلم معاشرہ کی از سر نو تعمیر کے زمانہ میں مولانا قاسم نانوتوی اور علائے دیو بند کے ایک گروہ نے یہ طے کیا کہ دہلی کے قریب ایک قصبہ دیو بند میں ایک ایسا مدرسہ قائم کیا جائے جس میں دینی تعلیم اور شاہ ولی اللہ کے مقاصد تعلیم کو مد نظر رکھ کر تعلیم و تربیت کے آغاز کیا جائے جنانچہ علی گڑھ سے پہلے ہی 1867ء میں دیو بند کے مدرسہ میں تعلیم و تربیت کا آغاز ہو چکا تھا۔

مولاناعبید اللہ نے سندھی نے لکھا کہ سرسید کے مدارج تعلیم اور دیو بند کا مدرسہ دراصل ولی اللہی دینی ورثہ کے ہی دوپہلوہیں۔ <sup>1</sup>

مولانا قاسم نانوتوی اور ان کے رفیق و معاون مولانار شید احمد گنگوہی نے دیو بند کے مقاصد میں اس بات کی وضاحت کہ اس مدرسہ کے قیام کا مقصد عالم اور ایک عام مسلمان کے در میان از سر نوایک تعلق وربط پیدا کرنا ہے۔ تاکہ از سر نوملت اسلامیہ کی مذہبی و ثقافتی شاخت کو تعمیر کیا جائے۔

جدید علوم کی جگہ روایاتی نصاب تعلیم کو مرتب کرنے کا مقصدیہ تھا کہ جدید طبعیاتی علوم تو ہا آسانی سر کاری سکول اور کالجوں میں میسر ہیں جبکہ روایاتی علوم غیر محسوس طرح سے مفقود ہوتے جارہے ہیں مسلم قوم اور امت کی تشکیل کا نحصار و دارو مدار اسی بات پر ہے کہ اپنے رواتی ورثہ کو محفوظ کیا جائے۔2

# علمي وتغليمي اصلاحات

قدیم اور روایاتی اسلامی نصاب تعلیم کو عام کرنے کا ایک مقصد سے بھی تھا تا کہ یہ نصاب اسلامی اور مغربی عقلیت پیندی کے در میان ایک پلی کاکام سر انجام دے سکے ۔ اور اگر مدرسہ سے فارغ التحصیل کوئی طالب علم چاہے تو وہ اپنی دینی تعلیم مکمل کرنے کے بعد یو نیورسٹی میں داخلہ لے سکے اور علوم جدیدہ اور روایات اسلامیہ کو مکمل طور پر سمجھنے کے قابل ہو۔ مولانا قاسم نانو توی کی تصانیف کی روشنی میں ایک جانب توجہ شخصیت اور علم وعمل میں ایک کامل اور دانشمند آدمی تھی۔ آپ نے بہترین اقد امات کے پیش نظر معاشرتی اصطلاح کے لیے بہترین اقد امات الھائے۔

مولانا قاسم نانوتوی اور ان کے رفقاء کے ساتھ سے دارالعلوم روایتی دینی درس گاہ اور اعلیٰ درجہ کا امتیازی مقام حاصل کرنے میں کامیاب ہوا۔اس نے مجموعی طور پر خیر آباد، دہلی اور لکھنو کی روایات اور اسلوب اپنے اندر

> 1 محبوب رضوی، **تاریخ دیوبند** ( دارالاشاعت: کراچی، 1952ء)، ص104 2 گیلانی، مناظر احسن، **سواخ قاسمی (** مکتبه دارالعلوم، دیوبند، 1955ء)، ص292

سمویا۔ دینی نصاب میں علم الکلام، یونانی فلسفہ، اقلیدس، علم فلکیات، طب، عربی و فارسی قواعد، اصول فقہ اور حدیث و تفاسیر شامل رہے۔ اول اس نصاب کی مدت بیمیل دس سال تھی جس کو بعد میں چھ تبدیل کر دیا گیا۔
" پورا تعلیمی نصاب ایک سوچھ کتابوں اور متون پر مشتمل تھا۔ عوام کے مسائل کے لیے 1893ء ایک شعبہ "افتاء" قائم کیا گیاجو معاشرتی و سیاسی نیز گھریلو مسائل کا فقہی حل، پنچائنوں اور سرکاری عدالتوں کے دیئے فیصلوں پر نظر ثانی کے حق پر محیط تھا"۔ ا

مولانانانوتوی ایک اور بہترین معلم ماہر تعلیم تھے۔ انہوں نے شاہ ولی اللہ کے رائج کر دہ تفاسیر اور احادیث کی کتب کو نصاب کا حصہ بنایا اور دیگر چہ علوم کو مناسب انداز میں نصاب کا حصہ بنایا اس طرح یہ نصاب مولانانانوتوی کا مرتب کر دہ نصاب ایک منفر د انداز اختیار کر گیا۔ جو اس وقت کا رائج تمام نصابوں کا جامع تھا۔ اِس سے مولانا قاسم نانوتوی کے فکری اور اساسی نظریہ تعلیم کو بخو بی سمجھا جاسکتا ہے۔ مولانا مناظر احسن گیلانی جن کو شارح اور ترجمان قاسمی بھی کہاجا تا ہے۔ انہوں نے حضرت قاسم نانوتوی کے عصری علوم سے تعلق کو واضح کرتے ہوئے لکھا:

"ایک پہلویہ بھی ہے کہ اس نصاب کو پڑھ کر فارغ ہونے والوں میں علوم جدیدہ حاصل کرنے کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے واباجائے تو اس

اس بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ مولانانانوتوی عصری تعلیم کے مخالف نہ تھے بلکہ وہ اس بات کے قائل رہے کہ روایت کی پاسداری سے طلبامیں بیہ شعور پیداہو گاصاف اور سیدھاکھر اکبیا ہے۔ روایتی علوم کی تحصیل ایک مسلمان طالب علم کے اندراجھائی اور برائی میں تمیز پیدا کر دے۔

"مولاناناتو توی عصری علوم کی اہمیت سے بھی غافل نہ تھے وہ اس بات کے قائل رہے عصری اور روایتی تعلیمی مخلوط نصاب تعلیم کا متیجہ گا کہ طلباکسی علم و فن میں مہارت حاصل نہ کر سکے گا اور نہ اسے جدید علوم حاصل ہو سکیس گے اور نہ نہیں وہ روا تبی علوم میں فاضل ہو سکے گا۔ "3

#### قديم وجديد كاامتزاج

مولانانانوتوی اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ مدارس کی قدیم تاریخ اٹھا کر دیکھی جائے تو قدیم وجدید کا امتز اج نظر آتا ہے۔ جب عصری اور رواتی علوم الگ الگ نہ تھے۔ ادارے الگ الگ نہیں تھے امام غزالی ہوں یا ہوں یا بوعلی سیناسب کار ہن سہن اور لباس ایک جیسا تھامیدان الگ الگ تھے۔

> 1 محبوب رضوی، **تاریخ دیوبند**،ص120 د گلانی مناظر احسن مولانار**سوانح قاسی**

2 گیلانی، مناظر احسن، مولانا**، سوانح قاسمی**، ص280

3 اسير ادروي، مولانا، **مولانا محمد قاسم نانوتوي حيات اور كارنا مے،** (شيخ الهند اكيثريي، دارالعلوم ديوبند، 1987ء)، ص162

"انہیں مدارس سے فارغ التحصیل سرکاری ملاز متوں پر فائز ہوتے تھے۔اس ہے یہ ضروری ہے کہ یکسو ہو کر دینی تعلیم کو حاصل کیاجائے۔مولانااسپر ادروی نے لکھا کہ مولانانانو توی نے سر سید احمد خان کی کوششوں کی جفاکشی کی تعریف کی اور سراہا۔"<sup>1</sup>

مولانانے کبھی انگریزی سکولوں کے قیام کوناپیند نہیں فرمایا۔بلکہ ان کایہ نظریہ رہا کہ جن لو گوں پڑھناہیں وہ مدرسہ کی تکمیل کے بعد دیگر علوم میں مہارت حاصل کریں۔اور آپ نے ہمیشہ ان کی حوصلہ افزائی کی۔مولانا مناظر احسن گیلانی نے بڑے احسن انداز میں مولانانانو توی کے فلسفہ تعلیم کو پیش کیا۔

"کہ مولانااس بات کے قائل تھے کہ دانش مندی سے پہلے اسلامی علوم و نصاب کو ختم کر لیا جائے کیونکہ ان کے بغیر تفسیر، شرح احادیث فقہ کی کتب کو با آسانی سمجھنے کی صلاحیت پیدا نہیں ہوتی اور بڑے واضح انداز میں اپنی تجویز کو پیش کیا کہ دینی علوم کی تعلیم بعد مسلمان بچوں کو علوم جدیدہ کی تحصیل کے لیے سرکاری مدارس میں داخل کیا جائے۔"<sup>2</sup>

زبان ولسان کے حوالے سے آپ کا موقف بڑا واضح رہا کیونکہ اگر مولانانانوتوی کی زندگی پر نگاہ ڈالی جائے تو بیر واضح ہو جاتا ہے کہ آپ کی زندگی کابڑا حصہ حق وباطل میں فرق واضح کرنے میں گزرا۔ آپ کی زندگی اشاعت دین اور دعوت و تبلیغ میں صرف ہوئی دیو بندکی تاریخ آپ کوایک مشکلم کے طور پر متعارف کرواتی ہے۔

کیونکہ آپ نے عیسائی پادریوں پنڈ توں کے ساتھ خوب مناظرے کیے وہ مخالفین کے ادب سے کافی حد تک واقفیت رکھتے تھے۔ مولانا دروی نے جس واقعہ کو ذکر کیا اس سے اس بات کی اہمیت سمجھا جا سکتا ہے کہ مولانا جب آخری جج کے سفر پر روانہ ہوئے تو جہاز کے کپتان نے لوگوں کار بجان مولانا کی طرف محسوس کیا کپتان جو خو داٹالوی تھا اُس نے جولوگ انگریزی جانتے تھے ان سے مولانا کے متعلق سوال کیا تو معلوم ہوا کہ مولانا صاحت کی وجہ شہرت کیا ہے اسے شوق ہوا کہ مولانا سے مذہبی موضوعات پر بحث کرے اور ملنے کی خواہش کو ظاہر کیا مولانا صاحب نے ترجمان کی مد دسے اُس سے گفتگو کی۔ اس واقعہ کا مولانا پر گہر ااثر ہوا انہوں نے اس خواہش اظہار کیا کہ واپلی پر انگریزی زبان سیمیں گے۔ کیونکہ جو بات آپ بر اہراست سمجھا سے بیں اور دلائل سے قائل کر سکتے ہیں وہ فوائد کسی ترجمان کے ذریعہ سے حاصل نہیں ہو سکتے۔ اس کے بعد دیو بند میں مطالعہ ادیان کو خصوصی توجہ حاصل ہوئی اور تمام مذاہب کی بنیادی باتوں کو پڑھنا سیکھناو قت کا اہم تقاضہ سمجھا گیا۔ 3

<sup>1</sup> اسیر ادروی، مولانا، حی**ات وکارنامے**، ص219

<sup>2</sup> گيلاني، مناظر احسن، مولانا، **سواخ قاسي،** ج2، ص285

<sup>3</sup> اسير ادروى، مولانا، مولانا محمد قاسم نانوتوى حيات اوركارنا مه، ص 284

### دېنىمىتىقىل كى تغمير

مولانا قاسم نانوتوی کے علمی و عملی تعلیمی اہداف پر مطالعہ کے بعدیہ باتیں واضح ہوتی ہیں جنہیں تعلیمی تجاویز کے طور پر تصور کیا جاسکتا ہے۔ کیونکہ 1857ء کی جنگ کے بعد تمام مدارس کو ختم کر دیا گیا تھا۔ آپ نے تعلیم وتربیت کاایک نیاسلسلہ متعارف کروایا۔ کیونکہ اس وقت کے جو فکری خطرات درپیش تھے اور اعتقادی فتنے ابھر رہے تھے عیساست کے السے ہی حملے تھے جسے ایک وقت میں اندلس کی فتح کے بعد ہوئے تھے۔

یمی تاریخ بر صغیر میں بھی دہر ائی جانے قصد کیا جارہا تھا۔"میلہ خداشاسی "کے نام سے ایک میلہ لگایا جاتا جس میں پنڈت پایادری وغیرہ شرکت کرتے اور مذہب کے متعلق گفتگو کرتے۔اسی میلیہ میں مولانا قاسم نانو توی بھی شریک ہوئے اور ایک متکلم کی حیثیت سے شریک ہوئے اور اسلام کے بنیادی عقائد پر عقلی بنیادوں پر گفتگو کی۔ اِس حوالے سے آپ کی تصانیف ایک سند کا درجہ رکھتی ہیں۔ مولانا کی تصانیف اصولی نوعیت رکھتی ہیں آپ نے مغزیات کو اہمیت دی اور په کت علمی حلقوں میں مصادرومر اجع کی حیثیت رکھتی ہیں۔

#### حکیم بر کات احمد لکھتے ہیں:

"مولاناایک بڑے متکلم تھے اور اُن کی گفتگو حکیمانہ تھی۔ جزوئی مسائل کا کلام بھی ایک کلید کی حیثیت کرلیتامولانا کے شرعی واقعات بھی اصول وضوابط اور اصول عقلیہ سے باہر نہیں تھے آپ کی عقل و فراست کسی بھی واقعات کے عقلی لمیات میں اسی طرح کام کرتی رہتی جس طرح اوامر و نہی کی سچائی اور حقیقت بیانی ، میں کار فر مار ہی۔"1

مولانا قاسم نانوتوی کی زندگی کاشاندار پہلوہندوستان میں مدارس کے قیام کی تحریک کا آغاز ہے۔اس تحریک نے پورے برصغیر میں دینی علوم کے حوالے سے بیداری کی ایک شاندار لہرپیدا کر دی جس کا نتیجہ یہ ہوا پورے ہند میں سینکڑوں کی تعداد میں مدارس کا قیام عمل پذیر ہوا ہہ کہنا درست ہو گا کے دینی علوم کی ایک طرح سے نشاۃ ثانیہ ہوئی۔ مدرسہ مراد آباد، رامپور اور دارالعلوم دیوبند کی ابتداء مسلمانوں کوعلوم دینہ سے شریعیت اسلامیہ سے جوڑنے کے لیے ہوئی۔

مدارس کے قیام کی اس تحریک نے بر صغیر کے مسلمانوں کی زندگی کے ہر شعبہ کومتاثر کیاشریعت سنت کی تابعد اری، اصلاح وتربیت حکومتی اور سیاسی معاملات تذکیر و تصانیف علم الکلام علوم اسلامیه کی خدمت، ارشاد و دعوت یعنی ملت اسلامیہ کی تاریخ میں خطہ بر صغیر کے حوالہ سے عمو می زندگی اور شعوری زندگی کا کوئی ایسا پہلو نہیں جس سے اس کثیر الحبت تحریک جس کا آغاز مولانانانو توی نے متاثر نہ کیاہو۔<sup>2</sup>

1 گيلاني، مناظر احسن، سيد، حي**ات مولانا ڪيم سيد بر کات احمد سيد**، (بر کات اکيڈيکي، کراچي، 2004ء)، ص 185 2 كاند هلوى، نور الحن راشد، **حالات طبيب قاسم نانوتوي**، (كاند هله: انڈيا، 2009ء)، ص65 اس دور میں خصوصاً ہندوؤں اور عیسائیوں کی ایک نئی جماعت آریہ ساج اسلام کے خلاف محاذ کھول رکھا تھا مولانا قاسم نانوتوی نے ہر مکنہ طور پر ان کے الزامات کار دکیا۔خواہ وہ میدان وعظ واصلاح کا ہویا تعلیمات و تصانیف مولانا قاسم نانوتوی وقت کی ضرورت کے پیش نظر ویساہی جواب دیا اور شریعہ اسلامیہ پر ہونے والے اعتراضات کا مکمل دفاع کیا۔

### دار لعلوم دیوبند کے کام کی نوعیت

دارالعلوم کی ابتداء ہنگامہ عذر لینی 1857 کی جنگ آزادی کے دس سال بعد 30 مئی 1867ء کو ہوئی اور اس بانیان مولوی فضل الرحمٰن، ملا محمد محمود اور مولوی ذوالفقار تھے۔ جو پندرہ روپے کے مشاہرے پر مدرس مقرر ہوئے دیو بندکی مسجد میں تعلیم نے کا آغاز کیا۔

دار العلوم دیوبندگی ابتد انهایت ساده تھی لیکن بانیان کی نیت سے اللہ نے اسے دن دگئی اور رات چو گئی ترقی دی مولانا محمد قاسم نانوتوی کا اس کی توسیع میں رکھا۔ مولانا محمد یعقوب نانوتوی کا اس کی توسیع میں بڑا عمل خل رہا۔ وہ خود ایک دقیق النظر بزرگ تھے۔ ان کے والد مولانا مملوک علی، مولانا محمد قاسم نانوتوی، سرسید احمد خان، رشید احمد گنگوہی، مولانا محمود الحسن اور کئی دیگر استاد تھے۔

شروع میں دار لعلوم ایک چھوٹا سا مدرسہ تھا۔ لیکن جیسے جیسے طلبہ کی تعداد بڑھنے لگی تو دارالعلوم کی اپنی عمارت کی بنیاد رکھی گئی اور اللہ کے فضل و کرم دار لعلوم ایک بین الا قوالی حیثیت اختیار کر گیااس کے طلبہ میں جزائر مالدیپ، روسی، ترکستان، بلوچستان اور ایران کے کئی طلبہ شامل دور ہونے لگے۔ اور یہال سے فارغ التحصیل ہونے کے بعد اپنے علاقوں میں نمایاں کام کیا۔ دیو بند کے اطراف میں کئی مدارس آباد ہوئے جن کے امتحانات کی ذمہ داری گٹھری۔

دار لعلوم سے فارغ التحصیل طلبہ میں جن بزرگوں نے بے پناہ اہمیت حاصل کی ان میں مولانا محمود الحسن، مولانا اشرف علی تھانوی، مولانا اشرف علی تھانوی، مولانا انور شاہ کا شمیری، عبد الحق حقانی، مولانا شبید اللہ سندھی، مولانا شبیر احمد عثانی، مولانا شا اللہ امرتسری اور مولانا مظہر الدین خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ جنہوں نے اپنی شانہ روز محنت کی وجہ سے معاشرہ میں بہترین مذہبی کر دار ادا کیا۔ مولانا عبید اللہ سندھی اس کے ناظم مقرر ہوئے جس کا قیام 1910 میں عمل آیا۔ مولانا احسن مرہووی کی سرکردگی میں جلسہ منعقد کیا گیا۔ جس میں مختلف مکاتب فکر کے علاء نے شرکت کی۔ واضح کیا گیا کہ جمیعۃ الانصار ہرگز کسی انجمن کی نقل نہیں اور نہ کسی کے ذاتی مقاصد سے زیادہ اس کا تعلق ہے بلکہ وہ ضروری مقاصد جن کی آج بہت کچھ ضرورت ہے۔، اس کی بنیاد ہیں۔

خوش قسمتی میر کہ دارالعلوم دیوبند کو شروع سے ہی ایسے بزرگ میسر آئے۔ پہلے سرپرست مولانا قاسم نانوتوی، دوسرے مولانارشید احمد گنگوہی، تیسرے مولانا یعقوب نانوتوی اور ان کے بعد مولانا اشرف علی تھانوی صاحب دارالعلوم دیوبند کے سرپرست رہے۔ دارالعلوم دیوبند کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ ہر سال ہز اروں لوگ یہاں سے فارغ التحصیل ہونے گئے۔ دارالعلوم دیوبند قدیم طرز کی اسلامی در سگاہوں میں سب سے اہم گنا جا تا ہے۔ اس کی ترقی کی ایک وجہ سے کہ اس کا نیج ایسے ہاتھوں نے بویا جوخود تقوی اور پر ہیز گاری کی نمایاں مثالیں تھے۔

دار العلوم کے مقاصد میں اس بات کو مد نظر رکھا گیا کہ قدیم ورثہ کی آب یاری کی جائے اس میں منطق، صرف ونحواور فقہ پر ہی نہیں بلکہ حدیث کا خاص اہتمام کیا گیاجو شاہ ہولی اللہ کے جانشیوں کی خصوصیت تھی۔

- نصاب تعلیم میں مذہبی علوم کے علاوہ تاریخ، ہندسہ اور طب کا انتظام بھی شامل رہا۔
  - ابتدائی در جوں میں،ار دواور فارسی کی تعلیم کوضر وری سمجھا گیا۔
- دیوبند نے اصلاح نصاب کے دعوئے تو نہیں کیے لیکن خاموشی سے کئی امور میں اصلاحیں کیں۔
  دیوبند نے قوم کی بڑی مذہبی اور علمی خدمت کی ہے۔ دیوبند کا نصاب ضروریات زمانہ کے لحاظ سے ناکافی سہی اور علمائے دیوبند کو حالات زمانہ اور مغربی مستشر قین یا دور حاضر کے مصری علماسے اتنی واقفیت نہ سہی جتنی ندوہ العلماء کو ہے۔ لیکن دیوبند کا پیانہ بہت و سیع ہے۔ یہاں سے فارغ ہونے والے طلبا جنہوں نے ملک کے کونے کونے میں علم کے چراغ روشن کئے مذہب کی اشاعت کی بدعتوں اور غیر اخلاقی برائیوں کی اصلاح کی۔ ان میں تقوی یر ہیز گاری اور روحانیت دوسروں سے زیادہ ہے۔

اس کے منتظمین کی قابلیت اور نیک نیتی کی وجہ سے ہندوستان کے مسلمانوں کی مذہبی اور اخلاقی زندگی سنوار نے میں نمایاں کر دار اداکیا۔ فرائض مذہبی کی ادائیگی اور علمی ورثہ سے محبت دار العلوم کی منفر دیت کو نمایاں کر تی ہے۔ یہ بات قابل ذکر ہے کہ دیوبند کی کامیابی علمی فتوحات کی وجہ سے کم جب کہ روحانی پاکیزگی اور تقوی و پر بزگاری کو اختیار کرنے کی وجہ سے زیادہ ہوئی۔

برصغیر مسلمان ہند کے لیے اور ان کی مذہبی و ثقافی حالت کی بحالی کے لیے برطانوی سامر اج سے یہ اعلان جہاد کیا گیالہذا اس سے انگر ویزوں کی بدنامی میں مزید اضافہ ہوتا چلا گیالیکن امت کے مرد مجاہدان نے ہمت نہیں ہاری بلکہ اپنے مشن کو جاری رکھا۔ عبید اللہ سندھی نے اپناکام دبلی منتقل کر لیا اور وہاں انھوں نے نظارہ المعارف اللقر آنیہ کی بنیادر کھی۔

" دیو ہندنے قوم کی بڑی مذہبی اور علمی خدمت کی ہے۔ دیو بند کانصاب ضروریات زمانہ کے لحاظ سے ناکافی سہی اور علما کے دیو بند کو حالات زمانہ اور مغربی مستشر قین یا دور حاضر کے مصری علما سے اتنی واقفیت نہ سہی جتنی ندوہ العلماء کو ہے۔ لیکن دیو بند کا پیانہ بہت وسیع ہے۔ یہاں سے فارغ ہونے والے طلبا جنہوں نے ملک کے ندوہ العلماء کو ہے۔ لیکن دیو بند کا پیانہ بہت وسیع ہے۔ یہاں سے فارغ ہونے والے طلبا جنہوں نے ملک کے

کونے کونے میں علم کے چراغ روشن کئے مذہب کی اشاعت کی بدعتوں اور غیر اخلاقی برائیوں کی اصلاح کی۔ ان میں تقوی پر ہیز گاری اور روحانیت دوسروں سے زیادہ ہے۔ ""

## مولانامحود الحسن (1851ء-1920ء) اور ان کے اصلاحی کارنامے

مولانا محمود الحن كا نثار بر صغیر كے ان راہنماؤں میں ہوتا ہے جنہوں نے بر صغیر كے مسلمانوں میں فكر وعمل، عزم واستقلال اور استقامت كو پر وان چڑھايا۔ مولانا محمود الحن نے مولانا قاسم نانوتوى، مولانا مملوك اور سيد احمد دہلوى سے علوم شریعه كی تعلیم دیوبند سے حاصل كی۔

"مولانا محمود الحن نے 1874ء میں بطور معاون دار لعلوم دیو بند میں ملاز مت اختیار کی اور پچھ وقت کے بعد آپ دار العلوم میں بطور صدر مدرس مقرر ہوئے۔"<sup>2</sup>

# تغليمي وتدريبي خدمات

مولانا محمود الحسن نے اپنی تدریسی زندگی کے آغاز سے ہی دارلعلوم کے ایک نئے باب کا آغاز کیا۔ برصغیر کے مسلمانوں میں مسلمانوں میں علمی اور فکری صلاحیتوں کو اجاگر کرنے میں نمایاں کر دار ادا کیا۔ حاجی امداداللہ مہاجر کمی سے باطنی علم و فضل میں مہارت حاصل کی۔ شیخ الهند مولانا محمود الحسن کی علمی شخصیت کی وجہ سے دارالعلوم میں طلباء کی تعداد میں بے پناہ اضافہ ہوا۔

"آپ کے تلامذہ میں مولاناانور شاہ کاشمیری، عبید الله سند هی، مولانا حسین مدنی، مولانامفتی کفایت الله دہلوی، مولانا شبیر احمد عثمانی اور دیئر نمایاں شخصیات شامل ہیں۔ جنہوں نے علمی و فکری اور دین میں نامور جماعتیں تیار کیں۔"<sup>3</sup>

آپ کی تدریسی خدمات کو دیکھ کر ایک باراکابر صالحین اور محدثین کرام کاحلقہ درس یاد آتا ہے۔ مولانا محمود الحسن کو آئمہ اربعہ، فقہائے مجتهدین کے اقوال لفظ بہ آتے تھے۔ قرآن وحدیث مولانا کی زبان پر عام تھے۔ آپ کے لہجہ میں بناوٹ اور تصنع کا شائبہ تک نہ تھا، مدرسہ کے دروازے تک آپ کی آواز بلا تکلف تھی، آپ کی بات دل پر اثر انگیز ہوتی تھی اور سننے والا خوب سمجھ جاتا تھا کہ آپ جو پچھ بیان کر رہے ہیں وہ بالکل سچے پر مبنی ہے۔

مولانا محمود الحسن اپنے علمی حلقہ میں ایک مشہور و معروف مدرس کی حیثیت رکھتے تھے۔ اپنے اسباق کوبڑی محنت اور توجہ سے پڑھاتے تھے اِسی نسبت مولانا بجنوری کھتے ہیں کہ آپ کے مدر سین میں انور شاہ کاشمیری اور شبیر احمد عثمانی وغیرہ موجود ہوتے ، بخاری شریف کے درس میں آپ کواصل متن پر مکمل عبوراور گرفت حاصل

1 محمد اكرام، شيخ، موج كوثر، (اداره ثقافت اسلاميه: لا مور، 2003ء)، ص 211

2 محمد طيب، قارى، مولانا، روداد دار العلوم ديوبند، (رمز اجتمام دار العلوم ديوبند، 1988ء)، ص10

3 محبوب رضوي، سيد، تاريخ دار العلوم ديوبند، (اداره اجتمام دار العلوم، ديوبند، 1993ء)، 25، ص 33

تھی۔ کتاب کی شروحات اور حواثی پر مولانا کو مکمل گرفت تھی۔بڑے استدلال اور مدلل انداز میں درس دیتے اور اس دوران شرح قسطلانی سے کام لیتے، تمام آئمہ اکرام کااحترم کرتے تھے۔

شاہ ولی اللہ کے طرز تقریر و تدریس کو آپ نے مکمل طور پر اپنایا اور شاہ صاحب کے اقوال بڑی ہی محبت اور عقیدت سے بیان کرتے۔ آپ کا درس محض شر وح وحواشی پر مبنی نہ تھا گو کہ آپ کی ان پر گہری نظر تھی بلکہ آپ ان سے استفاہ ہوتے اور استدلال کرتے کیونکہ اس سے ذبین کے در کھل جاتے ہیں۔ دوران تدریس فکری پہلوؤں کو اجا گر کرتے اور دلیل کے طور پر احادیث مبار کہ سے استدلال کرتے۔ اور کچھ سوال ذہن میں پیدا ہو تا تو اپنی رائے اور تحقیق سے اس کی وضاحت کرتے سند حدیث کا سلسلہ شاہ ولی اللہ پر ختم کرتے درس و تدریس میں قرات وحدیث دواسنادسے ذکر کرتے۔

- 1 \_ عن مولانا قاسم عن شيخ شاه عبد الغني عن شاه مجمد اسحاق عن شاه عبد العزيز عن شاه ولي الله \_
  - 2\_ عن شيخ احمه على عن شاه محمد اسحاق عن شاه عبد العزيز عن شاه ولى الله \_

آپ بڑے اہتمام اور تیاری کے ساتھ درس دیتے اور طلبامیں علمی اور فکری پہلوؤں کو اجا گر! کرنے کی سعی کرتے۔ ا

#### اصلاح وتزكيه كي مساعي

خیر اور شرمیں فرق اللہ نے انسان کے اندر فطری طور پرر کھا ہے اور اسے یہ صلاحیت بخثی ہے کہ وہ اس میں فرق کرنے کی استعدادر کھے سلوک و تصوف اسی آئینہ کانام ہے جو اس دھند کو واضح کر دیتا ہے اور اچھائی برائی پر غالب آنے لگتی ہے۔ مولانا کی شخصیت سلوک و تصوف کی آئینہ دار تھی۔ آپ کے مسلمان کی حیثیت سے قلبی اطمینان کے لیے اسے ہر مسلمان کی ضرورت قرار دیا۔

"مولاناعبد القادر رائے بوری نے نصوف کو سمجھنے کے لیے جس بات سے استدلال وہ قلب مطمعنہ اور اخلاص کی سعی ہے۔ اور کہا کہ تصوف تو عشق خداوندی اور اخلاص پیدا کرنے کا ایک ذریعہ ہے اور اللہ کے احکام کی پیروی ان دونوں باتوں کے بغیر ممکن نہیں۔"<sup>2</sup>

اس میں کوئی شک والی بات نہیں اخلاص کے ذریعہ سے اللہ تعالیٰ دل میں نیک نیتی ڈال دیتا ہے۔جو انسان کو ایمان کے اعلیٰ درجہ تک لیے جاتی ہے۔ زیر تخت شخصیت کی زندگی پر نگاہ ڈالی تو واضع ہو تا ہے مولانا محمود الحسن نے اخلاص و تصوف کو اپنی زندگی کا مرکز بنائے رکھا۔عابد وزاہد والدین کے زیر سابیہ بڑھے ہونے کے بعد مولانا قاسم نانوتوی اور اشد احمد گنگوہی جیسی علمی شخصیات سے بطور تلمیذ اصلاح و تقویٰ کی تربہت یائی۔

1 بجنوري، عزيزالرحمن، مفتى، **تذكره شيخ البند**، (اداره مدنی دار التاليف: بجنور)ص 65

گو کہ تصوف کے روایتی طریقہ کارسے آپ نہ گزرے لیکن 1877ء میں جج کے سفر کے دوران حاجی امداداللہ مہاجر کمی سے بیعت ہوئے۔ اِس دوران مولانا قاسم نانوتوی اور مولانار شید احمد گنگوہی بھی ہمراہ تھے۔ وطن واپنی پر بھی اصلاح اور تزکیہ بالنفس کاسفر مولانار شید احمد گنگوہی کے ہمراہ جاری رہا۔ مولانانے ان باتوں کو اپنی زندگی کا محور و مسکن بنائے رکھا۔ اور حضرت گنگوہی کی محبت و شفقت سے مستفید ہوتے رہے۔

بدعات اور تصوف کے نام پر غلط رسوم ورواج جنہوں نے مذہب کالبادہ اوڑھ رکھا تھا۔ مولانااس بات سے استدلال کرتے ہیں تصوف اصلاح اور ہدایت و کامیابی کا ایک بہترین ذریعہ ہے۔ لیکن جن باتوں کا ذکر بالاسطور میں کیا گیاان سب باتوں کو تصوف کے نام پر ادا کیا گیااور ہر مجرم نے اپنے جرم کو ہاکا کرنے کے لئے تصوف میں پناہ لی۔ چنانچہ وہ تصوف جو اصلاح و تزکیہ کانام ہے اس کے لبادہ میں فسق و فجور اور بدا طواری نے فروغ پایا۔

مولانااس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ اس کمزور پہلو کے باوجود تصوف و سلوک کی اہمیت اور اس کی افادیت سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ اگر اس کی اصل پر نگاہ دوڑائی جائے تووہ اپنے اصل کے اعتبار سے صالح خمیر کا حاصل ہے۔اس کمزور پہلو کی ایک وجہ قر آن وحدیث کے فلسفہ ھدایت کو سمجھنے میں کو تاہی ہے۔

مولانا محمود الحن اكثر فرما ياكرتے تھے جيسے برصغير كے رہنے والوں ان سے منہ موڑا يہاں بدعات نے گھر كر ليا۔ دار العلوم كى بيه ذمه دارى ہے كه روايت سے اپنار شتہ بر قرارر كھے۔ كيونكه اتباع قر آن وسنہ ہى وہ واحد راستہ ہے جو اصلاح و تزكيہ كے راستہ كى گر د كوصاف كر سكتا ہے۔ حضرت شيخ الہند بھى رسول سنت كى پير وى كا اہتمام كرتے وہ فرماتے كه حقیقی منزل صرف اتباع رسول ميں ہى مضمر ہے۔ 1

### علمی تصانیف کے ذریعے تجدید واصلاح

مولانا محمود الحسن کی علمی خدمات پر نظر ڈالی جائے توان کی مجموعی کاوشوں کو بالعموم ایک صالح معاشر ہ کی تشکیل کامظہر قرار دیا جاسکتا ہے۔ اور ان کے علمی کارناموں کو بجاطور پر جار اہم نقاط کے تحت دیکھا جاسکتا ہے۔

- 1- کتب
- 2۔ فتاوی
- 3- تقارير
- 4۔ شاعری

"حضرت شیخ الہند نے اپنی کتاب" الا بواب والترجم" میں متعلقات حدیث سے متعلق متقد مین اور متاخرین کی آراء کو ذکر کیا گیاہے۔الا بواب التراجم کی اہم خصوصیات میہ ہیں کہ اسے اردوزبان میں ذکر کیا گیاجو فہم حدیث

\_\_\_\_\_

کے سلسلہ میں اپنی نوعیت کا ایک منفر د کام ہے۔ اور مولانا محمود الحسن نے جس اسلوب کو اپنایاوہ اپنی جگہ اہم ہے۔ تفہیم حدیث کی اساس انہیں اصولوں پر رکھی جو انداز صحابہ اکر ام کا تھا۔ "1

بر صغیر کے انگریزی دور حکومت میں جو ایک بڑا مسکلہ تھاوہ تقلید اور عدم تقلید تھا بر صغیر کی اکثریت مسلمان فقہ حنفی سے متاثر رہے "اولہ کامسکلہ "رسالہ میں غیر مقلد جماعت کے اعتر اضات کا جواب دیا گیا جو علمی طور پر اپنی طرز کا ایک منفر در سالہ ہے۔

اولہ کامسکلہ "کا دوسر انام اظہار الحق ہے۔ الیمی "الجبہد المقل" فن مناظرہ کی ایک علمی کتاب ہے۔ "جو بدعات کے رد میں لکھی گئی۔ اس رسالہ میں کلامی مباحث کو موضوع بحث بنایا گیاہے۔ ایک اس کتاب جو وقتی پیدا ہونے والے مسکلہ کے لئے علمی انداز میں لکھی گئی۔ جو در حقیقت لکھنے والے کی علمیت اور دیانت داری کی عکاس ہے۔"<sup>2</sup>

اسی طرح مولانا کی ایک مشہور تصانیف جسے مقبولیت کا درجہ حاصل رہا اور جس نے آپ کے نظریات کی بھر پور عکاسی کی "الجبد المقل" آپ کی یہ تصنیف اصل میں بدعت اور اس کے حاملیں کی نفی میں لکھی گئی۔جوسنت و شریعت حمایت کرتی ہے۔ یہ کتاب کلامی حیثیت سے ایک نمایاں کتاب ہے مولانا استدلال کرتے ہیں کہ اس کتاب کا مرکزی موضوع امکان کذب باری اور امکان نظر باری تعالیٰ ہے۔ اہم بات یہ کے اس میں دیگر اسلامی فکر کا جائزہ لے کران کے نظریات وافکار پر بحث کی گئی ہے۔ 3

اس کتاب کی منفر دبات ہے ہے کہ اِس میں کھوس کلامی مباحث کو عمومی طور پر زیر بحث لایا گیا ہے۔ جس سے اس کی اہمیت ہمیشہ بر قراررہے گی ۔ یہی وجہ ہے کہ جس سے مولاناکی علمیت اور تحریر حقیقی طور پر واضح ہوتی ہے۔

"افاوات محمودیہ" مولانا کی دو اہم تقاریر کا مجموعہ ہے پہلی تقریر کا عنوان "وی "ہے۔ جس میں وی کے متعلق لغوی معنوں سے بحث کی گئی ہے۔ اس کے بعد عرفی اور اصطلاحی معنوں میں کلام کیا گیا ہے۔ رسول صَلَّا اللَّهِ اَور الله تعالیٰ کے کلام میں فرق واضح کرتے ہوئے دونوں کو دلیل مانا گیا ہے۔ استدلال کے طور پر وحی محمد صَلَّا اللَّهِ الله تعالیٰ کے کلام میں فرق واضح کرتے ہوئے دونوں کو دلیل مانا گیا ہے۔ استدلال کے طور پر وحی محمد صَلَّا اللَّهِ الله کی کلام میں فرق واضح کرتے ہوئے دونوں کو دلیل مانا گیا ہے۔ استدلال کے طور پر وحی محمد صَلَّا الله کی کیا:

﴿ إِنَّا اَوْحَيْنَا اِلَيْكَ كَمَا اَوْحَيْنَا اِلَى نُوْحٍ وَ النَّبِيَّ إِنَ مِنَ ۚ أَا بَعْدِه ۚ وَ اَوْحَيْنَا اِلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّا ال

1 خان، اقبال حسن، شیخ الهند مولانا محمود الحسن حیات اور کارنا ہے، (علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، 1973ء)، ص 165 2 اصغر حسین، میاں، حیات شیخ الهند، ص 116 3 محمود الحین، مولانا، شیخ الهند، الحبید المقل، ص 49

وَ سُلَيْمِٰنَ<sup>5</sup>ُو اَتَيْنَا دَاو**َ** دَ زَبُوْرًا ۗ

(بیشک اے حبیب! ہم نے تمہاری طرف وحی جیسے ہم نے نوح اور اس کے بعد پیغمبروں کی طرف بھیجی اور ہم نے ابراہیم اور اسلحیل اور اسحاق اور یعقوب اور ان کے بیٹوں اور عیسیٰ اور ایوب اور یونس اور ہارون اور سلیمان کی طرف وحی فرمائی اور ہم نے داؤد کوز بور عطافرمائی۔)

اس رساله كادوسر احصه جس ميں دوسرى تقرير جس كاموضوع: (لَا إِيَانَ لِمَنْ لَا أَمَانَةَ لَهُ) 2 (جس شخص ميں امانت نہيں اس كا ايمان بى نہيں) ـ ميں سورة الاحزاب كى آيت ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْاَمَانَةَ عَلَى السَّمٰوْتِ وَ الْاَرْضِ وَ الْجِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَحْمِلْنَهَا وَ الْمُانَةُ عَلَى السَّمٰوْتِ وَ الْاَرْضِ وَ الْجِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَحْمِلْنَهَا وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّمٰوْتِ وَ الْاَرْضِ وَ الْجِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَعْمِلْنَهَا وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْحِيْلِ فَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْمُعَلَى الْمُعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْمُعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْمُعَلَى عَلَى الْعَلَى الْمُعَلَى عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللْعَلَى الْمُعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى

اِس تقریر میں مولانا محمود الحسن نے امانت کے معنی و مفہوم کی وضاحت کی ہے اور انسان کے ظالم اور جاہل ہونے کے فلسفہ کو واضح کیاہے۔ اور اس مسلہ پر قر آن وحدیث کو مقصد قرار دیاہے۔ ان کے خیال میں احادیث مبار کہ کی بنیاد قر آن حکیم کو قرار دیتے ہیں۔ اور فرمایا کہ قر آن وحدیث اپنے مصدر کے اعتبار سے ایک ہی ہیں۔ البتہ فنی فرق کی وجہ سے متلواور غیر متلو کے اعتبار سے دنوں کی حیثیت اور نوعیت بدل جاتی ہے۔

اس کے علاوہ "الفلاح الادلہ" جو کہ اولہ کامسلہ کی تشریح و توضیح میں لکھی گئی۔ اس کے مرکزی موضوعات میں آئمہ مجتہدین کافن حدیث میں مقام مرتبہ رفع یدین، حقیقت ایمان، تقلید کی ضرورت واہمیت، ایمان میں زیادتی اور کمی، اسلامی حکومت اور اس کی ذمہ داریاں، نیج فاسد کی تحقیق محارم نکاح، قاضی کے نفاذکی شرعی اور عقلی بحث وغیرہ جیسے موضوعات پر علمی اور کلامی بنیاد پر بحث کی گئی جو کہ مولانا کے علمی اسلوب کو واضح کرتی ہیں۔

اِس کے علاوہ آپ کی مشہور کتب میں "حاشیہ مختصر المعانی"، علامہ سعد تفتازانی کی کتاب "مختصر المعانی" فصاحت وبلاغت کے حساب ایک نایاب کتاب ہے اور دار لعلوم کویہ اعزاز حاصل ہے کہ وہاں نصاب میں اِس کتاب کوشامل کیا گیا۔ علامہ محمود الحسن نے طلبہ کو پیش آنے والی لفظی د شوار یوں کے سبب اِس کا حاشیہ لکھا جس میں الفاظ کو سادہ اند از میں بیان کیا اور ان کی وضاحت کی۔ تقریر ترمذی، تقیج ابی داؤد مقدمہ، ترجمہ قرآن شریف، احسن القری فی او ثق العری، آپ کی یہ کتب کلامی مباحث پر مشتمل ہیں جن میں مختلف موضوعات پر علمی گفتگو کی گئی ہے۔ مولانا محمود الحسن نے فناوی نولیس کی خاصی خدمات سر انجام دی ہیں لیکن اس ذمہ داری کو قبول نہیں کیا۔ جو مولانا محمود الحسن نے فناوی نولیس کی خاصی خدمات سر انجام دی ہیں لیکن اس ذمہ داری کو قبول نہیں کیا۔ جو

1 النساء 4: 163

2 مشكوة المصانيح، رقم الحديث: 32

فتاوی مولانا کی طرف منسوب ہیں یہ بھی حقیقت ہے کہ اِس میں غیر وں کا حصہ بھی شامل رہا۔ لیکن اس بات سے ا نکار ممکن نہیں کہ وہ بھی آپ ہی کی علمی دین ہیں۔مفتی عزیز الرحمن استدلال کرتے ہیں گو کہ:

" آپ نے اِس سے اجتناب کیا لیکن یہ بات قابل قبول نہیں کہ آپ سے کوئی فاوی ثابت نہیں۔ کیونکہ آپ کی بے شار دستخطیں موجو دہیں جو اس بات کا ثبوت ہیں کہ آپ نے اِس کام سے منہ نہیں موڑا ہے۔ترک موالات کا فتوی اسلامیان ہند کے لئے مشعل راہ کی حیثیت رکھتا

#### اسى طرح سيراصغر حسين لکھتے ہيں کہ:

"زمانہ طالب علمی میں مجھے فتوی نو لیمی کے شوق تھا تو مولانا صاحب مشکل مسائل دریافت کر کے لکھ دیتا تھا۔ مولانا محمو دالحسن کا تواضح اور کسر نفسی ہمیشہ فتوی لکھنے کی راہ میں جائل رہا۔ لیکن مولا ناصاحب جو فتوی لکھتے اسے خطوط کے انداز میں لکھتے اور اپنے شاگر دوں کو مراجع بنادیتے تھے۔اور تمام فتوی پر آپ کے دستخط موجو دہوتے۔"2

کسی بھی قوم کی مرکزی حیثیت کو پر کھاجائے تو فن خطابت نمایاں اہمیت کی حامل نظر آتی ہے۔ تاریخ کو دیکھا جائے تو واضح ہو تاہے کہ اس کی بنیادیر افراد عالم نے میدان جیتے ہیں۔ایسے بہت سے مقررین جنہوں نے قوم میں نئی روح پھونکی اور انہیں عمل کی قوت اور جرات کی توانائی کی مثال کے طور پر طارق بن زیادہ اور حجاج بن یو سف عربی دنیا کے مانے ہوئے خطیب جنہوں نے اپنی خطابت سے دنیا کا نقشہ بدل دیا۔

یہی نوعیت بر صغیر میں بھی عام رہی زعماء اصلاح نے لو گوں میں جوش جذبہ ابھارا جنگ آزادی کے آخری دور جن شخصیات نے بر صغیر کی تاریخ پر اپنی یادوں کے گہرے نقش جھوڑے ہیں جن کے فن خطابت سے قوم میں نیا جوش اور ولولہ بید اہوا۔ان میں شیخ محمود الحن کی شخصیت بہت ابھر کر نمایان ہوتی ہے۔ چونکہ خطابت مولاناصاحب کا پیشہ نہ تھالیکن جب ممبریر بولتے توجوش و جذبہ واضح نظر آتاایک ولولہ انگیز اور عہد ساز شخصیت نے قومی شعور بيدار كيا-عبدالغفار مد ہولي لکھتے ہيں:

"مجھے وہ وقت یاد ہے جب مولاناصاحب جن کی آئکھیں طلباء کو دیکھ کر روشن ہو گئیں تھیں اور مخاطب تھیں کہ اگر جہ سب کچھ بگڑ ااور بکھر اہوا نظر آ رہاہے۔لیکن مر دمؤمن کی طرح ہمت کی جائے تواللہ کی مدد کو حاصل کیا جاسکتا ہے۔ ان کا اشارہ قوم کی آنے والی نسلوں کی طرف تھا۔

1ع: يزالرحمن، مفتى، **تذكره شيخ البند**، ص74

2 اصغر حسين، سد، **شيخ الهند حيات وكارنامي**، ص186

شخ الہند نے مخاطب ہوئے خطاب کیا میرے نوجو انوں میں نے دیکھا ہے۔ میرے درد کے غم خور سکولوں اور کالجوں میں زیادہ جبکہ خانقا ہوں اور مدر سوں میں کم ہیں۔ تو میں نے اور میرے دوستوں نے ایک قدم دارالعلوم کی طرف بڑھایا ہے۔ تاکہ دو تاریخی مقاموں کو آپس میں جوڑا جا سکے۔ "1

#### شيخ الهندمولانامحمود الحسن نے طلبہ سے خطاب کرتے ہوئے کہا:

" یہ جامع اللہ تعالیٰ کی شکر گزاری ہے کہ میری قوم کے نوجوانوں کواللہ نے یہ توفیق دی ہے۔ کہ وہ اپنے اچھے اور برے کامواز نہ کریں۔ کیونکہ علوم دینیہ کے دودھ میں جوز ہر ملاہواہے اسے کسی بھیکے کی ضرورت ہے۔ آج اس کے لئے ہم یہاں جمع ہوئے ہیں۔ اور یہ بھیکا مسلم نیشنل یونیورسٹی ہے۔ ہماری اس قومیت جو کہ عظیم الشان ماضی رکھتی ہے۔ اس کا اب یہ فیصلہ ہونا چاہئے کہ اس کے کالجے اور یونیورسٹیاں بغداد اور قرطبہ کی عظیم الشان مدارس کی طرح اپنا وجود قائم کریں جنہوں نے یوری کو اپنا شاگر د بناکرر کھا۔ "2

مولانا کے خطبات عمومی طور پر ساجی اور سیاسی موضوعات کے حامل رہے۔ ان کی زندگی مد برانہ اور مجتہدانہ رہی۔ ان کے خطبات کی روشنی میں برصغیر کے اس عہد کی مکمل تصویر نظر آتی ہے۔ جملوں میں و قارر وحانیت، حوصلہ، کھہر او الفاظ کا مناسب استعال ان کی تقاریر نظری سے زیادہ عملی اور خالص تجزیاتی مثالیں پیش کرتی بیں۔ کیونکہ اس دور میں انگریزوں کا تسلط اور ان کی ریشہ دانیاں خلافت کے و قار کے لیے ایک چیلنج سے کم نہیں تھیں۔ اور مسلمانوں نے اس چیلنج کو قبول کیااور خلافت کے و قار کو قائم رکھنے کے لیے ہر طرح سے مدافعت اختیار کی۔ مولانا کے خطبات کا مقصد مسلمان روایت کو از سر نوزندہ کرنا تھا۔ اسی طرح انہوں نے اپنی شاعری میں بھی ملی اور قومی حذبات کا مقصد مسلمان روایت کو از سر نوزندہ کرنا تھا۔ اسی طرح انہوں نے اپنی شاعری میں بھی ملی اور قومی حذبات کا عکاس کی اور نوجو انان ملت کے جوش و جذبہ کو ابھارا۔

### مولانا احمد رضابر بلوی (1856ء-1921ء) اور ان کی فکری و اصلاحی جدوجہد

مولانااحد رضابر بلوی" فنافی حب الرسول" کی وجہ سے اعلی حضرت کے لقب سے مشہور ہوئے۔ آپ کے آباء نے آپ کے آباء نے آپ کے دینی شعور اور تعلیم و تربیت میں اہم کر دار ادا کیا اپنے والد محترم کے زیر سایہ عقلی اور نقلی علوم صالح حاصل کیے اور اپنی تعلیمی، دینی ملی خدمات کی وجہ حاصل کی۔ اور اپنی تعلیمی، دینی ملی خدمات کی وجہ

\_\_\_\_

<sup>1</sup> مد ہولی، عبد الغفار، **جامعہ کی کہاتی**، (قومی کونسل برائے فروغ اردوزبان: نئی دہلی، 1953ء)، ص27 2 محمود الحنن، شیخ الہند، مولانا، خط**بہ صدارت مع فقری**، (از غنی المطابع، دہلی، 1339ھ)، ص6

#### سے ایک مجد د کی حیثیت سے سامنے آئے۔<sup>1</sup>

شاہ آل رسول مہاروی سے علوم شریعہ کی تعلیم حاصل کی۔انہوں نے اپنے بارے میں لکھا:

((اصدرت اول الفتيا وكتف الثالث عشر في عمرة والحمد لله على ذلك في اليوم الرابع عشر، من شهر شعبان عام 1286 ه وهو شا الله يمدحياتي الى اليوم العاشر من شهر شعبان عام 1336ه يثبت خمس عاما في لافتاء استطيع ان اثني على الله وعلا حق الثناءعليه))2

(میں نے جب پہلافتوی صادر کیااس وقت میری عمر تیرہ برس تھی اور شعبان کی چودہ تاریخ تھی۔ اس پر میں اللّٰہ کاشکر اد کرتا ہوں اور اگر 1336ھ تک شعبان میری عمر لمبی کر دی گئی۔ تواس طرح میں فتوی میں پچپاس سال گزار نے والا ہو جاؤں گا۔اور اس پر میں اللّٰہ کے شکر اور تعریف کا حق ادا نہیں اور کر سکتا)۔

اور اس طرح مسلسل علوم حاصل کرتے رہے یہاں تک کہ ان کے علوم کی تعداد بچین تک چلی گئی تھی۔ مولانا احمد رضا بریلوی کی وجہ شہرت ان کی وہ تصنیفات ہیں جو انہوں نے رسول اللہ منگا لیڈیٹم اور اللہ کی محبت کے عنوان سے تحت تحریر کیں۔ احمد رضا بریلوی نے بر صغیر ہند میں ایک نئی فکر کی بنیاد رکھی۔ اور اس کا اظہار اپنے خطابات میں کیا۔ مولانا احمد رضا بریلوی کی فکر کا بنیادی کے مقصد رسول اللہ کی محبت وعقدت اور عشق رسول کو عام کرنا اور مسلمانوں کو محبت رسول اور اطاعت رسول کی دعوت دیتار ہا۔ مولانا ظفر الدین اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔

( کہ آپ کے نزدیک ایمان کی بنیاد اصل رسول اللہ کی تعظیم و تکریم ہے۔اس کوایمان کی جڑ قرار دیتے ہیں۔اور تمام مخلو قات میں تعریف کی اصل مستحق ذات محمد رسول اللہ کی ہے)۔3

#### احدر ضابر بلوى كافكرى اور اصلاحي كارنامه

مولانااحدرضابر بلوی برصغیر کی ایک نامور شخصیت رہے۔ جنہوں نے تقدیس الہی، رسول الله صَلَّا عَلَیْمًا، صحابہ کرام کی عظمت عظمت و تقدس، مقام اولیا الله، فلسفه کے خلاف اسلامی افکار و نظریات، جھوٹے اور فریبی صوفیوں کی شرع کے خلاف حرکات و سکنات اور بدعات کار د اور غلام احمد قادیانی کے خلاف بھر پور مذمت کی۔ سر فراز خان صفدر لکھتے ہیں:

مولانا احدر ضابر یلوی نے اسلام کے بنیادی عقائد، توحید، رسالت و نبوت، حیات بعد الموت، فرشتول، یوم القیامه اور خیر و شرکا بنیادی عضر رہا۔ تمام صحابہ اکرام اور القیامه اور خیر و شرکی تقدیر ایمان، ادب واحترام اور تعلیم ان کی فکر کا بنیادی عضر رہا۔ تمام صحابہ اکرام اور

1 نیازی، شیخ کونژ، امام احمد رضابر بلوی و شخصیته الموسوعه، (رضاا کیڈی: لاہور، 1995ء)، ص152 2 نوری، عبد الحکیم اختر شاہ جہان، مولانا احمد رضاخان کے رسائل، (مکتبہ حامدیہ: لاہور، 1988ء)، ص315

3 قادري، ظفر الدين، مولانا، حيات اعلى حضرت، (نعمانيه بلدٌ نگ: لا مور، 1992ء)، ص60

ازواج مطہر ات کی عظمت اور مصلحین امت کو اللہ کی بارگاہ سے ملنے والے اعز ازات کو تسلیم کر نااور علم کو اللہ کی رضاماننا۔ بیسوی صدی میں انہوں نے جس فکر کو ابھار ااور بر صغیر ہند میں بے حد مقبول رہے۔اس کا زیادہ تر تعلق فروعی اور ثانوی مسائل سے ہے۔ جن میں سے تصور شیخ، قیام میلاد مصطفی، رسول اللہ کی موجودگی کا تصور، فاتحہ خوانی، چہلم برسی وغیرہ کے تصور۔ <sup>1</sup>

انہوں نے اس بات سے استدلال کیا کہ رسول اللہ مُنَّا کَالِیُمْ پر جب درود پڑھاجا تاہے تووہ درود کا جواب دیتے ہیں۔ آپ مسلم امد کے حالات اور اعمال سے واقف ہیں۔ ختم نبوت سے انکار کرنے والے دائرہ اسلام سے خارج ہیں اور اہل بیت اور صحابہ اکرام کی محبت کو ایمان کا جزو قرار دیتے ہیں۔

#### شخ محمد اكرم لكھتے ہيں:

"مولانااح رضابر بلوی نے بے حد شدت سے حنفی طریقوں کی حمایت کی اور انہوں نے ہمیشہ امام ابو حنیفہ کے مقلد کی حیثیت سے ہی فتوی دیا۔ اور حنفی مذہب کی تائید میں ہی عرس، تصوف، گیار ہویں، میلا داور نماز میں ہاتھوں کازیر ناف باند ھناجیسے اعمال کو اپنایا۔ اور اس فکر کی ترغیب دی۔ ان کے نزدیک سی بھی کلمہ گو مسلمان کو مشرکی یابد عتی قرار نہیں دیا جاسکتا۔ کسی بخ انجھے کام کو بدعت حسنہ سجھتے ہیں۔ جبکہ اگر کوئی کام دین کی تعلیمات کے خلاف یااس کے متصادم ہوتا تواسے بدعت سیئہ قرار دیتے ہیں "۔ 2

عقائد اور افکار میں احمد رضا بریلوی سلف صالحین اور متقد مین کے مقلد نظر آتے ہیں۔ انہوں نے سیاسی اور مذہبی امور میں احیائے فکر اور تجدید تطہیر کے فرائض سر انجام دیتے۔ مولانابریلوی کلمہ گو کومسلمان قرار دیتے ہیں۔لیکن اس قول وعمل میں روح اسلام کو جیتا جاگتا دیکھنے کے قائل ہیں۔ کسی بھی فعل میں خواہ وہ تاریخی ہو، تہذیبی ہو، یا تمدنی وساجی اس حد تک جھوٹ کے قائل رہے کہ اس قول وعمل سے شریعت متصادم نہ ہوں۔ وہ اس شخص کو "برعتی "قرار دیتے ہیں۔جو دین میں نئی نئی باتوں کو داخل کر ہے۔ اور اس شخص کا تعاقب کرتے تھے جو تجدید کے بہانے جو بے راہ روی اختیار کرتا تھا۔ انہوں نے معاشر ہ کے رسوم و رواج جو خلاف شرع سے تقید کی ہے۔ 3

احمد رضاخان اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔ کہ اگر کوئی شخص فرایض وسنت کو چپوڑ کر مستحبات اور مباحات کے پیچھے لگارہے۔ توسید بریلوی کے ہاں ایسے لو گوں کی نیکیاں مر دود ہیں۔ وہ اس تقسیم کو بھی ناپیند اور ر دکرتے ہیں کہ شریعت اور طریقت کو الگ الگ قرار دیا جائے۔ کیونکہ عام طور پریہ خیال پایا جاتا ہے کہ جس کا کوئی پیر ومر شد نہیں اس کا پیر ابلیس ہے۔ احمد رضا بریلوی اس کار دکرتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ:

1 سر فراز غان صفدر ، مجمه ، **تفرق الخواطرر و تنویر الخواطر** ، (ادار ه نشر واشاعت نفرة العلوم ،1977ء)، ص58 2 مجمد اکرم ، شیخ ،**موج کوثر** ، ص16 3 بریلوی ،احمد رضاغان ،ا**علام الاعلام** ، (مطبوعه بریلی ،1304 هے)، ص15 " انجام کار رستگاری کے لیے صرف نبی محمد کو مرشد جاننا کافی ہے لیکن وہ بیت اور مریدی کے خلاف نہیں اصلاح باطن کے لیے اسے مفید قرار دیتے ہیں۔ اس بات سے بھی استدلال کرتے ہوئے۔ اس کارد پیش کیا ہے۔ کہ مزارت پر سجدہ تعظیمی کفروشرک کے سوا پچھ نہیں "۔ <sup>1</sup>

انہوں سجدہ تعظیمی کے خلاف ایک مستقل رسالہ لکھاہے اور لکھتے ہیں:

"سجدہ حضرت عزت عز جلالہ کے سواکسی کے لیے نہیں۔اس کے غیر کو سجدہ عبادت تو یقینا اجماعا شرک و کفر مبین ہے۔اور سجدہ تحیت حرام گناہ کہیرہ بالقین گناہ ہے "۔2

تبرگا بھی مجسے اور تصویریں گھروں میں لگانے کی ممانعت کرتے ہیں۔ الیننہ نعلین مبارک اور قبہ شریف کے عکس جائز احسن قرار دیتے ہیں۔ مرنے کے بعد کی رسومات فاتحہ چہلم اور برسی وغیرہ کی روح کو جائز قرار دیتے ہیں۔ لیکن اس کے ساتھ ہی غیر ضروری لوازمات بے اصل قرار دیتے ہیں اور غلط تصور کرتے ہیں۔ اسی طرح ثواب کی نیت سے اس رسم کی تائید نہیں کرتے کہ کھاناسامنے رکھا جائے البتہ اگر کوئی رکھ لے اور اسے بعد میں تقسیم کر دیا جائے تواس میں کوئی مضائقہ نہیں۔ میت کی فاتحہ اور ایصال ثواب کے لیے غرباءاور مساکین کو امر اءاور رشتہ داروں یر فوقیت دیتے ہیں۔ 3

اسی طرح انہوں نے زیارت قبور کے مسلم پر عور توں کے قبر ستان جانے کی سختی سے ممانعت کی اور رسالہ کھا۔ "جمل النور فی نہی النساء عن زیارۃ القبور "مگر رسول الله مَالَّةَ اللَّهُ مَالَّةُ اللَّهُ مَالَّةُ اللَّهُ مَالَّةُ اللَّهُ مَالَّةً اللَّهُ مَالَّةً اللَّهُ مَالَّةً اللَّهُ مَالَّةً اللَّهُ مَالَّةً اللَّهُ مَالِقَالِهُ مَا الله عَلَى قبور کی زیارت اور مزاروں بیں۔ اور ان کے قبر کی زیارت اوادیث صححہ سے ثابت قرار دیتے ہیں۔ البتہ بزرگان کی قبور کی زیارت اور مزاروں پر جانے سے روکتے ہیں۔ اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔ قبروں پر چراغ جلانا بدعت ہے اور مال کا ضیاع کرنا ہے۔ البتہ یہ دلیل دیتے ہیں۔ کہ اگر مزار نمازیوں کے راستہ میں ہو تو چراغ جلانے سے فائدہ ہو اس صورت میں مستحب ہے۔ ان کے نزدیک وہ کام جس سے دینی فائدہ اور دنیوی نفع حاصل نہ ہو وہ بے کار ہے۔ اور الیے کاموں میں مال خرچ کرنا اسراف ہے اور اسراف اسلام میں حرام ہے۔ 4

چونکہ برصغیر میں خانقا ہوں اور مقابر پرعرس اور قوالیوں کارواج تھا۔ اور اعراس کا خاص طور پر اہتمام کیا جاتا تھا۔ سید احمد رضا اس قوالیوں کا رد کرتے ہیں۔ حتی کہ ایسے اعراس وغیرہ میں شرکت کی ممانعت کرتے ہیں۔ جہاں مزار پر قوالی کا اہتمام ہو انہوں عرس کے جواز کا فتویٰ دیالیکن اس کو شرعی قیود سے مقید کر دیا ہے۔ کہ

> 1 بریلوی، احمد رضاخان، **الزبدة التزکیه لتحریم سجو دالتحیه** ، (مرکز ابل سنت، برکات رضا: 1998ء)، ص6 2 بریلوی، احمد رضاخان، **فاوی افریقه السنیة الانیقه** ( مکتبه قضه ملت، دبلی)، ص124 3 محمد حسین، مولوی، **الملفوظ،** (حسینی پریس بریلی، 1956ء)، ص45 4 بریلوی، احمد رضاخان، **البریق المناریشموع المزار،** (مکتبه اعلی حضرت: بریلی)، ص97

اگر دور جدید میں ہونے والے اعراس کو دیکھا جائے توان میں کوئی نہ کوئی شرط معدومنظر آتی ہے۔ <sup>1</sup>

سید احمد رضابر بلوی نے ملت اسلامیہ کو ہر طرح کے اسراف سے پر ہیز گاری کی تلقین کی۔ وہ بدعات کو مذہب اور معاشرت د نوول کے لیے خراب تصور کرتے ہیں۔ اور اس کی وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ اس سے نیکی کی رغبت ختم ہو جاتی ہے کیونکہ جب تک دل صاف ہے خیر کی خبر دیتا ہے اور اسی کی دعوت بھی دیتا ہے۔ اور بدعات کی کثرت اسے اندھاکر دیتی ہے۔ اصلاح معاشر ہ میں سید احمد رضابر بلوی نے نمایاں کر دار ادا کیا۔ اگر ان کے علوم فنون کی بات کی جائے تو انہوں نے 55 سے زائد علوم پر عبور حاصل کیا۔ جس میں قر آت، تجوید ، علوم القر آن ، علم حدیث ، علم الحقائد والکلام ، علم مناظرہ ، علم حساب ، اصول فقہ ، علم حیاۃ ، علم ہندسہ ، اساء الرجال ، سیر تاریخ ،ادب، تصوف اور سلوک وغیر ہے۔ <sup>2</sup>

مولانا کے جن علوم کا تذکرہ کیا ہے ان پر انہیں تبحر حاصل تھا۔ جس کا اندازہ ان کی علوم فنون پر مطبوعہ اور غیر مطبوعہ کتب سے لگایا جا سکتا ہے اردو زبان میں قرآن. حکیم کا ترجمہ "کنز الایمان فی ترجمۃ القرآن " ایک امتیازی، شان کا حامل ہے۔ جس پر مولانا نعیم الدین مر اد آبادی نے "خزائن العرفان فی تفییر القرآن " کے عنوان سے تفییری حواثی کو لکھا ہے۔ جو متعدد بار ہندو پاک سے بر ابر شائع ہو رہا ہے۔ تراجم کے تقابلی مطالعہ سے دیکھا جائے۔ سید احمد رضا بریلوی نے جس عاقبت اندشیانہ احتیاط کو ملحوظ خاطر ہے اُسے محسوس کیا جا سکتا ہے۔ دیگر علمی مشاغل اور مصروفیات کے باعث وہ تفییر قرآن کو مکمل نہ کر سکے۔ یہ کام ان کے تلامذہ اور پھر ان کے تلامذہ نے ادا کیا۔ جس کی نما ئندہ مثالیس تفییر تعیمی، ضیاء القرآن، تفییر تنویر القرآن اور تفییر حسنات اہم ہیں۔ 3

# علم حدیث و فقہ کے ذریعے تجدیدی کام

سید احمد رضابر بلوی نے علم حدیث میں بھی کمال حاصل کیا۔ان کے فتوی اور رسائل کے مطالعہ سے ان کے علم حدیث پر عبور کا اندازہ ہوتا ہے۔

- النهى الاكيد عن الصلواة وارء عبدى التقليد
  - \* حاجز البحرين الواقى عن جمع الصلاتين
    - \* مدارج: طبقات الحديث
    - \* الهاد الكاف في حكم الضعاف

1 بریلوی، احمد رضاخان، **مواهب ارواح القدس کشف تخم العرس**، (نوری کتب خانه: لاهور، 1324 هـ)، ص14 2 شاهجهان پوری، عبد الحکیم اختر، **الا جازة الرضوبیه لمبجل مکة الیحصیه**، (مکتبه اعلی حضرت: بریلی، 1327 هـ)، ص24 3 بهاری، ظفر الدین، مولوی، ح**یات اعلی حضرت**، (رضااکیڈیی: بمبئی، 1399 هـ)، 15، ص97

وغیرہ علم الحدیث کے اوپران کی مشہور کتب ہیں۔ ا

علم فقہ پر عبور اور مہارت حاصل ہونے کا اند ازہ سید ابو الحسن علی ندوی کے تاثر ات سے لگا یا جاسکتا ہے۔
"اگر جزئیات فقہ حنفی پر عبور کی بات کی جائے توسید احمد بریلوی منفر د نظر آتے ہیں۔ان کا مجموعہ قاوی اس
بات کا شاہد ہے۔اور ان کی تصنیف "کفل الفضه الفاهم فی احکام قرطاس الدراهم "جو انہوں
کمہ معظمہ میں کھی اک نادر تصنیف ہے۔اسی طرح جزئیات فقہ پر عبور ان کے فالوی رضویہ میں معلوم ہوتا
ہے۔مثال کے طور پر جس پانی سے وضو جائز ہے۔سید بریلوی نے 160 سے زائد اقسام کا ذکر کیا ہے۔اور ناجائز
کی 149 سے زائد کا قسام کا تذکرہ کیا ہے "۔2

فقاوی رضویہ کے مطالعہ سے ان کی علمی بساط کا اندافرہ بخوبی ہو تاہے۔ کہ وہ کس قدر فقہیہ شخصیت تھے۔ مولانا کے فتوے مختلف علوم وفنون پر ایک مستقل رسائل ہیں۔

"النهى النمير في الماء المستدير "رياضيات سے متعلق تحقيقى مقاله"ر حب السباحة فى مياه لايستوى و جهها و جو فيها في المساحة "اسى طرح ماء جارى اور جامدكى تعريف كافتوى ديك جاجائ توايك مكمل تحقيقى مقاله معلوم ہو تا ہے۔ "اللدقة والتبيان لعله الرقة والسلان "مولانا احمد رضاكے دار الا فتاء بريلى ميں افغانستان، چين، افريقه ،اور حجاز مقدس اور بلاد اسلاميه سے باكثرت فتوے آتے۔ كبھى كبھار جن كى تعداد چارسويا پائچ سوتك پہنچ جاتى تھى اور آپ يہ كام بغيركسى معاوضه كرتے۔ ق

اسی طرح ان کے فتوی عربی، اردو، انگریزی اور فارسی میں ہیں۔ پہلی ذکر کی گئی تینوں زبانوں میں ان کے فلمی محبلات کئی بار حجیب چکے ہیں۔ مولانا کے فقاوی کو تمام بلاد اسلامیہ میں قدر کی نگاہ سے دیکھا جاتا ہے۔ جس کا اندازہ اس بات . بخو بی لگایا جا سکتا ہے کہ ندوہ میں تعلیمی نمائش کے موقع پر ایک شامی عالم شیخ عبد الفتاح نے "النیرہ الوضیہ" دیکھ کر بے اختیار کہا" این مجموعہ فقاوی الامام احمد رضا بریلوی" ان سے پوچھا گیا آپ کیسے متعارف ہوئے تو انہوں نے جو ابا کہا۔

<sup>1</sup> سید بر بلوی پر مختلف فضلانے مقالات لکھے "سید محمد مدنی، امام احمد رضا اور اردوتر اجم قر آن کا تقابلی جائزہ (المینران)۔ شیر محمد اعوان "امام احمد رضا اور ترجمہ القر آن کی خصوصیات وغیرہ کرے اور محاسن کنز الایمان (المینران ، مارچ 1396ھ) اسی طرح حکیم الرحمن رضوی ، امام احمد رضا اور ترجمہ القر آن کی خصوصیات وغیرہ تفصیلات کے لیے دیکھیں۔

<sup>2</sup> ندوی، ابوالحسن، **نزهته الخواطر وبجة المسامع والنواظر**، (مقبول اكيثر می: لا مور، 1976ء)، ج8، ص 41 3 بهاری، مولوی ظفر الدین، مولوی، حی**ات اعلیٰ حضرت**، ص94

"میں نے اپنے دوست کے پاس فتاوی رضوبہ کی ایک جلد دیکھی۔ عربی عبارت کی روانی ، سلف کے دلائل اور کتاب وسنت کے اقوال دیکھ کرمیں جیران رہ گیا۔اور بیرائے قائم کی بیہ شخص کوئی بڑاعالم ہے اور اپنے وقت کا فقیہ ہے "۔ <sup>1</sup>

آپ کی علمی قابلیت، قوت استدلال فقهی بصارت اور مطالعے کی گهر ائی کی وجہ سے آپ کے بعد آنے والے اور آپ کے ہم عصر علماء نے آپ کی علمی، ملی، دینی اور مذہبی خدمات کو بھر پور سر اہا۔ اور اس کا اعتر اف بھی کیا۔ اور بر صغیر ہند میں اپ کو صحیح فقہ الحنفی قرار دیا گیا۔

ابوالحن ندوی نے اپ کی تعریف میں لکھا:

((لا يبلغه في العلم في عصره خاصة في الفقه الحنفي حيث كان مطلعا على جزئيات الفقه الحنفي واصلوه ، وفتاويه والرسالة التي كتب عن العملة على عنوان: كفل الفقه الفاهم في احكام قرطاس الدراهم شاهدان على ذلك))<sup>2</sup>

(اپ کے ہم عصر علماء میں کوئی اپ کا ثانی نہیں خصوصاً فقہ حنی میں کیوں کہ فقہ حنی اور اس کے اصولوں کی تمام جزئیات پر ان کی گہری نظر ہوتی ہے۔ ان کے فتاوی اور ان کے رسالہ "کفل الفقه الفاهم فی احکام قرطاس اللہ را هم "دونوں اس پر کوی دلیل ہیں)۔

مولانا احدرضاخان اپنے ہم عصر اور بعد میں آنے والوں میں دین ادب اور سیاست اور دینی معاملات کے میدان میں عالم اور مفکرین اسلام کے طور پر دائمی تسلیم کیا ہے۔ اور برصغیر میں کتب و تصانیف میں ان کا کوئی ثانی نہیں۔ 3سیداحدرضابر بلوی کے علمی، فقہی منابج واسلوب کی بات کی جائے توبر صغیر میں جن علاء نے فقہ و فقاوی کے ذریعہ لوگوں کی دینی راہنمائی کے سلسلہ کا آغا کیاان میں سیداحمد رضابر بلوی کانام سر فہرست ہے۔ آپ موسس پر کے طور پر جانے جاتے ہیں۔ آپ کی کتاب فقاوی رضوبہ ایک انسائیکو پیڈیا کی حیثیت رکھتی ہے۔ جس میں فقہ کے تمام ابواب شامل ہیں۔

قاوی رضویہ کے منہ واسلوب سے یہ ظاہر ہو تا ہے کہ سید احمد رضابر یلوی علماء نے ایک فقہی حیثیت سے جانے جاتے ہیں۔ استدلال کے طور پر دیکھا جائے تو فقاوی میں مصادر و مر اجع سوالات سے متعلق جزئیات کا استخصار استدلال میں کثرت سے حوالہ جات درج کرناان کے مطالعہ کی گہر ائی اور فقہ حنفی پر عبور کا اظہار ہے۔ کسی بھی مسئلہ کی وضاحت کے لیے وہ فقہ حنفی کے مقررہ افتا کے اصولوں کو مد نظر رکھتے ہوئے مسائل کو واضح کرتے ہیں۔ اور جہاں کی وضاحت کے لیے وہ فقہ حنفی کے مقررہ افتا کے اصولوں کو مد نظر رکھتے ہوئے مسائل کو واضح کرتے ہیں۔ اور جہاں

<sup>1</sup> مصباحی، محمد یسین اختر، امام احمد رضابر بلوی ارباب علم و دانش کی نظر میں، (المحبح الرضوی رضاا کیڈی: اعظم گڑھ، 1977ء)، ص193 2 ندوی، ابوالحسن، کلمله نزهة الخواطر و بھجة الممالح والنوظر، لعبد الحی الحسینی ( دار ابن حزم، بیروت، 1991ء)، ج8، ص118 3 لطینی، اعجاز انجم، ڈاکٹر، فاکٹر مسعود احمد کی ادبی اور علمی خدمات، (ضیاء الاسلام: کراچی، 2002ء)، ص155

مطلقہ جزئیات کا بیان ضروری ہو وہاں جزئیات کا مکمل احاطہ کرتے ہیں۔ تاکہ تمام پہلوؤں سے مکمل رہنمائی حاصل ہو سکے۔ تجدید فکر اور احیائے فکر میں سید احمد رضا بریلوی ایک منفر د شخصیت کے طور پر سامنے اتے ہیں جنہوں نے احیائے مذہب میں بخوبی کر دار اداکیا 65 سال عمریائی اور 1921ء میں خالق حقیقی سے جاملے۔

### مولاناسيد حسين احد مدنی (1879ء-1957ء) اور ان کا اجتهادی کام

بر صغیر کے علم وعمل کی دنیامیں جن شخصیات کے خصائص و کمالات کا تصور دماغ میں واضح ہو تا ہے۔ ان میں ایک نمایاں شخصیت مولاناسید حسین احمد مدنی نظر آتی ہے۔ آپ مولانا محمود الحسن کے شاگر دوں میں ایک نمایاں مقام رکھتے ہیں۔ مولانا حسین احمد مدنی ایک کامل درجہ کی اسلامی زندگی اور اخلاق وسیر ت کا مر قع رہے۔ ابو سلمان شاہ جہان پوری کہتے ہیں کہ: اگر مجھ سے کوئی اسلامی زندگی کے بارے میں پوچھے تو یہ بات بلا تکلف لکھ سکتا ہوں کہ مولانا مدنی کی زندگی کو دیکھ لیں جو ایک کامل درجہ مسلمان کی حیثیت سے کھڑے نظر آتے ہیں۔ <sup>1</sup>

مولانا حسین احمد مدنی ایک معزز عالم دین تھے اور بر صغیر کی بیسویں صدی ایک مثالی محدث جنہوں نے حدیث مبار کہ درس و تدریس اور شخیق حدیث میں اپنی زندگی کابڑا حصہ صرف کیا۔ انہیں فقہ کے مسائل پر عبور تھا ۔ اور فقہ السنہ میں وہ ایک محقق اور مجتہد کی حیثیت رکھتے ہیں۔ قر آنی مسائل احکام مسائل شرعیہ پر دل کھول کربات کرتے وہ مفسر قر آن ہونے کی حیثیت سے معانی و مفہوم کی گہرائی میں از کراحکام قر آنی کی تشریح کرتے۔

اپنے فقہی نظر بات کی بدولت انہوں نے افکار کی دنیا میں ایسی ہل مچائی کہ اپنے دور کے خطباء کے انداز فکر کو بدل کرر کھ دیا۔ مولانا حسین احمد مدنی ذوق فکر سے بھر پور شخصیت رکھتے تھے۔ بلند نگاہی اور صاحب عزیمت ہونا ان کی پہچان رہا۔ قوت اخلاص سے اللہ تعالی نے انھیں بھر پور نوازا۔ ملک وقوم کی خدمت کو انھوں نے اپنا شعار بنایا۔ تحریک آزادی میں اپنی نمائندگی کو اپنے قلب و ذہن کو ہر طرح کے خوف سے آزاد کرلیا۔ آپ نے یر صغیر ہند کے مسلمانوں کو ذہنی و فکری غلامی سے آزادی حاصل کرنے کی ترغیب دی اور ہمیشہ اللہ کی رغبت اختیار کرنے کا درس دیا۔

مولانا حسین کی سب سے نمایاں خوبی استقامت پسندی رہا۔ خالات جیسے بھی ہوئے جرات اور بہادری سے مقابلہ کرتے رہے۔ آپ دین و سیاست ، واجبات دنیا فکر آخرت قومی اور ملی تقاضوں کی جمیل میں کمال جامعیت رکھتے تھے زندگی کے میدان میں بھی آپ کی شخصیت سرایا عمل نظر آتی ہے۔ دارالعلوم میں مدرس کی حیثیت سے ہمیشہ رضائے البی اوراتباع سنت کی تلقین کی۔اوراسلام کے لیے جان ومال اورایثار و قربانی کا جذبہ کرنے کے

\_\_\_\_\_

لیے مبلغ اور داعی بنے رہے۔<sup>1</sup>

مولاناحسن احمد مدنی کی سیاسی زندگی پر نظر دوڑائی جائے تو نظر آتا ہے کہ آپ نے دو قوقی نظریہ کار دکیا اور ہندومسلم اتحاد کی بات کی۔مولانا اس بات سے استدلال کرتے ہیں:

﴿ وَ اَعِدُّوْا لَهِ أَمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ قُوَّةٍ وَّ مِنْ رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُوْنَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَ عَدُوَّ اللّهِ وَ عَدُوَّ اللّهِ وَ عَدُوَّ اللّهِ عَدُوَّكُمْ وَ اخْرِيْنَ مِنْ دُوْنِهِ ۚ لَا تَعْلَمُوْنَ هِ أَمْ ۚ اَللّهُ يَعْلَمُ هِ أَمْ ۖ وَمَاتُنْفِقُوْامِنْ شَيْء فِي سَبِيْلِ اللّهِ يُوفَ اللّهِ يُوفَ النّهُ لَا تُظْلَمُوْنَ ﴾ 2 شَيْء فِي سَبِيْلِ اللّهِ يُوفَ النّهُ لَوْ النّهُ لَا تُظْلَمُوْنَ ﴾ 2

(اور ان کے لیے جتنی قوت ہوسکے تیار رکھو اور جتنے گھوڑے باندھ سکو تا کہ اس تیاری کے ذریعے تم اللہ کے دشمنوں اور اپنے دشمنوں اور اپنے دشمنوں کو اور جو اُن کے علاوہ ہیں انہیں ڈراؤ، تم انہیں نہیں جانتے اور اللہ انہیں جانتا ہے اور تم جو کچھ اللہ کی راہ میں خرچ کروگے تمہیں اس کا پورابدلہ دیا جائے گا اور تم پر کوئی زیادتی نہیں کی جائے گی)۔

یہ آیت باکل واضح طور پر وضاحت کرتی ہے مسلمان ہند کے لیے بیجہتی اور اتحاد ضروری ہے۔ کیونکہ وہ جس فوج ہم کو نگر دے سکتے ہیں، وہ پتھر لیلے دماغ توڑ سکتے ہیں۔ ظاہری حیثیت کے اعتبار سے وہ اتحاد سے ہی ممکن ہے۔ اس لئے یہ اتحاد قوم وملت صرف مذہبی حیثیت سے ہی جائز نہیں بلکہ وقت کی بھی بڑی ضرورت ہے۔ ہندوستان مجھی ملی و قومی معاملات میں ہندومسلمان تفریق کا قائل نہیں رہاہے:

"اس کی ریاستیں ہمیشہ سے ہی مسلمان حکمر انوں کے زیر سرپرستی رہی ہیں اور افتراق و تفریق کی مجھی نوبت نہیں آئی۔وطن کی تباہی اور بربادی کے اسباب مجھی بھی کسی خاص علاقے، مذہب پاکسی ایک شخص تک محدود نہیں آئی۔ وطن کی تباہی اور بربادی کے اسباب مجھی بھی کسی خاص علاقے، مذہب پاکسی ایک شخص تک محدود نہیں رہتے ہیں۔ اگر گاؤں میں آگ لگے گی تو اس میں تمام گھر جلیں گے۔ اس اسی طرح غلامی اور محکومیت ملت کوموت کی گھاٹ اتاردی تی ہے۔ اور اس کا نقصان فقط ہندویا فقط مسلمان نہیں اٹھارہے بلکہ دونوں کی تباہی و بربادی یکساں طور پر ہور ہی ہے۔ "3

آپ کی پرجمہوری فکر بر صغیر میں ایک قومیت کی خواہش مندی ظاہر کرتی ہے۔

مولانا حسین احد مدنی بر صغیر کی تحریک آزادی میں جمعیت علمائے ہند، تحریک خلافت اورریشمی رومال کی تحریک میں جمعیت علمائے ہند، تحریک خلافت اورریشمی رومال کی تحریک میں قائدانہ کر دار نبھایا مولانا محمود الحسن کی وفات کے آپ نے بیہ فریضہ خوب نبھایا۔ اس مشن میں کا میابی کے لئے آپ نے قید و بند کی صعوبتیں بر داشت کیں۔ اور تحریک آزادی میں نمایاں کر دار اداکیا۔ تمام مذاہب کے پیروکاروں کو جمہوریت اور اتحاد و بیجہی کا درس دیا۔

<sup>1</sup> حقاني، عبد القيوم، مولانا، شيخ الاسلام مولانا حسين احمد مدني \_ (مكتبه شيخ الاسلام: عزيز آباد) ص78 2 الانفال 8:60

<sup>3</sup> مجمد میان، مولانا، ح**یات شخ الاسلام**، (اسلامی کتب گھر، سہارن یور) ص117

### تحریکوں کی قیادت اور مجاہدانہ کارناہے

بر صغیر کے مسلمانوں نے تحریک خلافت میں جرات مندی جمعیت دینی، مصائب پر صبر واستقلال اور استقلال اور استقلال اور استقلال دار نمو کو کر پیدا کر دیا تھا۔ اور اگر حمیت وعزیمت کی بات کیا جائے تو مولانا مدنی کا کر دار اس میں سب سے نمایاں نظر آتا ہے۔ جن کی دینی فکر اور جمیت وعزیمت فکر کی اور اعتقادی حد سے تجاوز کر کے احساسات و جذبات پر حاوی ہو گئی تھی۔ اس سے ان کی حب الوطنی اور دینی لگاؤ کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ آپ نے " اختش حیات " میں لکھا ہے:

"یہ بات درست ہے کہ تمام غیر مذاہب اور اس کے ماننے والے سب اسلام اور مسلمانوں کے مسلمانوں کے د شمن ہیں۔ جب سے اسلام معرض وجود میں آیا ہے۔ اگریزوں زیادہ کسی قوم نے اسلام کو نقصان نہیں کہنچایا۔ دو سو سالوں سے انہوں نے ہر صغیر میں اسلامی طاقت کو نیست و تا بود کرنے میں اہم کر دار ادا کیا۔ اقتدار کے ذریعے امراء کا قتل عام کیا، ہندوستانی تجارت کو نا قابل تلافی نقصان پہچایا ہے۔ برصغیر کے خزانوں کو لوٹا، صنت و حرفت کو تباہ کیا، اسلامی تہذیب و ثقافت کو برباد کیا مسلمانوں کو انہائی ناواز بے روز گاربنایا اور دیگر مذاہب کے ساتھ ان کے تعلقات خراب میں پیش ثابت ہوئے۔ برصغیر جو کبھی جنت کی نظیر تھا۔ جہنم کا نشان بن گیا۔ جو دولت و ثروت کا مرکز تھا۔ فاقہ تنگ دستی، جموک اور افلاس کی جگہ بن کررہ گیا۔ یہ وہ مظالم ہیں جن سے مسلمانوں کی ساکھ کو نقصان پہنچا۔ "1

مولانا کی سیاسی شخصیت بر صغیر کی کی تحریک آزادی میں پورے قدسے کھڑی نظر آتی ہے۔ اگر نجی زندگی پر نگاہ ڈالی جائے تو معلوم ہو تاہے کہ وہ ایک اعلیٰ وصف انسان تھے۔ مولاناصوم وصلاۃ کے پابند اور اخلاص کے ساتھ اپنی ذمہ داریوں کو پورا کرنے والے تھے۔ تجارت، مزودی، کتابوں کا لکھنا اور شائع کرناکسی بھی شخص کے لئے ایک آسان بات نہیں۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے مولاناصاحب کی شخصیت کو امتیاز عطاکیا تھا۔ ان کی شخصیت کا ایک رازیہ بھی تھا کہ وہ کوئی بڑے شعلہ بیاں واعظ فظ یا مقرر نہیں تھے لیکن جب بولتے تھے تولوگ جھک کر ان کی بات سنتے تھے کیونکہ ان جیساکوئی اور موجود نہ تھا۔ 2

مولانانے مسلمانوں کی ایک الیی جماعت تیار کی۔ جس کو اس اہمیت کا احساس دلایا کہ ہندوستان میں ، مسلمانوں کی بنااور قیام اسی صورت ممکن ہے کہ وہ جرات مندی سے حالات کا مقابلہ کریں اور اپنے دینی و قار کوزندہ رکھیں۔

مولانا احمد مدنی کا ایک بڑا کارنامہ جیسے تاریخ میں سنہری حروف میں لکھا جائے گا۔ وہ جرات و شجاعت سے

1 مدنی، حسین احمر، نقش حیات، ج2، ص156

2 ندوی، محود حسن، سید، تذکره حضرت مولاناحسین احد مدنی، (سید احد شهیدا کیڈی: بریلی، 1986ء)، ص 123

ہندوستان میں مسلمانوں کی بقاء کے لیے کھڑے رہنا اور حالات کا ڈٹ کر مقابلہ کرنا ہے۔ کیو نکہ سب یہی خیال کر رہنا ور سال کی خیال کر رہنا اور حالات کا ڈٹ کر مقابلہ کرنا ہے۔ یہی کوئی دور ایسا گزراجس مسلمانوں کی تاریخ میں مشکل ہے یہی کوئی دور ایسا گزراجس میں اسلام اوراہل اسلام کی بقاء کا مسئلہ درپیش آیا ہو۔

اگر سہارن پور کے مسلمان اپنی جگہ چھوڑدیتے تو یو۔پی کے مسلمان بھی گھبر ا جاتے کیونکہ سہارن پور کے مسلمانوں کاسارا دارو مدار نہیں دوہستیوں پر تھا۔مولانا عبد القادر رائے پوری اور مولانا حسین احمد مدنی۔اللہ کے مسلمانوں کاسارا دارو عزم واستقلال سے ڈٹے رہے اور مسلمانوں کو اس بات کا یقین دلایا کہ اسلام ہمیشہ ہندوستان کی سر زمین پر اپنے قدم جمائے رکھے گا۔

"اگر آپ ہم سے مشورہ چاہتے ہیں تو ہم آپ آپ کو مشورہ دینے کے لئے تیار ہیں۔اور اگر آپ ہم سے فتوی چاہتے ہیں تو ہم آپ آپ کو مشورہ دینے کے لئے تیار ہیں یہاں سے مسلمانوں کا نکلنا درست نہیں ہے۔" <sup>1</sup>

سید احمد شہید کی تحریک جس طرح فکر اسلامی کے احیاء کی روح کو بیدار کیااور قوم کو وقت کے تقاضوں سے ہم آ ہنگ ہونے کی تلقین کی اور ملی و قومی جذبات کو یہ کہ کر پکارا تھا۔ کہ " تا جرانِ متاع فروش " اور " بے گا لگانے بعید الوطن " آزاد کیا جائے۔ مولانا احمد مدنی کے اندر بھی اسی تحریک کی روح ساگئی۔

سید احمد شہید کی تحریک نے دیوبند کے قلب وروح کو جگایا اور گرمایا تھا۔ حاجی مہاجر کلی ، رشید احمد گنگو ہی مولانا قاسم نانو تو کی ، مولانا محمود الحسن نے عملی طور پر جنگ آزادی میں حصہ لیا۔ مولانا حسین احمد مدنی علائے دیوبند کی جماعت میں ایک روشن چراغ کی حیثیت رکھتے ہیں جنہوں ہندوستان کے چپہ چپہ کو اپنے علم کی روشن سے چکایا۔ حسیت مولانا محمود الحسن بر صغیر کے مسلمانوں کے غم میں گل رہے تھے۔ اسی طرح آپ اُن کے مسائل کو سمجھنے اور مناسب حل دینے میں این زندگی ایک لمباعر صہ صرف کیا۔ ان کے کر دارکی عظمت اور وسعت نے انہیں ایک شمع کی مانند بنا دیا جس کے ارد گر دیروانوں کی ایک لمبی قطار کا بجوم لگار ہتا۔ وہ غلبہ دین اور علوم اسلامیہ کی بحالی کے لیے تہہ دل سے خواہش مند تھے۔

مولا نامحمود الحسن نے دار لعلوم دیو بندایک بین الا قوامی مرکز دین کی حیثیت عطاکی۔اور زندگی آخری ایام تک آپ نے بہی خواب سجائے رکھا۔انہوں نے پورے ایشیا کی آزادی کے لیے ایک منصوبہ تیار کیا اور اسے کا میاب بنانے کے لئے خاموشی سے سفارت کی اور سلسلہ خط کتابت کے ذریعہ مشن کو جاری رکھا۔ اِس کی تفصیل تحریک ریشمی رومال میں موجود ہے جیسے دیکھ کر عقل دانگ رہ جاتی ہے انگریزی سامر ان آ اپنے تمام تروسائل کے باوجود چال کونہ سکے آخر کاریہ تحریک ناکام رہی اور مولانا اپنے ساتھوں کے ساتھ مالٹامیں گرفتاری کے بعد بھیج دیئے گے۔مولانا

\_\_\_\_

کی سیاسی زندگی کا نقطہ اول یہی ہے۔

مولانانے اپنے اندر دارالعلوم کی روایات کو انقلاب حرارت کے طور پر لیا۔اس کے بعد دس سال تک انہوں نے مدینہ منورہ میں درس دیا۔اوررسول الله مُلَاقَائِمُ کی تعلیمات اپنے شاگر دوں میں عام کی۔ جن کا تعلق روم، شام، مصر ہند اور عرب سے تھا۔ اور اس طرح ان کی انقلاب کی خواہش کو پذیر ائی حاصل ہوتی رہی۔اسی طرح غیر مسلموں کی بھی کافی تعداد آپ کی عقیدت مند تھی۔ مولانا مدنی نے برصغیر کی غیر مسلم اکثریت سے تعاون کا اصول اپنے استاد مولانا محمود الحسن سے سیکھا تھا۔ جنہوں نے غیر مسلموں کے لئے اسلامی تعلیمات کی روشنی میں پھھ اصول متعین کیے شے۔

انہوں نے جامع میلہ کی سنگ بنیاد کے خطاب میں فرمایا تھا کہ اگر ہندومسلم اتحاد کاساتھ سکھ اتحاد ہجی شامل ہوگیا تو چوتھی طاقت خواہ کتنی ہی طاقت ورکیوں نہ ہوگی ہمارے نصب العین کو نقصان نہیں پہنچاسکتی۔ اقوام کی باہمی مصالحت سے جذبہ حب الوطنی فروغ یا تا ہے۔ صلح و آشتی اور امن وامان سے ہی بیرونی دشمن سے مقابلہ کیا جاسکتا ہے۔ <sup>1</sup>

مولاناحسین احد مدنی نے تقریبا چالیس سال تک دینی، سیاسی اور ساجی خدمات انجام دی اِس دوران آپ نے سینکڑوں مضامین تحریر کئے جو مختلف مجلات اور جرائد ور سائل میں چھے۔ آپ کی تصانیف میں "نقش حیات "جس میں آپ نے اپنی سوانح عمری کے بارے میں مفصل لکھا" سفر نامہ شیخ الہند ""متحدہ قومیت "اسیر مالٹا" نصاب مدنی" اور مکتوبات شیخ الاسلام مشہور کتب شامل ہیں۔

#### تلخيص مطالعه:

سیداحمد کی جماعت نے دین الہیہ کے نفاذ کی بھر پور کوشش کی۔جماعت ہمیشہ مسلمانوں کو ہر طرح کے جبر اور ظلم وستم سے بچانے کے لیے کوشاں رہی۔سیداحمد شہید فکر اسلامی کی تشکیل نو اور اس کے مؤیدین میں انیسویں صدی کے اوائل کے مفکرین میں ایک نمایاں مقام رکھتے ہیں۔

اسی طرح مولانا نانوتوی کی زندگی پر نگاہ ڈالی جائے تو یہ واضح ہوجا تا ہے کہ آپ کی زندگی کا بڑا حصہ حق و باطل میں فرق واضح کرنے میں گزرا۔ آپ کی زندگی اشاعت دین اور دعوت و تبلیغ میں صرف ہوئی دیو بند کی تاریخ آپ کو ایک منتظم کے طور پر متعارف کر واتی ہے۔ اور جن شخصیات نے بر صغیر کی تاریخ پر اپنی یا دول کے گہرے نقش چھوڑے ہیں جن کے فن خطابت سے قوم میں نیاجوش اور ولولہ پیدا ہوا۔ ان میں شخ محمود الحسن کی شخصیت بہت اجمر کر نمایان ہوتی ہے۔

مولانا حسین احمہ مدنی اور ان کے رفقاء نے برصغیر ہند کے فکری، سیاسی اور ساجی مسائل کے حل کے لیے نمایاں خدمات سرانجام دیں۔ فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی جہت روایت پیندی نے علوم دینیہ اور علوم شریعہ کو زندہ رکھنے میں بااحسن اپنی ذمہ داریوں کو نبھایا۔ دیگر اشخاص جنہوں نے اس مشن کو نمایاں رکھاان میں مولانااشر ف علی تھانوی، مولانا، یعقوب ناتو توی، زکریا کاند صلوی، مولانا شبیر احمہ عثانی جیسے نام قابل ذکر ہیں۔ جنہوں دیوبند کی روایت کو زندہ رکھنے میں نمایاں کارنامے سرانجام دیے۔ انہوں نے شاہ ولی اللہ کے اساسی نظریات کو قائم رکھنے کی بھر پور کوشش کی۔ جس کے واضح اثرات برصغیر ہند پر مرتب ہوئے۔

# فصل دوم

# تجدد پیندمفکرین کے فکری رجانات

#### تعارف وپس منظر

تجدد اور تجدید کے دوالفاظ، جو کہ جدت پر مبنی ہیں، اپنے معانی کے لحاظ سے آپس میں مما ثلت رکھتے ہیں۔ لیکن فنی اعتبار سے دیکھا جائے توبطور اصطلاح کے استعال میں دونوں جدا گانہ معنی و مفہوم کو شامل ہو جاتے ہیں۔اردو لغات میں ان کے معانی کویوں لکھا گیاہے ؟

تجدد: نیاین، نیاهونا، نئی بات، جدت پسندی۔

تجدید: نیاکرنے کا عمل، نئے سرے سے کوئی کام کرنے کی حالت ا

عربی زبان کے لحاظ سے دیکھا جائے تو" تجدید" باب تفعیل سے ہے اور اس سے مر ادمسلسل عمل ہے جو نیا پن لیئے ہوئے ہو جبکہ "تجدد" کالفظ، جو کہ باب تفعل سے ہے، کے معنی ہیں ماضی سے ہٹ کریا منقطع ہو کر مکمل طور پر نیا ہو جانا۔ لسان العرب میں درج ہے:

ابن منظور مزید لکھتے ہیں کہ عربوں کے ہاں 'مجدودہ' سے مراد ہے مقطوعہ ہو تاہے۔ <sup>3</sup>

مذکورہ بالا مفہوم میں دیکھا جائے تو"تجدید فی الدین"، دین پر زمانے کی معاشر تی گر داور آلودگی کے پر دوں کو ہٹا کر دین کے صحیح تصورات کی وضاحت (مصادر اصلیہ کی روشنی میں) کرناہے۔ گویا تجدیدسے مر اد دین کے بنیادی اصولوں میں کوئی اضافہ کرنایا تبدیلی کرنامقصود نہیں بلکہ حجابات کو دور کرنا تجدیدہے۔

دوسری طرف "تجدد فی الدین" سے مراد ایسی تجدید ہوگی جس میں دین اسلام کو اپنے بنیادی مصادر کی روشنی سے دور رکھ کر محض زمانے کے تقاضوں کے پیش نظر نئے اضافہ وتر میم کے ساتھ پیش کیا جائے جس سے وہ (اراد تأیا غیر ارادی طور پر)روایت تراث سے منقطع ہو جائے۔ایسی کوشش بالعموم امت کا مجموعی مزاج قبول نہیں

1 فرہنگ آصفیہ: 1 /593

2 الا فريقي، **لسان العرب،** ص114

#### کر تااور روایت کے ساتھ جڑار ہنے کو ترجیج دیتاہے۔

سید مودودی لکھتے ہیں کہ اتجدیدا کے معنی نیا کرناہے دین کے اوپر جب گردش ایام کی گردو غبار پڑجائے تو اسے چھانٹ کرکے دوبارہ دین کا اصلی رنگ پیش کیا جائے۔اور یہ گردو غبار کی وجوہات میں بڑی وجہ ایک ہی رہی ہے اور وہ یہ ہے۔ قر آنی متن میں انسانی اضافہ ۔عام طور پر یہ اضافہ وقتی ہو تاہے لیکن وقت کے ساتھ اس میں پنجنگی آتی چلی جاتی ہے میں اور لوگ ایسے لوگوں کے افکاو نظریات کو بھی اسی طرح اہمیت دینے لگتے ہیں جسے اللہ کے حکم کو ماننا ضروری ہو تاہے۔ ا

اس اضافہ کے دو محر کات ہوتے ہیں عام طور پریاتو یہ اضافہ خارجی طور پر مذہب کی حقیقت کو متعین کرنے کے لیے کوشش کانام ہے یا پھر عقلی اصطلاح میں مذہب کی تعلیمات کو بیان کرنا ہے۔ انیسویں صدی کے برصغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی تحریک میں تجدد کے رجحانات کی حامل نمایاں شخصیات کے افکار کا تجزیہ ذیل میں کیا حاکے گا۔

# سر سید احمد خان (1898-1817) اور ان کی تغلیمی اور فکری تحریک

انیسویں صدی میں برصغیر کی ملت اسلامیہ کے ایک انتہائی اہم مفکر و مصلح سیداحمد تقوی، دہلی کے معروف گھرانے میں سید محمد متقی کے گھر 1817ء میں پیدا ہوئے۔ آپ کے اجداد سلطنت مغلیہ کے دربار میں اہم عہدوں پر فائض رہے تھے، لہٰذاان کا گھرانہ ایک معروف سیاسی اور ساجی گھرانہ تھا۔

سر سید کی تعلیم روایتی انداز میں ہوئی پہلے قر آن مجید پڑھا پھر فارسی، گلستان، بوستان، شرح ملا، مختصر معانی اور معطول وغیرہ کا پچھ حصہ پڑھا۔ جب وہ دبلی منتقل ہوئے تو تحصیل علم کا سلسلہ زیادہ مظبوط ہوا۔ اس زمانہ میں سر سید احمد خان نے جن بزرگوں سے فیض حاصل کیاان میں امام الہند شاہ ولی اللہ کے بوتے شاہ مخصوص اللہ، محمد اسحاق اور مولانا قاسم نانوتوی کے استاد اور محسن جناب مولانا مملوک علی نانوتوی کے نام سر فہرست ہیں۔

سرسید احمد خان اپنی فطرت میں خالصتا ایک اسلامی شخصیت کے حامل انسان تھے۔ ان کے آباء کی خوبیال ان کے اندر وراثتی طور پر موجود تھیں۔ اور معاشرتی ماحول نے ان کی مذہبی فطری وابستگی کو اور بھی مضبوط کر دیا تھا۔ تعلیم و تربیت نے ان کی زندگی میں مزید نکھار پیدا کیا ، تفکر و تعقل ، احساس و شعور اور مذہبی افکار کو عقلی بنیادوں پر پر کھنے کی صلاحیت پیدا ہوئی۔ اس اسلامی اور مذہبی شعور نے سید احمد خان کو ایک صحیح العمل مسلمان بنایا۔ اسی بنا پر اسلام سے فکری وابستگی کے اظہار کے لیے انہوں نے علوم اسلامیہ پر متعدد کتابیں لکھیں۔ 2

1 مودودی،سید ابواعلی، مولانا، ت**جدید احیائے دین،**ص، 17

2 حالى، الطاف حسين، حي**ات جاويد** (اكاد مي پنجاب ٹرسٹ: لا ہور، 1957ء)، ص 43

سرسید احمد خان نے علوم اسلامیہ پر مختلف عنوانات اور موضوعات کے تحت کت ککھیں جو قر آنات، اصول حدیث، سیرت نبوی، سابقه آسانی کتابیں، تصوف، فلسفه و تاریخ اور متعد د موضوعات پر بحث کرتی ہیں۔ ان تمام مباحث اور تحاریر کی تعیین میں سید احمد خان کے معاشر تی، مذہبی اور ساجی مقاصد تھے جن کا تعلق اصلاح امت، محبتِ اسلام اور ضرور پاتِ زمانہ سے تھا۔ <sup>1</sup>

### حدت فکر کے داعی

سرسید کی جدوجہد کا بے لاگ تجزیہ یہ بتا تاہے کہ انہوں نے مسلمانوں کی معاشر تی ابتری اور معاشی بدحالی کا علاج سوچ کر اصلاح فکر کا علم بلند کیا۔ آپ نے ہندوستان کو دار الحرب نہیں بلکہ دارلامان قرار دیا۔ انہوں نے مسلمانوں مز احمت کاروبہ ترک کرنے طاقتور حکمر ان قوم کے ساتھ مفاہمت کی ضرورت پر زور دیا۔ مسلمانوں کویقین دلا یا ہندوستان ان کے لیے دارلامان ہے۔ان کی ساجی تحریک کا بنیادی مقصد یہ رہا کہ مسلمانوں اور انگریزوں میں ساسی، ثقافتی، تعلیمی اور مذہبی شعبوں میں مفاہمت اور تعاون کو اختیار کیا جائے۔

مولا ناحسین احمد مدنی، سرسید کے دور تک کی جانے والی اسلامی احیای کی کوششوں کے بارے لکھتے ہیں:

"اب تک مذہب میں صرف احیاء کی بات کی جاتی تھیں اور اسلامی روایات کو تمیز اسلامی سے یاک کرنے پر زور دیا جاتا تھا۔ اور اس مثالی معاشر ہ کو قائم کرنے کی ترغیب دی جاتی تھی۔ جوابتدائی اسلامی دور میں ہوا تھا۔لیکن اس کے برعکس اب جب کہ اِس کاسامنا مغرب سے ہواتو پورپ کی ساسی، ثقافتی اور سانئسی ترقی دیکھ کراپنامعاشر ہبڑاپس ماندہ نظر آتا ہے۔"<sup>2</sup>

سر سیداحمد خان اور ان کے ساتھیوں نے اس بات کی بھی ترویج نہیں کی کے احیاء کے ذریعے خالص اسلام کو بر صغیر کے مسلمان معاشرہ میں نافذ کیا جائے یا اس میں غیر اسلامی روایات کو نکال دیا جائے۔بلکہ انہوں نے بیہ موقف اختیار کیا کہ اسلام ایک وسعت اور جامعیت والا مذہب ہے۔ اور اس کے اندر سیاسی ثقافتی اور سائنسی تبدیلوں کوضم کرنے کی صلاحیت موجو دہے۔اسلام جدیدیت کا مخالف نہیں بلکہ اس کا حامی ہے۔ جدید نظریات سے اسلام کو کوئی اختلاف نہیں بلکہ رپہ عین اسلام ہے۔

### سرسيد كاسياسي وساجي نظريه

مذکورہ بالا بحث کی روشنی میں بہ بات کہی جاسکتی ہے کہ سر سید احمد خان ایک ایسے مسلمان کی حیثیت سامنے

1 ثرياحسين، مرسيدا حمد خان اور ان كاعبد، (ايجوكشنل بكؤس: على گرهه، 1993ء)، ص47

2 مدنی، حسین احمر، **نقش حیات**، ص94

آئے جو دین اسلام کے آفاقی اور برحق ہونے پریقین کامل رکھتا تھا بلکہ وہ اسلام کو دور جدید آمدہ مسائل سے نیٹنے کا واحد ذریعہ خیال کرتا تھا۔مفکرین کا ایک حلقے اس بات کا گواہ سر سید احمد خان کی اسلامی فکر بنیادی طور پرعیسائی مبلغین کے خیالات کے خلاف تھی وہ اسلام کے بارے میں دفاعی نقطہ نظر کے حامل تھے۔

اہل مغرب اپنی سیاسی، ثقافتی اور ترقی پیند تہذیب کی ترویج واشاعت میں مصروف عمل ہے۔ سر سید احمد خان اس بات کا جواب دینا چاہتے تھے کہ اسلام پہلے سے ہی ان تمام صفات اور خصوصیات کا حامل مذہب ہے۔ سر سید احمد خان نے مسلمان امر اء، نثر فا اور جاگیر دار طبقہ کو پس ماندگی سے نکالنے کی تدابیر بتاتے ہوئے انھیں جدید تعلیم سے روشناس کر ایا۔ وہ ہندوستان کے مسلمانوں کے لیے ایک قائد کی شکل میں سامنے آئے۔ ایک طرف وہ سیاسی رہنمااور دوسری طرف وہ اسلامی مفکر کاروپ دھار لیتے ہیں۔

"سر سید نے انگریز حکومت مفاہمت کی غرض سے اس بات کی کوشش کی کہ ہندوستان کے مسلمان صرف اپنے مفادات کے بارے میں سوچیں اور ہندوستان سے باہر عالم اسلام اس طرح وابتگی نہ رکھیں اس لئے انھول نے خلافت کے ادارے پر مضمون لکھا اور یہ ثابت کہ خلافت وقت کے ساتھ ختم ہو چکی ہے۔ اور خلیفہ دینا کے تمام مسلمانوں کا سر برابرہ نہیں ہے، اس لئے ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے یہ قطعی ضروری نہیں ہے کہ وہ خلیفہ کو سر براہ مانیں ۔ بلکہ ہندوستان میں رہتے ہوئے اپنے مفادات کے لئے برطانوی حکومت سے تعاون کریں۔ "1

سیر سید احمد خان ہندوستان کے مسلمان قوم کا مسیحا تھے۔ 1857ء کی جنگ اور ان ہنگاموں کے بعد آپ نے ایک مکمل تحریک چلائی جس کے نتیجہ میں مسلمانوں میں عزت نفس پیدا ہوئی۔ آپ ہندوستان کی نئی نسل کے لئے ایک مکمل تحریک چلائی جس کے نتیجہ میں مسلمانوں میں عزت سے اسلامی تہذیب کی نما ئندگی کرتے ہوئے مسلمان ایک نمونہ کاکام کرتے ہیں۔ جنہوں نے اسلامی مفکر کی حیثیت سے اسلامی تہذیب کی نما ئندگی کرتے ہوئے مسلمان معاشرہ کی اصلاح کا بیڑا اٹھایا۔ آپ وہ ہندوستانی مسلمان سے جنہوں نے نہ صرف اسلام کی جدید تعیین سمت کو محسوس کیا بلکہ اس موضوع پر کام بھی کیاان سے اختلافی پہلوا یک طرف لیکن میہ بات واضح ہے کہ سر سید احمد خان نے وقت کی ضرورت کے تحت عہد جدید کے اثرات کے بہت و قبق نظری سے محسوس کیا۔

سر سید احمد خان مسلمانوں کے تعلیمی مسائل کے حل کی کوششوں میں لگے رہے جس کی بدولت وہ انگریزوں اور ہندوؤں کے واروں کے محفوظ رہے۔ سر سید احمد خان کا پیہ نقطہ نظر رہا کہ مسلمانوں کو سیاسی سر گرمیوں

\_\_\_\_\_

کا حصہ نہیں بنناچاہئے کہیں ایسانہ ہو کہ انگریز دشمنی کا شکار ہوناپڑے۔ ا

تاہم سر سید احمد خان کی اپنی سیاسی سر گرمیوں کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ انہوں نے میں مسلمانوں میں "قومیت" کے تصور کو ابھارا اور ہندوستان کو ایک ملک نہیں بلکہ ایک براعظم قرار دیا جس کا اظہار انہوں نے اپنی تقاریر اور تحاریر میں بجاطور پر کیا۔ کہ ہندوستان میں مختلف الجنس قومیں آباد ہیں اس لیے ان کے مذہبی، قومی، ملی، ساسی اور ساجی و قار کو بحال رکھا جائے۔ 2

# مسلم ساج کے فکری احیاء کی مساعی

سرسیداحمد خان کی قومی زندگی کے آغاز پر نظر ڈالی جائے تو یہ معلوم ہو تاہے۔ کہ جب آپ نے عملی زندگی میں قدم رکھااس وقت مسلمانوں کی حالت معاشرتی اور تعلیمی حالت تنزلی کا شکار تھی۔ان کے پاس نہ کوئی مرکز تھا اور نہ ہی کوئی تدبیر نتیجہ دن بدن ان کی ساجی حالت بدسے بدتر ہو رہی تھی۔اس حالات میں سرسید احمد خان نے اسلامی اصلاح پیندی کا آغاز کیا چو نکہ اس کے کچھ بنیادی اسباب تھے۔

ان اسباب کی نشوو نما شاہ ولی اللہ کے افکار و نظریات سے ہوئی جہاں انہوں نے ابتدائی طور پر مذہبی واخلاقی تربیت حاصل کی۔ کیونکہ شاہ ولی کی اساسی تحریک نے اسلامی فقہ کی سختی کے اثرات کو ذرا تخفیف کر دیا تھا۔ کہ سائل کسی مسئلہ کے حل کے لیے فقہ کے چاروں مذاہب فکر میں سے کسی ایک کی طرف یا کسی ایک مذہب فکر کے فتوی کی طرف مائل ہو سکتا ہے۔ 3

اس سے ان بدعات کار دہوا جن کو اسلامی رسومات اور روایات نے اجنبی ثقافت اور بیر ونی تعلقات سے اخذ کیا تھا۔ اور سر سید احمد خان کے نزدیک ہر مسلمان کو اس کے رد اور کا حق حاصل ہے۔ انہوں نے روایت پبندی کے خلاف امام ابن تیمیہ کے نظریہ کو اپنایا کہ انفرادی تفکر اور فہم کا دروازہ آج بھی کھلا ہے۔ اور اسے بند تصور نہیں کیا جا سکتا۔ 4

سر سید احمد خان کی پہلی کتاب جو مسلمانوں کی مذہبی حالت سنوار نے کے لیے اور اصلاحی پہلوؤں کو اجاگر

1 يانى پتى، شيخ محمد اساعيل، مسافران لندن (مجلس ترتى ادب: لا بور)ص، 100

2 پانی پتی، محمد اساعیل، مقالات سرسید، ص، 56

3 شاه ولى الله، **حجته الله البالغه**، ص، 113

4 ياني بتي، شاه اساعيل، **مقالاتِ سيد،** ص، 55

کرنے کے لیے منظر عام پر آئی وہ اسی طرز پر لکھی گئے۔ سر سید احمد خان نے اسے اپنی انقلابی جدیدیت کے دائرہ میں داخل کرنے اور اس سے متعلق تو ضیح اور جدید نقطہ نظر کے اختیار واستعال کے لیے اختیار کرتے ہیں۔ اس ایک خاص فقرہ کے اوپر انحصار کرتے ہیں کہ "اب وقت آگیا ہے اسلامی دینیات کو پوری طرح منطقی بحثوں اور دلیلوں سے مسلح کرکے میدان میں لایا جائے "حقیقت میں اس بات کا اشارہ مباحث اور کلا سیکی مناجات کی از سر نو تو ضیح اور واضح سمت متعین کرنے کی ضرورت تھا۔ لیکن سر سید احمد خان اسے لا محدود عقلیت پہندانہ تفکر کے نقطہ آغاز کے طور پر استعال کیا۔ ا

سرسید احمد خان مذہب کو ایک ایسانظام حیات سمجھتے تھے جس کا بنیادی مقصد معیار اخلاق کو کو بلند کرنا ہے۔ اور اس کے قیام کی کوششوں کو اختیار کرنا ہے۔ وہ اکثر اسلام کے دائرہ کے اندر غیر روایتی ذرائع اور انداز فکر کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک اسلام کا بنیادی مقصد عقیدہ کی بجائے تلاش حق ہے جس سے ایک سپچ اور جھوٹے مسلک کے در میان بنیادی امتیاز پیدا ہو تا ہے۔ وہ عقیدہ اور صداقت کو ایک جو ہر کے جزوتر کیبی کے طور پر دکھتے ہیں۔ اور صداقت کا تعلق انسانی فہم سے ہے۔ جو فطرت اور اس کے قوانین سے مماثلت رکھتی ہے۔ کیونکہ قانون فطرت اخلاقی معیارات کو وضع کرتے ہیں جن پر نوانسانی کی ساجی اور معاشر تی اخلاقیات کی بنیاد قائم ہوتی ہے۔

## غيرروايتي تفسيري منهج

بارے میں کوئی مواد موجود نہیں ہے جس سے امت مسلمہ اپنے ایسے مسائل کے حل کے لیے کوئی اقدام کر سکے۔جو ان مسائل سے قطعاً مختلف ہیں جو ساتویں صدی کے عربوں کو درپیش تھے۔ 1

اسی بنیاد پر سر سید احمد خان نے قر آن کریم کی تفسیر لکھنے کے لیے اپنے اصول وضع کیے۔اور اپنے دوست نواب محسن الملک کی اس بات سے بھی اتفاق کیا کہ قر آن مجید کی درست اور صحیح تفہیم اسی وقت ممکن ہے جب رسول الله مَثَّالِیْا میں ماور ول اور روز مر ہ زندگی میں استعال ہونے والی زبان پر مکمل عبور حاصل ہو۔

نیزوہ اس بات کے بھی قائل رہے کہ ہر مسلمان کے لیے یہ حق محفوظ ہے کہ وہ قر آن حکیم کالفظی ترجمہ بھی کر سکتا ہے۔ اور اس کی توضیح و تشر تے بھی اس اصول پر کر سکتا ہے۔ اس توجیہ کی بنیاد ان اخذ شدہ فروعات پر نہ ہو جو خاص تاریخی مواقع پر نازل ہوئی ہوں۔ انہوں نے اسلام کو جس کی طویل تاریخ روایاتی بروزات سے بھر کی پڑی بھی ان سے یاک کر کے اپنے عقلیت پیندانہ معیار کے اوپر قر آن حکیم کی توضیحو تشر تے گی۔ <sup>2</sup>

# عقلی تفهیم قرآن اور اصول تفسیر

سر سید احمد خان نے اپنی کتاب "تفسیر القر آن" <sup>3</sup> کے مقدمے میں قر آنی آیات کی تشر <sup>7</sup> کے لیے درج ذیل سات اصول بیان کے ہیں:

(۱) لفظ کے اصل معنی کا تعین ، جس لفظ کے جو معنی قرار دیے گئے ہیں ، اس کی نسبت جاننا چاہیے کہ وہ لفظ انھیں معنوں میں وضع کیا گیاہے۔

(۲) معنوی استعال کا جائزہ، کہ جن معنوں میں وہ لفظ وضع کیا گیا تھاان معنوں سے کسی دوسرے معنوں میں مستعمل نہیں ہے۔

(۳) مشترک المعنی الفاظ کا تعین، یعنی بیه قرار دینالازم ہے کہ وہ ان مشترک معنوں میں سے کس معنی میں استعمال کیا گیاہے۔ ضائر جن کامر جع مختلف ہو سکتا ہو وہ بھی الفاظ مشترک المعنی میں داخل ہیں۔

(۴) حقیقی یا مجازی استعال کا تعین: اس بات کو قرار دیناضر وری ہے کہ وہ ان اصلی معنوں میں بولا گیا ہے جو

<sup>1</sup> سرسیداحمد خان، خ**طبات احمدیه**، (ملی پبلیکیشنز: نئی دبلی، 1967ء)، ص24 2 حالی، الطاف حسین، مولانا، ح**بیات جاوید**، ص16 3 سرسید احمد خان، ت**فسیر القر آن**، مقدمه، ص۱۵

اس سے متبادر ہوتے ہیں یامجازی معنوں میں۔

(۵)مضمر معانی کا جائزہ؛ اس بات کو قرار دینا کہ اس کلام میں کوئی شئے مضمر ہے یا نہیں۔

(۱) معانی میں تخصیص کا تعین ؛ اس بات کو قرار دیناضر ورہے کہ جن معنوں پر وہ لفظ دلالت کر تاہے اس میں کو ئی تخصیص بھی ہے یانہیں۔

(2) عقلی معارضہ سے پاک ہونے کا تعین ؛ یہ بات دیکھنی لازم ہے کہ جو معنی اس لفظ کے قرار دیے گئے ہیں اس پر کوئی عقلی معارضہ بھی ہے یانہیں۔اگر ہے وہ معنی اس کے صبیح نہ ہوں گے۔

سرسیدنے قرآن کی تفسیر کے لیے جو اصول قائم کیے تھے ان کامقصود قرآن کو اپنے عہد کے لوگوں کے لیے بامعنی بنانا تھا۔ تشکیل معنی کے لیے روایتی طریقوں کے برعکس اصول اختیار کرکے جدید ذہنوں کاوہ قرآن سے رابطہ استوار کرناچاہتے تھے۔ ان کے نزدیک وحی اور قانون فطرت ایک دوسرے کے مماثل ہیں۔

ان کے نظریہ کے مطابق وحی اللی انسانی زندگی کی ادنی ہستوں اور دیگر صور توں میں ایک فطری بعینہ حس کے طور پر کام کرتی ہے۔ کیونکہ انسانی معاشرتی نعلق بہت زیادہ اہمیت کا حامل ہے۔ کیونکہ انسانی معاشرتی نظام کے ذریعے سے ہی اپنے گر دو پیش کی مخالف اور غیر ارادی قوتوں پر قابو پاسکتا ہے۔ کیونکہ وہ دیگر حیوانات کے بر عکس معاشرتی زندگی گرزارنے پر مخصر ہے۔ اور انسانی معاشرتی زندگی کی فطری ضرورت ضابطہ اخلاق ہے جس کے بغیر انسانی معاشرہ میں وحدت کا کوئی نظام نہ قائم ہو سکتا ہے اور نہ اس کا وجو درہ سکتا ہے۔

سر سید کے خیال میں فرد واحد اور معاشرہ کے لیے وحی اور شعور و ادراک کیساں اہمیت کے حامل ہیں۔
کیونکہ نظام معاشرت کے لیے الہامی قانون اور انسانی عقلیت پیندی میں آ ہنگی بے حد ضروری ہے۔ ادراک و شعور ہی
وہ واحد راستہ ہے جو انسان کے سائنسی تجسس فطری اور الہامی حس کاکام دیتا ہے اور اس کے ساتھ اللہ کی وحد انیت کا
تصور اچھائی اور برائی کے در میان فرق، یوم سز او جزایر ایمان رکھنے میں سہولت کار ہو تا ہے۔ جو الہامی جبلتوں کی
وضاحت کے لئے انسانی ذہین پر منقش ہو جاتی ہے۔ <sup>1</sup>

اسی طرح وہ اس بات کے قائل رہے کہ عقلیت پیند حقیقت کے فہم کی صلاحیت تمام انسانوں میں ایک جیسی نہیں ہوتی۔ انسان اپنی اس صلاحیت کی نیادیر ایک دوسرے پر سبقت رکھ سکتے ہیں۔ انسانوں کے راہنماؤں میں

\_\_\_\_\_

فقہی مکاتب کے مابین، ممتاز صوفی فلاسفی، سیاست دان اور پیغمبر شامل رہے ہیں. لیکن نبی میں فطری الہام کی حس اپنی ارتقائی لحاظ سے سب سے زیادہ ترقی یافتہ صورت میں رونما ہوتی ہے۔ اور بعض او قات اس کا کوئی ظاہری سبب نہیں ہوتا۔ کسی بھی مذہب میں اس کشف کو مختلف ناموں سے موسوم و متعارف کروایا جاتا ہے۔ کسی پیغمبر کے یہ جبلی مکاشفات جتنے زیادہ قوی اور ترقی لیندانہ ہوں گے اتنا ہی وہ کائنات کے نظام قانون الہی سے ہم آہنگ ہونے کی صلاحیت رکھتے ہوں گے۔

## سرسيدي تفسير قرآن

سرسیداحدخان کی تفسیر "تفسید القرآن و هو الهدی و الفر قان "اپنی نوعیت کی اینسویں صدی کی ایک منفر د تفسیر ہے۔ سرسید احمد خان کی مصلحانہ کو ششوں اور ان کی علمی خدمات سے انکار نہی کیا جا سکتا انہوں نے ایک منفر د تفسیر ہے۔ مرسید احمد خان کی مصلحانہ کو ششوں اور ان کی علمی ورثہ میں مرکز بحث رہی۔ اس تفسیر کا این علمی ورثہ میں قرآن محکیم کی ایک نامکمل تفسیر کچوڑی جو اپنے دور کے علماء میں مرکز بحث رہی۔ اس تفسیر کا اختتام سورہ طریر ہو تا ہے۔ سرسید احمد خان نے اس تفسیر کا آغاز 1877 میں کیا اور 1895 تک یہ سلسلہ تقریبا جاری رہادہ جلدوں پر مشتمل یہ تفسیر نادر مباحث کا مجموعہ ہے۔

اس وقت کاسب سے بڑا اور اہم ترین مسکلہ مذہب اور سائنس کے در میان تصادم اور اختلاف تھا جو امتِ مسلمہ کے لیے ایک چیلنی تھا۔ تفسیر القر آن میں سرسید نے سائنس اور مذہب کے در میان مطابقت پیدا کی آپ نے اس طر ذفکر وعمل کو توسیع دی اور ایک اصول بنایا کہ اسلام فطرت ہے اور فطرت ہی اسلام ہے کیونکہ کلام الہی اور فعل الہی ایک دوسرے کی تصدیق کرتے ہیں۔ 1

عقلیت پہندی اور فطرتیت پر مبنی قر آن کیم کی تفسیر سے پچھ مسائل پیدا کئے جس میں حکایاتوں کی تشریح ولیے ہی تھی جیسی دوسری مذہبی کتب میں پائی جاتی ہے۔ سر سید احمد خان نے قر آن کیم کی آیات کی مشہور اقسام متنابہات اور بینات کی تشریح نے انداز میں کی گئی۔ پہلی قسم میں قر آن کریم کی دویادو سے زیادہ آیات کی تشریح و تفہیم کی کھی اجازت تھی جبکہ دوسری قسم میں مسلک اور اسلامی عقیدہ کی چھوٹی تقلیل بھی نہیں رکھی گئی۔ آئیت کی کھی اجازت تھی جبکہ دوسری قسم میں مسلک اور اسلامی عقیدہ کی چھوٹی کے جو طلات آیات متنابہات میں سر سید کے نزدیک اتنی گنجائش رکھی گئی تھی کہ ساتویں صدی کے عرب کے جو حالات سے اس سے مختلف زمانوں میں ماحول اور معاشرتی آداب کے مطابق استنباط کرنے کی عام اجازت ہے مسئلہ تنسیخ "تفسیر القر آن "میں جس دو سرے مسئلہ کو بنیادی طور پر اٹھایا گیاوہ تاریخی اور ثانوی اہمیت کا حامل ہے وہ قر آئی آئیات کے نشخ کامسئلہ ہے۔ جس حکم کی قر آن کیم خود توثیق کر تاہے۔

سرسیداحمہ کے نزدیک قرآن کیم ایک ابدی اور الہامی صحیفہ ہے جس کی حقیقت ابدی اور الایعنی ہے۔ اس
لیے نص قطعی کی تنیخ ممکن نہیں۔ تنیخ کا اسلوب تقابل مذاہب کے لیے درست ہو سکتا ہے۔ ننخ کا اصول صرف
تقابلی مذاہب اور تقابل ادیان میں درست مانا جا سکتا ہے۔ جہاں بعد میں آنے والا رسول پہلے سے موجود مذہب کی
تنیخ کر دے۔ یہ واضح ہے کی مذہب عیسائیت یہودیت کی تنیخ کرتا ہے اور اسلام عیسائیت کی تنیخ کرتا
ہے۔ قرآن کیم میں عہدنامہ عتیق وجدید قطعیت کے ساتھ تنیخ کرنا ہے۔ لیکن ہر اصول قرآن کیم کے حوالے
سے بالکل غیر متعلق ہے۔ ا

### آیات کی مختلف فیہ تعبیرات

جدید اسلام میں سرسید احمد خان وہ پہلے انسان ہیں۔ جنہوں نے ایبانسخہ تلاش کرنے کی کوشش کی جوڈارونی نقطہ نظر سے ہم آ ہنگ ہو۔ جس سے ڈارون نظر یہ ارتقاء اور اسلامی عقائد تخلیق میں مطابقت پیدا کی جاسکے۔ کیونکہ "منی یا تخم" جے حیات کے ابتدا کی طرف اشارہ کرتے ہوئے داخلی مادہ تصور کیا جاتا ہے وہ عین قرآنی اسلوب سے متعلق ہے۔ سرسید احمد خان روح کے بارے میں ایک غیر استدالی نقطہ نظر کے قائل ہیں۔ وہ روح کو ایک ایسی حقیقت سے نتمیر کرتے ہیں جو حیوانات اور انسان دونوں میں ایک ایمیت جیسی می رکھتی ہے۔ سرسید احمد خان کے نزدیک روح کا ادراک انسانی فہم وعقل کی گرفت سے باہر ہے۔ 2

حیوانی روح بنیادی طور پر جبلی اہمیت کی حامل ہے۔ جبکہ انسانی روح لا حدود صلاحیتوں کی اہلیت رکھتی ہے۔ وہ زوال پذیر بھی ہو سکتی ہے اور ترقی پیند بھی ہو سکتی ہے۔ جو سائنسی تحقیق سے لے کر غیر انسانی افعال کا ارتکاب کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔

"انسانی روح خود نیر اور شرکے انتخاب کی صلاحیت نہیں رکھتی بلکہ اس کا وجود جوہر کی شکل میں ہے وہ فانی ہے اپنی لا فنانیت میں وہ خیر یا شرحذب کرتی ہے۔ اور وہ اس کی جو اب دہ ہے۔ اور قیامت کے دن اس کاحساب چکانا پڑے گا جس روز تمام انسانیت کو نئی زندگی بخشی جائے گی جو ایک آخری اور اجتماعی یوم حساب ہو گا۔ جس میں روح مختلف طبقاتی انداز میں ہوگی جو اس زندگی کے انسانی جسم سے نہایت مختلف ہوگی۔ "3 میں روح مختلف ہوگی۔ "3 معجز ات کو لے کر سر سید احمد خان جدا گانہ نقطہ نظر کے حامل نظر آتے ہیں۔ ان کے معجز ات کو ایک کر سر سید احمد خان جدا گانہ نقطہ نظر کے حامل نظر آتے ہیں۔ ان کے

1 سرسیداحمد خان، ت**بیین الکلام،** (سرسیداکیڈ می: علی گڑھ:1966ء)، ص 265 2 نظامی،اساعیل، **مقالاتِ سید**، ص، 201

3 سر سيداحمد خان، تفسير القر آن، ص90

نزدیک آسانی کتب میں جن معجزات کا تذکرہ ملتاہے انہیں استعاراتی سمجھنا چاہیے کیونکہ فطرت کے قوانین غیر تغیر پذیر ہیں ان میں کسی قسم کی تبدیلی ناممکن ہے۔ <sup>1</sup>

وہ اللہ کے اپنی مخلوق سے کئے گئے وعدے ہیں جو توڑے نہیں جاسکتے ہیں۔ان قوانین کی منسوخی پریقین کرنا اس وعدے کی تر دید کے متر ادف ہے جو ہم اللہ پر رکھتے ہیں۔

سرسید احمد خان کے نزدیک بیہ بات واضح معلوم ہوتی ہے کہ تمام قوانین کاعلم انسانی دماغ نہیں رکھتا۔ لیکن روزانہ کی بنیاد پر جو قوانین انسان پر منکشف ہوتے ہیں وہ قوانین خواہ انسان کو معلوم ہوں یانہ ہوں اپنی جگہ وہ ہمیشہ سے موجود ہیں۔ رسول الله مَلَّ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ مَلَّ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ

محمد مَثَلُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ تَعَالَى كا دیدار کرناجو که ناتوروحانی تھااور نه ہی جسمانی بلکه وہ ایک خواب تھا کیونکه یہ تجربه جسمانی تو اللہ روحانی اور باطنی ہو سکتا ہے۔ <sup>2</sup>

سرسیداحمد خان فرشتوں کے بارے میں عقلیت پبندانہ زاویہ نگاہ رکھتے ہیں۔ اور وہ ملا نکہ کو انسانی خصائص قرار دیتے ہیں۔ انسانی کیفیات اور وجد انی معرفتِ حقیقت وغیرہ ان کے نزدیک ملائکہ خدائی اخلاقی سہارا ہیں۔ جو اچھے اور برے حالات میں نبر د آزماہونے کے لیے انسانوں کو مدد فراہم کرتے ہیں۔ شیطان کو استعارا قر آن حکیم میں آگ کی مخلوق قرار دیا گیاہے بلکہ یہ انسانی برے اعمال کی جانب اشارہ ہے۔

قر آن کیم میں جن شیاطین کاذکر ماتا ہے وہ در حقیقت خراب انسانوں کے تذکر ہے ہیں جو اللہ کے احکامات کو ایسے معنی پہناتے ہیں اور علم نجوم کے حساب سے ارادہ واختیار کو غلط رنگ دیتے ہیں اور اس میں رکاوٹ ڈالتے ہیں۔

قر آن اور انجیل میں برے لوگوں پر اللہ کے عذاب کی شکل میں قدرتی مصائب نازل ہوتے ہیں۔ اور ان کی بنیادیں عام طور پر تو ہمات پر مبنی ہیں۔ اور اُن مصائب کا تذکرہ کتب ساویہ میں بطور تاریخی واقعات کے نہیں کیا گیا بلکہ اخلاقی محرک ہے جسے افسانوی ڈھانچہ کے بطور مستعار لیا گیا ہے۔ 3 معجزات کی توجیہات کے معاملہ میں ان کا ایک اخلاقی محرک ہے جسے افسانوی ڈھانچہ کے بطور مستعار لیا گیا ہے۔ 3 معجزات کی توجیہات کے معاملہ میں

<sup>1</sup> نظامی، اساعیل، خطباتِ سید، ص118

<sup>2</sup> سرسيداحمد خان، تفسير القرآن، ص102

<sup>3</sup> سرسيد احمد خان، تهذيب الاخلاق، (نازيبليشنگ ماوس: دلي) س-ن، ص191

سرسیداحمد خان کی تائید نہیں کی جاسکتی لیکن ان تمام تفر داتِ سید کو قدیم مفسرین اکرام کی تفاسیر میں عجوبہ پیندی کا ایک ردِ عمل قرار دیا جاسکتا ہے۔

سرسید کابی نقطہ نظر علاء کے ہاں قبولیت اختیار تو نہیں کر سکالیکن اس کافائدہ بیہ حاصل ہوا کہ عجوبہ پبندی کی شدت میں کافی کمی واقع ہوئی اور بعد میں قرآنی واقعات پر اس طور غورو فکر کیا جانے کا آغاز ہوا کہ انہیں عقلی طور پر غیر معجزانہ حیثیت سے جانچا جاسکے۔ اسے سرسید احمد خان کی تفسیر کا ایک قابلِ ذکر اثر قرار دیا جاسکتا ہے کہ بعد کے مفسرین اکرام نے اس قبول کیا اور بیہ اسلوب ترجمان القرآن اور تدبر القرآن جیسی تفاسیر میں نظر آتا ہے۔ <sup>1</sup>

سید احمد خان کی مذہبی تصانیف کا متعدد حصہ تفسیری اور تاویلی ہے جبکہ! احادیث نبویہ کے بارے میں وہ یہ خیال کرتے ہیں کہ ابتداء کی صدیوں کی غیر مستند روایات کو بغیر رسول کی جانب منسوب کر دیا گیاہے ان کے مطابق احادیث کا انحصار راویوں کے احادیث کے اساد کے سلسہ میں زیادہ رجحان افراد کے ذاتی اعمال اور قابل اعتماد ہونے پر تھا۔ بجائے اس کے کہ احادیث کی سند اور متن عاقلانہ اور تنقید کی نگاہ ہوتی۔

### نفذ حدیث میں سرسید کا نظریہ

وہ احادیث جو ایک عظیم کلاسکی مجموعہ احادیث میں شامل ہیں ان کی بنیاد بھی مسلمانوں کی چند ابتد ائی نسلوں حالات، خیلات اور رحجانات کا ایک تاریخی عکس ہے۔"نقد حدیث" میں سرسید احمد خان کا نظریہ یہ ہے کہ الیں احادیث چاہئے جو انسانی عقل کے لیے قابل قبول نہ ہوں الیں احادیث جو پیغمبر انہ شان کے منافی ہوں انہیں یک قلم مستر دکر دیناچاہئے۔مستند احادیث تین اقسام پر مشتمل ہو سکتی ہیں۔

1۔وہ احادیث مبار کہ جو قر آن کے احکامات کا تکر ارکرتی ہوں۔

2۔ وہ احادیث مبار کہ جو قرآن حکیم کے احکامات کی تشریح یاوضاحت کرتی ہوں۔

3-الیں احادیث مبار کہ جو بنیادی قوانین اور ضابطوں سے تعلق رکھتی ہوں۔ اور ان کے لیے قر آن حکیم نے خاموشی اختیار کی ہو۔

وہ احادیث جو کسی قرآنی تھم کی تنقیص کرتی ہوں یقینی طور پر موضوع گردانی جائیں گی۔ جبکہ وہ احادیث رسول مُنَا یُلِیْم کی واضح اور صحیح ارشادات کے طور پر مسلم ہیں ان میں بھی فرق کرنا پڑے گا۔ ان میں سے کون سی

احادیث ایسی ہیں جور سول الله صَلَّا لَیْمِ مَا سَلِی عَیْشِیت رسول ارشاد فرمائیں ہوں یابطور انسان ان کے اپنے ذاتی خیال یا پسند ونا پسند کا اظہار ہوں۔ 1

اگر نظریہ غلامی کی بات کی جائے تو سر سید احمد خان کے اس نظریہ کے استدلال کی بنیاد اس اصول پر تھی کہ آزادی اور غلامی ایک دوسرے کے باہم متضاد ہیں۔ یہ دونوں نہ تو ایک ساتھ نشوو نما پاسکتی ہیں اور نہ ہی ایک دوسرے کے پہلو اپناوجو د قائم رکھنے کی صلاحیت رکھتی ہیں۔انسان کو فطری طور پر آزاد پیدا کیا گیا ہے۔اس کو جسمانی اعضاء، ذہنی و شخصی آزادی کا شعور اور ضمیر عطاء کیا گیا ہے۔ جس پر وہ پوری قدرت اور اختیار رکھتا ہے اگر انسان اپنامالک آپ ہے تو پھر وہ کسی کا غلام نہیں ہو سکتا ہے۔اِس کی روح کو آزاد پیدا کیا گیا ہے۔ اور وہ کسی حال میں مقید نہیں ہوسکتی ہے۔

اکثر معاشر ہے جو مذہب فلاسنی، عیسائی، رومن اور یہودی بنیادوں پر قائم ہوئے ان میں غلامی کی اجازت دی گئے۔ لیکن اسلام نے اسے محدود اور مستر دکر دیا اور اس کی ملامت و ممانعت اخلاقی بنیادوں پر کی۔ تاریخی اسلام نے دیگر معاشر وں کی طرح غلامی کے ادارے کی سرپرستی کی۔ جو تھم الی اللہ کی خلاف ورزی ہے کچھ مسلم ریاستیں اسے ترک کرنے میں ناکام رہیں۔ جب کہ اہل مغرب نے اسے چھوڑنے کا فیصلہ کرلیا۔ اس رسم ورواج جڑیں تاریخی واقعات میں پائی جاتی ہیں۔ جبکہ مثالی اسلام سے اس کا کوئی تعلق نہیں کیونکہ اسلام میں بردہ فروشی کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔ 2

سرسیداحمد خان اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ اسلام چونکہ اسرائیلی اور عیسائی تہذیبوں کے بعد آیاتو ان دونوں تہذیبوں میں غلام کی خرید و فروخت ایک جائز عمل سمجھا جاتا تھا۔ جبکہ اسلام نے بردہ فروشی کے مسئلہ کا حل اس میں رفتہ رفتہ تخفیف کی صورت میں کیا۔ اور غلاموں کو آزاد کرنے کے فعل کو سب سے بڑا ثواب اور عمل قرار دیا گیا۔ غلاموں کو آزادی دلانے کے لئے ریاست کے خزانہ کے استعمال کا حکم دیا گیا۔ یہ اس بات کی نشاندہی تھی کہ آئندہ آنے والے وقت میں غلاموں کی خرید و فروخت کو بلکل ممنوع قرار دیا جائے۔ سر سید احمد خان فدیہ دے کر غلام آزاد کرنے کے حکم کو حریت آزادی سے تعبیر کرتے ہیں۔

1 سرسيداحمد خان، **خطبات احمد بي**ر، ص353

2 سر سد احمد خان ، **ابطال غلامی** ، (طبع شده محمد قادر علی خان: ۱ گره ،1966ء)، ص26

### ولیم میورکے الزامات کاجواب

اسلام کے خلاف (سرولیم میور) کے الزمات کا جواب سر سید احمد خان نے بھر پور دیاان الزامات میں خاص الزام (ازدواج) کا تھا۔ سر سید احمد خان نے اس پر تین پہلوؤں سے بحث کی:

1۔ قانون فطرت کے لحاظ سے

2۔معاشرتی سطح پر اس کے صحیح اور غلط ہونے کے لحاظ سے

3۔اس کی مذہبی حیثیت کے لحاظ سے

وہ اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔ تعدد ازواج سے فطرت کے کسی قانون کی خلاف ورزی نہیں ہوتی۔
اگر معاشر تی مسئلہ کی حیثیت سے دیکھا جائے تو عقد ثانی معاشی تحفظ کی فراہمی کے طور پر کیا جاتا ہے۔ یہ کوئی نفسیاتی یا جزباتی مفاد کی خاطر نہیں۔ اور تیسری شق میں قرآنی آیت بطور دلیل پیش کرتے ہیں۔ کہ اگر انصاف کر سکو توجو عور تیں تمہیں پہند ہیں ان سے نکاح کر لو۔

#### حبيبا كه سورة النساء ميں الله تعالیٰ كا فرمان ہے:

﴿ وَا تُوا ال َ يَتَمَ آمَ وَ اللَّهُم ۚ وَلَا تَتَبَدَّلُوا ال ۡ حَبِي ۚ ثَ الطَّيْبِ وَلَا تَا ۚ كُلُو ۚ [ا الْمَ عَبِي ٓ ثَ اللَّهُم ۚ اللَّهُم ۚ وَاللَّهُم ۚ اللَّهُم ۚ اللَّهُم ۚ اللَّهُ وَاللَّهُم ۚ اللَّهُ مَ اللَّهُ وَاللَّهُم ۚ اللَّهُ عَانَ حُونَ اللَّهُ وَاللَّهُم ۚ مِّنَ النِّسَانَ عِلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ لِلْمُولِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لَلْمُولِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَلْمُولُولُولُو

(اور یتیموں کو ان کے مال دیدواور پاکیزہ مال کے بدلے گندامال نہ لواور ان کے مالوں کو اپنے مالوں میں ملا کرنہ کھا جاؤ بیٹک بیہ بڑا گناہ ہے۔ اور اگر تمہیں اندیشہ ہو کہ بیٹیم لڑکیوں میں انصاف نہ کر سکوگے تو ان عور توں سے نکاح کر وجو تمہیں پیند ہوں ، دو دواور تین تین اور چار چار پھر اگر تمہیں اس بات کا ڈر ہو کہ تم انصاف نہیں کر سکوگے تو صرف ایک (سے نکاح کرو) یالونڈیوں (پر گزارا کرو) جن کے تم مالک ہو۔ یہ اس سے زیادہ قریب ہے کہ تم سے ظلم نہ ہو۔)

انیسویں صدی کے وسط میں جب برطانوی استعار نے ہندوستان پر اپنی گرفت مضبوط کی، تواس کے ساتھ ساتھ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف فکری حملوں کا سلسلہ بھی شروع ہوا۔ مستشر قین نے اسلامی عقائد، تاریخ اور

\_\_\_\_\_

پغیبر اسلام مگانینیم کوششوں کا ایک نمایاں نمونہ تھی، جس میں پغیبر اکرم مگانینیم پرائزام تراشی کرتے ہوئے انہیں مبینہ طور پر سیاسی مقاصد کے لیے مذہب بنانے والا قرار دیا گیا، ان حالات میں سر سیداحمد خان نے مسلمانوں کا علمی دفاع کرنے کی ضرورت محسوس کی۔ ان کی تصنیف انعطبات احمد ہے " دراصل ایک سنجیدہ، مدلل اور سائنسی انداز میں لکھا گیا، واب تھا جس کا مقصد نہ صرف اسلام کا دفاع تھا بلکہ مسلمانوں کو جدید علمی رویے اپنانے کی دعوت دینا بھی تھا۔ اسلام ایک مسلمانوں کو جدید علمی رویے اپنانے کی دعوت دینا بھی تھا۔ اسلام کا دفاع تھا بلکہ مسلمانوں کو جدید علمی رویے اپنانے کی دعوت دینا بھی تھا۔ اسلام کے برصغیر میں مسلم فکری خوداعتادی کو نئی زندگی دی۔ 2 سر سید نے وحی، نبوت اور معجزات جیسے موضوعات پر مغربی عقلیات کے مطابق بحث کی تاکہ یورپی تعلیم یافتہ طبقے کو اسلام کی صدافت کا قائل کیا جاسکے۔ ان کے نزد یک اسلام ایک فطری، معقول اور آفاقی مذہب تھاجو سائنس اور عقل سے ہم آ ہنگ ہے، اسلام ایک فطری، معقول اور آفاقی مذہب تھاجو سائنس اور عقل سے ہم آ ہنگ ہے، اسلام ایک فطری، معقول اور آفاقی مذہب تھاجو سائنس اور عقل سے ہم آ ہنگ ہے، اسلام ایک فطری، معقول اور آفاقی مذہب تھاجو سائنس اور عقل سے ہم آ ہنگ ہے، اسلام ایک فطری، معقول اور آفاقی مذہب تھاجو سائنس اور عقل سے ہم آ ہنگ ہے، اسلام ایک فطری، معقول اور آفاقی مذہب تھاجو سائنس اور عقل سے ہم آ ہنگ ہے، اسلام ایک فطری، معتوب کی سائل کے سائل کے کا آغاز تھا۔ 3

اور سرسید احمد خان نے اپنی مشہور تصنیف "خطبات احمد بیہ" کے ذریعے ولیم میور کے اسلام اور پیٹیمبر اسلام مٹا اللّٰی مُٹیم پر کیے گئے اعتر اضات کا جس انداز میں جو اب دیا، وہ بر صغیر میں اسلامی فکر کے دفاع کی تاریخ میں ایک سنگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔ سرسید نے روایتی مذہبی جو ش و خروش کی بجائے ایک علمی، منطقی اور استدلالی انداز اپنایا، جو ان کے حدید تعلیم یافتہ طبقے کے لیے اپنائے گئے اصلاحی پروگر ام سے ہم آ ہنگ تھا، سرسید کا جو اب محض ردِ عمل نہیں تھا بلکہ ایک متحرک اور معقول دفاع تھا جس میں مغربی علمی معیارات کو پیشِ نظر رکھا گیا تھا۔ ان کا بیہ انداز خاص طور پر اس وقت کی استشر اتی تنقید کے مقابلے کے لیے مؤثر ثابت ہوا۔

سر سید نے اپنے جوانی بیانے میں خاص طور پر اس بات کا اہتمام کیا کہ وہ نہ صرف ولیم میور کے الزامات کو مستر دکریں بلکہ اسلام کی تعلیمات کی داخلی خوبصورتی اور ہم آ ہنگی کو بھی اجاگر کریں۔انہوں نے نبوتِ محمدی منگاتیا پیا ہے تا کو انسانی عقل کے اعلیٰ ترین مقام کا مظہر قرار دیا، جس میں اخلاقی کمالات اور الہامی بصیرت کا کامل امتز اج پایا جاتا ہے۔ 4سر سید نے یہ واضح کیا کہ نبی کریم منگی تی سیرت کو تاریخی تناظر میں دیکھناضر وری ہے،نہ کہ مغربی تعصبات کی عینک سے۔ان کا استدلال یہ تھا کہ اگر نبی کریم منگی تی اللہ عقصد محض دنیاوی اقتدار ہو تا تووہ ابتدائی ملی دور میں ملنے

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Troll, Christian W. "Sayyid Ahmad Khan: a reinterpretation of Muslim theology." (1978).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Muir, William. The life of Mahomet: With introd. chapters on the original sources for the biography of Mahomet, and on the pre-Islamic history of Arabia. [Mohammad, Prophet]. Vol. 1. Smith, Eldeŕ, 1861.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ahmad, Aziz. *Studies in Islamic culture in the Indian environment*. Oxford: Clarendon Press, 1964.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Troll, Christian W. "Sayyid Ahmad Khan: a reinterpretation of Muslim theology." (1978).

والی پیشکشوں کو قبول کر لیتے۔اس طرح سر سید نے ولیم میور کے الزامات کو سادہ مگر معقول انداز میں رد کیا۔
"خطبات احمدیہ" میں قرآن کی صدافت پر جو بحث کی گئی ہے وہ نہایت اہم ہے۔ سر سید نے قرآن کو ایک ایسا معجزہ قرار دیا جس کی فصاحت، بلاغت، اور معنوی گہر ائی انسانی قوتِ تخلیق سے ماورا ہے۔انہوں نے قرآن کی داخلی کیسانیت اور معنوی تسلسل کو وحی الہی کا زندہ ثبوت قرار دیا۔ اس کے علاوہ، سر سید نے قرآن میں سائنسی اشاروں کو بھی بطور دلیل پیش کیا، یہ بتاتے ہوئے کہ ساتویں صدی کے ایک امی کے لیے ایسے علمی نکات پیش کرنا انسانی بساط سے باہر تھا (52 , 2006 , مطابق الله کی خود ساختہ تصنیف ہے۔

اسلام کی اشاعت بذریعہ تلوار کے اعتراض پر سرسید نے ایک انتہائی بصیرت افروز اور تاریخی انداز میں جواب دیا۔ انہوں نے واضح کیا کہ اسلام کی بنیادی دعوت ہمیشہ نظریاتی اور اخلاقی اصولوں پر مبنی رہی ہے، نہ کہ جبری فتوحات پر انہوں نے رسول الله مَنگالَّیْا ہُم کی صلح حدیبیہ اور مکہ کی فتح کے بعد عمومی معافی جیسے واقعات کو پیش کرتے ہوئے یہ ثابت کیا کہ اسلام کی توسیع تلوار سے نہیں بلکہ دلوں کو جیتنے سے ہوئی۔ امزید بر آں، سرسید نے دنیا کے ان علاقوں کا حوالہ دیا جہاں اسلام بغیر کسی عسکری مداخلت کے بھیلا، جیسے کہ انڈو نیشیا اور مشرقی افریقہ اور یہ دلاکل ظاہر کرتے ہیں کہ سرسید کا دفاع نہ صرف نظریاتی تھا بلکہ تاریخی شواہد پر بھی مبنی تھا۔ 2

"خطبات احمدیہ"کاسب سے نمایاں پہلوسر سید کاعلمی معیار ہے۔ ان کی زبان سادہ مگر بلیغ ہے، استدلال منطق ہے، اور طرزِ استدلال مغربی فلسفیانہ اسلوب سے ہم آ ہنگ ہے۔ <sup>3</sup> انہوں نے اپنی گفتگو میں حوالہ جات کامعقول استعال کیا، قر آن، تاریخ اور عقل سلیم کوبیک وقت بنیاد بنایا۔ یہ بات "خطبات احمدیہ" کو محض ایک دفاعی کتاب کے بجائے ایک فکری اور تغیری بیانیہ بناتی ہے۔ سرسید کی یہ کوشش برصغیر کے مسلمانوں کے لیے ایک نیافکری دروازہ کھولنے کے متر ادف تھی، جس میں وہ مغربی علمی دنیا سے بات کرنے کے قابل ہو سکے۔

عصرِ حاضر میں جب اسلامو فوبیا نے انداز میں ابھراہے، سر سید کی "خطبات احمدیہ" آج بھی ایک نمونہ فراہم کرتی ہے۔ اس میں مسلمانوں کے لیے یہ سبق پوشیدہ ہے کہ اسلام کا دفاع صرف جذباتیت سے نہیں بلکہ علمی بصیرت، تاریخی آگاہی اور عقلی استدلال سے کیا جانا چاہیے۔ 4 سر سید کی کاوش نے یہ بھی ثابت کیا کہ اسلام صرف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Robinson, Francis. *The 'ulama of Farangi Mahall and Islamic Culture in South Asia*. Orient Blackswan, 2001.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lelyveld, David. "Aligarh's first generation: Muslim solidarity in British India." (1978).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Metcalf, Barbara D. *Islamic Revival in British India: Deoband, 1860-1900.* Princeton University Press, 2014.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Malik, Hafeez. Sir Sayyid Ahmad Khan and Muslim Modernization in India

ایک مذہب ہی نہیں بلکہ ایک زندہ تہذیبی اور فکری قوت ہے جو جدید دور کے چیلنجز کا سامنا کر سکتی ہے۔اس تناظر میں "خطبات احمد بیہ" محض ایک تاریخی دستاویز نہیں بلکہ ایک زندہ فکری تحریک ہے۔

آخر میں کہاجاسلام منگائیڈی کے سرسیداحمد خان نے "خطبات احمدیہ" کے ذریعے اسلام اور پینمبر اسلام منگائیڈی کے دفاع میں جو حکمت عملی اختیار کی وہ نہایت کامیاب اور دور اندیش تھی۔ انہوں نے علمی دنیا میں اسلام کا دفاع ایک نیا معیار قائم کیا، جس کی آج بھی ضرورت محسوس کی جاتی ہے۔ "خطبات احمدیہ" نہ صرف ولیم میور جیسے مستشر قین کے اعتراضات کا بھر پور علمی جو اب ہے بلکہ مسلمانوں کے لیے ایک فکری اثاثہ بھی ہے جو انہیں علمی اور تہذیبی خود اعتمادی عطاکر تاہے۔

ان کا عمل تقمیری اور نامیاتی نوعیت کا حامل ہے۔ جس نے اسلامیان ہند پر زبر دست نقوش ثبت کئے ہیں۔ اس میں عصری ضرورت کے حوالہ سے فقہی تبدیلی کی ایک لہر موجو دہے۔جو تاریخی حوالہ جات کے برعکس عصری ضرور توں کے مطابق قانون کی تطبیق کا پیغام دیتی ہے۔

سر سید احمد خان نے قر آن حکیم کی توضیح و تشر تح کی ایک عقل پیندانہ کوشش کی ہے۔ اور کلا سیکی مجموعہ یا احادیث کا نقد اور اُس کی جانچ پڑتال تاریخی تشکک کے ذریعے سے کی ہے۔ اور اجتہاد کے ضمن میں انہوں نے ہر مسلمان فرد کو اس کا اہل قرار دیاہے۔

## مولوی چراغ علی (1844–1895ء) کا فکری رجحان

مولوی چراغ علی میر ٹھ میں پیدا ہوئے۔ اور یہاں تعلیم وتربیت کے بعد ضلع بستی کارخ کیا۔ جہاں انہوں نے محکمہ خزانہ میں ماہانہ تنخواہ پر نوکری حاصل کی۔ علمی شوق فطری ہونے کئی وجہ ہے انہیں کئی زبانوں پر عبور حاصل تھا۔ 1877ء میں سرسید احمد خان کی کوشش سے حیدر آباد و کن تشریف لائے۔ اور یہی ملاز مت اختیار کی۔ چراغ علی سرسید احمد خان کے خاص رفیق کار اور ساتھی تھے۔ انہوں نے اپنے نظریات کو عالمانہ پنجنگی کے ساتھ جمیل تک پہنچایا۔

جدیدیت پیندی اور متجد دانه رجحانات ان کی تحریروں میں واضح طور پر نظر آتے ہیں مولوی چراغ علی عبر انی زبان اور عہد نامه قدیم سے گہری واقفیت رکھتے تھے۔ سر سید احمد خان اور چراغ علی اسی تشریکی نقطہ نظر کے حامل تھے انجیل مطابق که رسول مُنَافِیْنِم کے مبعوث ہونے کی پیش گوئی موجود ہے۔ مزیدیہ که سر سید احمد خان نے جنوں کو ایک قدیم قبیلہ قرار دینے میں چراغ علی کے نظریہ کی پیروی کی ہے۔ جدیدیت پیندی کے رجحانات دار السلام کے دیگر حصوں سے بھی چراغ علی کی تحاریر کی جانب مبذول نظر آتے ہیں۔

"1880ء میں ایک مضمون میں انہوں نے مصری سیاح مقرب اور ماہر تعلیم خاکم الرفیع التحتوی، تیونس کے حدید پیند مدہر راہنما، خیر الدین پاشا، بیروت کے سیف آفندی اور ایک شامی صحافی احمد فارس السدیاق کی کتاب کاحوالہ دیا۔" 1

ان کاجدیدیت پسندانہ نقطہ نظر اس بنیادی نقطہ کو پروان چڑھا تاہے کہ قوانین فطرت اور فطرت کے متعلق قرآن کیم کے حوالہ جات سے بھر اپڑا ہے۔ کیونکہ قرآن ایک فطری اور بنیادی مسلم دین کی طرف راہنمائی فراہم کرتا ہے۔ اور دوسری دیگر ثقافت اس لیے ممتاز وبرتر نظر آتی ہے۔ کیونکہ اس نے دفاعی تربیت شخقیق تدوین کا ایک نظام مرتب کیا اور فہ ہمی روایات کے مطالعہ کے لیے تنقیدی اصول وضع کیے۔ جس نے یونانی سائنس نئی تشریح و تعبیر پیش کی۔ جس پر موجودہ یور پی تہذیب کا دارومد ارہے۔

### اسلامی قانون کے منابع سے متعلق نقطہ نظر

سرسیداحد خان کی طرح مولوی چراغ علی بھی اسلامی قانون کے چاروں منابع قر آن، حدیث رسول، اجماع اور اجتہاد کے حق حقوق اور طور طریقوں کی جانچ پڑتال کی طرف راغب ہوئے۔ تاکہ جمود پذیر کی اور ذہنی حجریت پر قابو پایا جاسکے۔ ان کے خیال کے مطابق موجودہ اسلام پر ابھی بھی روایتی دین دار مسلط ہیں۔ مولوی چراغ علی کو بارہویں صدی سے لے کر انیسویں صدی تک کہ یورپ میں قر آن کا جو مطالعہ ہو تارہا۔ اس سے انہوں نے یورپی زبانوں میں قر آن حکیم کے تراجم کے اندر جہاں کہیں بھی مصنوعی انتشار کے تاثر کو پایا۔ اس کی شدید تنقید کی۔ وہ قر آن حکیم کی مکی اور مدنی سور توں کے قائل تھے۔

ان سور توں کی تقسیم جدیدیت پسندی کے تقاضوں سے ہم آ ہنگ تھی۔ انہوں نے تاریخی تسلسل سے ہم آ ہنگ کے لیے زمخشری اور امام بیضاوی کی تفسیر کو مد نظر رکھا۔ 2

ان کی قرآن حکیم کے ناسخ و منسوخ آیات کے بارے میں تاویل سر سیداحمد خان سے مختلف تھی۔وہ آیات کے نسخ کے قائل متھے۔لیکن ان کا مقصد آیات مبار کہ کی ناسخ اور منسوخ ترتیب کو مطلق اور مقید ترتیب کے تحت لا کرایک قانونی فیصلہ تک پہنچانا تھا۔

"ناسخ اور مسوخ آیات کو بالترتیب مطلق اور مقید کے تحت جمع کر کے ایک قانونی فیصلہ تک پہنچانا ہے۔ تاکہ اس سے جواصول تشکیل پائے اس کا تقاضایہ ہو کہ مطلق آیات مبار کہ کی توضیح و تشریح مقید آیات کی روشنی میں کی جائے خصوصاً جب تھم شرعی اور موقع و مناسبت دونوں ایک دوسرے متوازی ہوں۔ اس ترتیب سے

1 چراغ علی، مولوی، تہذیب الاخلاق، (منشر نصل الدین کتب خانہ: 1953ء)، ص137 2 عبد الله، سید، سرسید کے ہم خیال علاء کے دینی نظریے، (اورینٹل پبلشر ز: لاہور: 1992ء)، ص43

جهاد کی د فاعی حیثیت کوواضح کرنا آسان ہو گا"<sup>1</sup>

ان کی تاویلی و توضیح عذر خوبیوں کی بنیاد کھوس نہ سہی مگر مضبوطی سے قر آن حکیم اور عہد نامہ قدیم کے تقابلی مطالعہ پر نظر آتی ہے۔ مثال کے طور پر سر سید احمد خان اس نفسیاتی حالت سے مطمئن تھے۔ کہ جنات طاغوتی قوتوں کامر قع و منبع ہوتے ہیں۔ جبکہ اس میں معاملہ میں مولوی چراغ نے با قاعدہ طور پر ظاہر اً اور عملاً اس کی تشر سے توضیح بیان کی کے جن کوئی سامی النسل قبیلہ تھا۔ جوار دون پہاڑوں اور جنگلوں میں رہتے تھے۔

حضرت سلیمان علیہ السلام نے انہیں اپنی عبادت گاہ کی تغمیر میں لگایا تھا۔ تعدد ازواج کے سلسلہ میں ان کا موقف رہاتھا کہ قر آن میں یہ بات واضح طور پر لکھی گئے ہے۔ کوئی بھی شخص ایک سے زیادہ عور توں کے ساتھ انصاف والی زندگی نہیں گزار سکتا ہے۔ اسلامی قانون کے دو سرے اور بنیادی ماخذ یعنی حدیث رسول کی جدید پہندی کے کے تحت ایک مکرر جانچ پڑتال میں انہوں حد درجہ تنقیدی رویہ اپنایا۔ اور انتہائی زرق نگاری سے کام لیا ہے۔

وہ اس بات پر استدلال کرتے ہیں کہ ایک حدیث جو روایت کر دہ ہوتی ہے وہ کسی بھی بات کا مفہوم تو پیش کرتی ہے۔ لیکن رسول کے الفاظ واقوال بجنسہ پیش کرنے سے قاصر ہے۔ اس لیے اس میں مفہوم کی ترمیم اور تبدیلی کی گنجائش کا امکان ہے۔ اس نقطہ نظر کو اپنا کر مولوی چراغ علی نے نہ صرف امکانی بلکہ اصل حقیقت قرار دے کر کل مجموعہ احادیث کو اسی لپیٹ میں لیا ہے۔ اور طوعاً کرھاً ہی کسی حدیث کے متعلق مسلمہ اسناد ہونے کے باوجو د اس کی صحت کو قبول کرتے ہیں۔ مولوی چراغ علی اگر کسی حدیث کی روایت کو مستر د کرنے کی ضرورت کو محسوس کرتے ہیں تو بلا تامل مستند طریقہ تنقید کو اپنا لیتے ہیں۔ 2

وہ نبی مُٹُلَیْنِیْم کو اولاً ایک مصلح قرار دیتے ہیں۔ وہ مصلح جس نے عربوں کو توہمات سے نکالا اور ایک وحد انیت کی طرف راغب کرنے کی بھر پور کوشش کی۔ عرب اور دیگر اقوام عالم کو سنوار نے میں اہم کر دار ادا کیا۔ اور تعد دازواج کو محد دوکر کے عور توں کے معیار زندگی کوبلند کیااور ان کے مقدر کوسنوارا۔

"نبی محترم ایک عظیم مصلح اور رہبر ہیں۔ جنہوں نے عربوں کی زندگیاں سنوار نے میں اہم کر دار اداکیا۔ اور دیگر اقوام کی زندگی کے معیار کو بلند کیا۔ جس نے لوگوں کو ایک واحد لاشریک کی دعوت دی۔ غلامی کی حوصلہ شکنی کی اور بچوں کے قتل کا انسداد کیا۔ لوگوں کے اخلاقی معیار کو بلند کرنے کے لیے کتب اللہ کے اسلوب کو عملی جامہ پہنایا۔ "3

<sup>1</sup> چراغ علی، مولوی، تحقیق الجبهاد، (مکتبه اخوت اردوبازار: لامهور)، ص212 2 چراغ علی، مولوی، **رسائل چراغ**، (دارالمصنفین شبلی اکیڈ می، اعظم گڑھ) 3 چراغ علی، مولوی، **تهذیب الاخلاق**، ص45

#### اجماع ادراجتهادسے متعلق عقلیت پیندانہ نقطہ نظر

اسلامی کی قانون کے باقی دو منابع اجماع اور اجتہاد کو لے کروہ ایک الگ نظریہ پیش کرتے ہیں۔ وہ اسلام کو کلاسکی نہیں بلکہ غیر کلاسکی بنیاد پر قائم کرناچاہتے ہیں۔ اور اس کوشش میں انہوں نے دونوں قانون مآخذ اجماع اور قیاس کورد کر دینا آسان سمجھا۔ ان کے نزدیک اجماع علما کو ماخذ قانون نہیں سمجھا جا سکتا۔ اور اجتہاد بذات خود کوئی آزاد منبع قانون نہیں ہے۔ اس لیے کیونکہ یہ باقی تینوں مآخذ سے منسوب ومنسلک ہے۔ اِس لیے مولوی چراغ علی نے اس کے فیصلے کونہ صرف مانتے ہیں اور نہ ہی قابل تغیر سمجھتے ہیں۔ اور اس بات سے استدلال کرتے ہیں:

"The unanimous consent of all the learned men of the whole Muhammadan certain time at a world a certain religious precept or practice for which their is no provision in the Quran Sunnah is called Ijma if any the constituent doctors dissents trom the others' the Ijma is not considered conclusive or authoritative. Sheikh Mohyyudeen Ibn Arbi Abu Soleiman Alzahiri a learned docotor of Isthan. Aboo Hatim Muhammad bin habban al Tamimi AL Basti generally known an Ibn Habban and Ibn Hazm and acconding to one report Imam Ahamad bin Hanbel denounce the authority of any Ijma other than, that of companions of the Prophet Imam Malik admitted the authority of the Ijma of the medinites only and not of anyone elese."

اور اس بات کو دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں کہ امام مالک کے نزدیک اجماع صرف مدینہ والوں کے لیے خاص اصحاب رسول کے بعد اب کسی کو اجماع کا حق نہیں ہے۔ کیونکہ امام مالک، امام احمد بن حنبل، امام ابن حبان، ابن حزم اور ابن العربی جیسے لوگوں نے اس کا ابطال کیا۔

مولوی چراغ علی قر آن حکیم کے علاؤہ دیگر ماخذ کے لیے یہ موقف اپناتے ہیں دیگر ماخذ کی از سرنو تو ضیح و تشریح کی ضرورت ہے۔وہ ان تینوں منابع کور دکر کے مسلم قانون کے لئے کسی نئی اساس وبنیاد کے امکان کی تلاش میں سرگر دال نظر آتے ہیں۔ان کے خیال میں یہ بنیاد انسان پرستانہ ہونی چاہیئے۔ کیونکہ انسان کو آزاد اور خود مختار پیدا کیا گیا ہے۔ لیکن اپنے ارد گر د کے ماحول کی وجہ سے آلود معصیت ہو جاتا ہے۔ اسلام معاشر تی تبدیلیوں کے سبب اپنے اندران کے مطابق خود کوڑھالنے کی کافی کیک اور صلاحیت رکھتا ہے۔ 2

اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ علم وفکر کے مطابق سفر کرنے والا اسلام نہیں بلکہ وہ اسلام جس کی تعلیمات قر آن حکیم خود دیتا ہے۔اور یہ تعلیمات معاشرتی حالات کی تبدیلی کے ساتھ ترقی اور بہتری کی اہلیت رکھتی ہیں۔ قر آن حکیم وہ واحد کتاب ہے جو اپنے ماننے والوں کے لیے تیزی سے آگے بڑھنے، نئے حالات سے ہم آہنگ

<sup>1</sup> Chiragh Ali, perposed political, legal and social reform undere Moslem Rule (Bambag, Education Society Press BY CULLE), 1883 Page Xxii

ہونے اور عقلیت پیندی کے اہم اصول ودیعت کرتاہے۔

وہ استدلال کے طور پر کہتے ہیں کہ محر صَلَّاتَیْاً نے نہ کوئی ضابطہ قانون دینی یاساجی مرتب کیا۔ اور نہ مسلمانوں کواپیا کوئی کام کرنے کا تھم دیا۔

انہوں نے کوئی بھی معاشرتی یاشریعت کا بھی ضابطہ قانون بنانے یا اس کو مرتب کرنے کا عمل لوگوں پر چھوڑ دیا تھا۔ اور معاشرتی تبدیلیوں اور وقت کے تقاضوں سے کے ہم آ ہنگی پیدا کرنے کے لئے معاشرتی، سیاسی اور گردو پیش میں ہونے والی تبدیلیوں کے باعث ایسانظام قائم کرنے کی اجازت دی جو ان تمام حالات میں انسانی زندگی کے موافق ہو۔ <sup>1</sup>

کیونکہ کلاسیکل بنیادی اسلامی قانون بنیادی طور پر قر آن شریعت اسلامیہ کے مطابق نہیں۔ بلکہ عربوں کے جابلی رسوم ورواجوں کورسول اللہ سَلَاقَائِمُ کی طرف منسوب کیا گیاہے۔ اور اپنی کتاب پولیٹکل ریفار مز میں اس سے استدلال کرتے ہیں۔

"The Lex Non- Scripta or the common law of Islam is an unwriten law, that is not written by Muhammad the Prophet by nor directed in his time, nor compiled even in the first century. Comprising those principles, usages and rules of conduct applicable to the gontment and security. The person and property do not depend for th authority and are not upon based. Upon any existing, express and positive, declration of the koran, or the revealed law. It comprises, and mainly consists of old established Arab civil institutions, customs and the traditionary sayings of the prophet most of not genzuine and of his companions."

اسلام ایک ساجی اور معاشرتی نظام سے مختلف تہذیب کے طور پر ایساوجو در کھتا ہے۔ تاریخ کے مختلف ادوار میں معاشرتی نظام کے انفرادی اور اجتماعی تجربات کو مسلمان قرآن حکیم سے خلط ملط کر چکے ہیں۔ اس قرآن کے چاروں ماخذ قانوناً نا قابل تعبیر گردانے جاسکتے ہیں۔ اسلامی معاشرتی و ساجی قانونی اجزاء کو دوبارہ ترتیب و تدوین کی ضرورت ہے۔ تاکہ معاشرتی بدلاؤ کے مطابق مسائل کا حل ڈھونڈ نے میں آسانی کار فرماہو سکے۔

### اسلامی فقه کی تدوین نو کی ضرورت

مولوی چراغ علی اس بات کی وضاحت میں لکھتے ہیں کہ اسلامی فقہ کی تدوین رسول اللہ صَلَّیْ اللَّهِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اور دسویں صدی عیسوی میں تاریخی مقام کی عکاس ہے۔

<sup>1</sup> چراغ على، مولوى، اعظم الكلام في ارتقاء الإسلام، جي اول (سرسيد اكيثري: على گڑھ، 1953ء)، ص55

<sup>2</sup> chiragh Ali, Perposed Political, Legal and Social reforms undere Moslem Rule (etc) Page, 11

عین ممکن ہے کہ روایتی اسلامی شریعت اسے علاقوں میں قابل عمل ہو جو موجودہ حالات کی تبدیلی سے نا موافق ہوں۔ یاکسی بھی قشم کی تبدیلی لانے سے گریزاں ہوں۔ لیکن اس کی متعدد شقیں ان میں جو مغربی ممالک کی پالیسیوں اور قوانین کے زیر اثر آ چکے ہیں۔ دقیانوسی ہو چکے ہیں مثلاً ہندوستان، ترکی اور الجزائر وغیرہ۔

ایک نیا شرعی نظام اور ان ممالک میں خاص طور پر، قانونی اصلاحات کو وجو د میں لانے کی ضرورت ہے۔ کیونکہ روایتی قانون اور شرعی نظام موجو دہ معیارات زندگی کے لیے ناکامی اور غیر ترقی پذیر ہے۔

تصور جہادی تشریح کرتے ہوئے اسے صرف مدافعتی بنیادوں پر جائز قرار دیا۔ کیونکہ رسول اللہ مُنَّا ﷺ نے جس مغازی میں حصہ لیاوہ سب دفاعی نوعیت کے تھے۔

"تاریخی تسلسل کی زبان میں حملہ کا آغاز مکہ کے مخالف قبائل کی جانب سے ہوا جو رسول اللہ مُنَافِیْاً کے ساتھیوں کو مسلسل تکلیف پہنچاتے رہے اور ان کی توہین و تذکیل کرتے رہے۔ فوجی حکمت عملی کا تقاضا یہ تھا کہ رسول اللہ مُنَافِیْاً کے ججرت کرنے کے بعد دشمن اور ان کے معاونین کے خلاف منصوبہ بندی کی جائے لیکن مدینہ کے یہودیوں کے خلاف اور اندرون مدینہ جاسوسانہ سرگرمیوں کے سبب، تعدبیری اقد امات کئے گئے بہر کیف رسول اللہ مُنَّافِیْاً کم نے غزوات کو تاریخی حوادث سے منسوب کرناچا میئے جو خاص حالات سے متعلق اور جائز تھے۔ انہیں بعد میں کسی شرعی نقطہ کی بنیاد قرار نہیں دیاجا سکتا۔" ا

تاہم جہاد کے متعلق انہوں نے بہت سارے عیسائی مبلغین جن میں ولیم میور جارج سیل اور اسپر نگر جیسے بڑے عیسائیت کے مبلغین کے نظریات کا ابطال کیا ہے۔ کیونکہ وہ ان کے نظریات کو گمر او کن تصور کرتے ہیں۔اور ان کے دلائل کار دبیش کرتے ہیں۔

اسلام اور غلامی کا تصور: مولوی چراغ علی نے اسلام میں غلامی کے تصور کو جس طرح پیش کیا اور اس کے بارے میں جو موقف اختیار کیا وہ بر صغیر کے روایتی علمائے مذاہب کے خلاف ہے۔ بر صغیر کے علمائے کرام نے سخت اعتراضات کا اظہار کیا۔ لیکن مولوی چراغ علی نے غلامی سے متعلق سر سید احمد خان کے خیالات پر اتفاق کیا اور اس پر اضافہ کیا ہے اور اس کی تصدیق بھی کی ہے۔

انہوں نے اس بات سے بات سے استدلال کیا کہ قر آن حکیم اس بات کی وضاحت کرتا ہے کہ غلامی کا تصور عربوں میں رائج تھا۔ قر آن حکیم نے غلاموں کو آزاد کرنے کے عمل کو قابل ستائش قرار دیا ہے۔ بلکہ اسے مسلمانوں کے لیے ایک پیندیدہ فعل قرار دیا ہے۔

اگر اسلام کی تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تو جہاں غلامی کوبر قرار رکھا گیا وہاں فقہائے کرام نے سیاسی ضرورت کے تحت اسے جائز قرار دیاہے۔ قرآن تھیم اس کے متعلق کوئی تھم نہیں نہیں لگا تا۔ اسلام وہ واحد دین ہے جس نے

1 چراغ على، مولوى، **تحقيق الجباد**، ص12

غلاموں کے ساتھ ہمدر دانہ اور فیاضی والا معاملہ اختیار کیا۔جو کسی اور مذہب اور ثقافت میں موجو د نہیں ہے۔ <sup>1</sup>

بخی اسلامی قانون کو عربوں کے رسم و رواج اور قبل کے اسلامی قانون کو علی اس موقف کو اپناتے ہیں کہ نجی اسلامی قانون کو عربوں کے رسم و رواج اور قوانین کی روشنی میں پر کھنے کی ضرورت ہے۔ جس میں عور توں سے جائز اور ناجائز طریقہ سے فائدہ حاصل کرناعام تھا۔ جہاں غیر محدود تعدد ازواج اور بچوں کا قتل ایک عام فعل سمجھا جاتا تھا۔ اسلام نے ان قوانین کا خاتمہ کیا اور عورت کو عزت اور بلند مقام و مرتبہ دیا۔

تعدد ازواج کو اسلام نے چار تک محدود کیا۔ اور اس میں بھی احسان کے پہلو کو غالب رکھتے ہوئے عدل کا پابند بنایا اور محبت کے اسلوب کو نمایاں کیا۔ اس سے غیر محسوس طریقہ سے قر آن حکیم کو انسداد تعدد ازواج کا نسخہ سمجھنا چاہئے۔ علماء و فقہاء نے شریعت کے عمل میں قر آنی حکم کو دبا دیا ہے۔ اسی طرح قانون طلاق کا جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ جو قدیم عربی رسم ورواج کے پابند ہے عربوں کے دور جاہلیت میں عیسائیت اور یہودیت کے مقابلہ میں عور توں کے ساتھ اسلام بڑا ہمدردانہ رویہ اختیار کیا ہے۔ اور مال، بیٹی، بیوی کے و قار کو بحال کیا۔

مغرب میں عور توں کی آزادی کا پورا مکالمہ رومی تہذیب کا ور ثہ ہے کیونکہ شریعت موسوی ان کا اخلاقی اور ساجی و قاربلند کرنے میں ناکام رہی ہے۔ عیسائیت کا بنیادی طور پر گنهگار کا نظریہ عورت کی پامالی اور اہانت کی وضاحت کرتاہے۔ جب کہ اس کے برعکس اسلام نے خواتین کومر دول کے مساوی مقام ومرتبہ عطاکیاہے۔

الغرض: مولوی چراغ علی عقلیت پیندانه افکار کی حامل شخصیت رہے۔ اور سر سید احمد خان کی قریبی رفقاء میں شار میں ہوتے ہیں۔ انہوں نے بڑے جر آت مندانه انداز میں عیسائی مبلغین کے نظریات کارد پیش کیا۔ تمام کو افراد کو آزاد ہونے کے نظریہ کا استدلال کیا اور مسیحی حکمر انوں کو ان کے ماتحت باشندوں سے سیاسی ساجی مساوات کے پہلو کواجا گر کیا۔ ان نظریات کا ابطال کیا۔ جو نسلی لسانی امتیازات بے حد حوصلہ شکن اور توہین آمیز تھے۔

## سیدامیر علی (1849ء-1928ء)کے فکری رجمانات

سید امیر علی ایک اعلی اور بہترین صلاحیتوں کے مالک انسان تھے۔ جو 6 اپریل 1849ء کو پیدا ہوئے۔
(متو فی 1928ء)سید کرامت علی کے شاگر داور راسخ العقیدہ شیعہ تھے۔ کلکتہ جو کے برطانوی حکومت کا دار السلطنت تھا۔ ایک ایساطقہ ابھر کر سامنے آیا جس نے اسلامی جدیدیت کو آگے بڑھانے میں نمایاں کر د دار ادا کیا۔ جس میں نمایاں نام سید کرامت علی جو نپوری، عبد اللطیف خان اور سید امیر علی ہیں۔ سید امیر علی قانون کی تعلیم انگلستان سے حاصل کر کے واپس آئے توبٹگال کے نظام عدل میں عد الت کے جج مقرر ہوئے۔

وہ ہندوستان میں برطانوی حکومت کے رکن کی حیثیت رکھتے تھے۔ اور اعلیٰ عہدوں پر فائز رہے۔ لیکن

انیسویں صدی کے آخری عشروں اور بیسویں صدی کے آغاز میں وہ دین اسلام کے بہترین مناظرین میں سے تھے۔

آپ مغربی اہل الرائے سے اسلام کی عذر خوبیوں اسلامی معاشر تی نظام اور مذہبی خیالات کی توضیحات کے ڈھانچہ کی از سر نو تغمیر اور جدیدیت پسند انہ خیالات کی تروت کے خواہاں تھے۔ اوہ علی گڑھ تحریک کے انقلابی جوش و جذبہ سے عاری نظر آتے ہیں مرکزی نیشنل محمد ن ایسوسی ایشن اور انڈین میٹریاٹک ایسوسی ایشن اس مقصد کے تحت قائم کی گئی کہ ایک مشترک نظام کا حصہ بن سکیں لیکن دونوں ایک کا حصہ نہ بن سکیں سید امیر علی نہ مسلمانوں کے جدا گانہ استخابات کی منظوری کے لیے آغاخان کا ہاتھ بٹایا۔ انہوں نے اس میں ایک فیصلہ کن کر دار ادا کیا۔ سید امیر علی نے اسلامی تاریخ کو از سر نو مرتب کیا۔

### مذهبى فكر كازاوبيه

سیدامیر علی اپنی مذہبی افکار و تفکر کے حوالے سے علی گڑھ کے مفکرین سے بالکل الگ زاویہ نگاہ رکھتے ہیں۔ انہوں نے تاریخ اسلام کی عظمت کو اجاگر کرنے میں بلا تفریق جامعیت اور وسیع القلبی سے کام لیا۔ ان کا اصل اور نمایاں کام اسلامی تاریخ کو مغرب کے لئے از سر نومر تب کرنا ہے۔ وہ قابل لحاظ حد تک اثر انداز ہوا۔ اور اہل مغرب اس سے بھر پور مستفید ہوا۔

ان کی تصنیف (Spirit of Islam) سپرٹ آف اسلام جو انگلینڈ سے متعدد مرتبہ شائع ہوئی۔ اور دوسری کتاب (Spirit of Islam) ان دونوں کتب نے مغربی تعلیم یافتہ برصغیر مسلمانوں پر گہرے کتاب دی سپرٹ آف اسلام میں آل بویہ اور فاطمیوں نے معاشر تی اور ثقافتی خدمات سرانجام کسی حد تک ان پربات کی گئی۔

دوسری کتاب میں بلا تعصب خلافت کے کارناموں کو اجاگر کیا گیاہے۔ وہ حضرت عمر فاروق اور ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہا کے بہت بڑے مداح رہے۔ وہ اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔ کہ اسلام نے خلوت پسندی اور تنگ نظری کا ابطال کیا ہے۔ اِس لیے دیگر مذاہب کے لوگوں کو اپنی مذہبی رسومات کی ادائیگی کی مکمل اجازت حاصل ہے۔

سیدامیر علی نے مغربی جانبازی پر عربوں کے معاشرتی، ساجی اور ثقافتی و ادبی اثرات کی تلاش میں محفوظ اساس پر اپنے نقش ثبت کیے ہیں۔سیدامیر علی نے اسلام میں شجاعت اور جانبازی کے موضوع کو بار بار ہادوہر ایا ہے۔ بنوعباس اور بنوامیہ کے ابتدائی ادور کے کلاسکی اسلام کی خوبیوں کو ابھار کر سامنے لائے ہیں۔

سیدامیر علی نے رسول الله مَثَلَیْمُ کے اخلاق و کر دار کو بے حد خوبصور تی کے ساتھ بیان کیا ہے۔وہ اس بات

سے استدلال کرتے ہیں کہ رسول اللہ مُنَّا اللَّهِ مُنَّا لِللَّهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ السلام جس عيسىٰ عليه السلام نے مذہب کی تبلیغ کی اسی مناسبت سے اس مذہب کا نام مسیحیت کہلایا۔ حضرت موسیٰ علیه السلام جس مذہب کے معلم مذہب کے ساتھ آئے انہیں کے ناموں سے ان کا مذہب موسوم ہوا۔ لیکن رسول خداصًا اللَّیْمِ جس مذہب کے معلم ہوئے اِس کا نام سے اس سے متعلق نہیں بلکہ "اسلام" ہے۔ وہ واضح طور پر لکھتے ہیں:

"The religion of Jesus bears the rame christianity, derived from. His designation of christ. That of moses and known names buddah are the respective their teach the redigion of Muhammad alone has a distinctive appellation. It is Islam in order to form a just appreciation of the religion of Muhammad it is recessary to understand gright the true significance of the word of Islam. Sdam (Salama) in his primary sense to be tranquil of rest, to have done one's duty to have paid up to be at perfact peace"<sup>2</sup>.

### اسلامي فكركا دفاع

سید امیر علی نے تاریخ اسلام کے خلاف کو مغربی یا عیسائی مبلغین کی آراء کا بھر پور جواب دیا۔ اور تاریخ مسیحیت سے سخت الفاظ استعال کے۔ کیونکہ وہ یہ موقف اپناتے ہیں کہ عیسائیت ایک نامکمل مذہب تھا۔ جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی حیات کے بہت جلد منقطع ہونے سے نامکمل رہ گیا۔ جب کہ اسلام کی جکیل رسول الله مکا فیاؤ کے فرمائی۔ لہذا یہ بات بالکل واضح ہے عیسائیت کی جمیل اس کا تسلسل اور قبولیت اسلام کی مر ہون منت ہے۔ فرمائی۔ لہذا یہ بات بالکل واضح ہے عیسائیت کی جمیل اس کا تسلسل اور قبولیت اسلام کی مر ہون منت ہے۔ انہوں نے وضاحت کی کہ اسلام نے عیسائیت کے عقیدہ رہبانیت کارد کیا اور اسے متوازن سمت بخش یہ ایک فینی بات ہے۔ کہ اگر عیسیٰ علیہ السلام کوزیادہ حیات ملتی تو اپنی تعلیمات کو اپنے پیروکاروں تک زیادہ موثر انداز میں اور منظم بنیادوں پر استوار کرتے۔ لیکن رسول الله مکا فیائی تا ہم کی بخیل کی اور ان کی تعلیمات کو اصول قوانین اور میں اور منظم بنیادوں پر استوار کرتے۔ لیکن رسول الله مکا فیائی وغار مگری بوڑھے بچے اور عور توں کا بے در بخ قتل، لوٹ ماران کا طریقہ کار رہا ہے۔ اور اس زمین پر ان کا پوپ، نائک، پادری، اور بزرگان کلیسیا ان جرموں کی منظوری دیتے ماران کا طریقہ کار رہا ہے۔ اور اس زمین پر ان کا پوپ، نائک، پادری، اور بزرگان کلیسیا ان جرموں کی منظوری دیتے بین الا قوامی اظلاقیات سے مکمل بے اعتمائی ان کا والہ رہا۔ جس کو تاریخی مسیحیت نہ تبدیل کر سکی نہ بی اس

<sup>1</sup> ياني پتي،اساعيل، مكاتيب ( دارالمصنفين: اعظم گُرُهه، 1978ء)، ص، 52

<sup>2</sup>Ameer Ali Syed, The Spirt of Islam (Published by forgotten Boblesk Ergod 1902, Page 117 3مجر امین،امیر علی کی حیات و کر دار (ساهنسه پیبلشر: دبلی، 1998ء)،ص167

کی تظہیر ممکن ہوئی۔ اسلام نے اس تنگ نظری کا خاتمہ کیا اپنے اور دیگر مذاہب کے در میان رواداری کا رابطہ بحال کیا۔

سیدامیر علی به اسلوب اپناتے ہیں کوئی بھی مذہب اپنے دور افعال میں کسی نہ کسی مقام پر اپنے مانے والوں کی وجہ سے متشد دہو جاتا ہے۔ عیسائیت میں عقیدہ صرف ایک جرم تصور کیا گیا اور اس مد میں مارٹن لوتھر اور اس کے پیروکاروں کو سزادی گئی۔ اسلام کے ساتھ به صورت حال نظر آتی ہے لیکن اس کی نوعیت ایک حادثہ کی ہے۔ کسی بھی نوع کے اختلافات شرعی مسائل کے تصورات مفاد پرست اور سازش کرنے والے آقاؤں اور سر داروں کے منصوبوں کے آئینہ دار ہیں۔ اور یہی تصورات عیسائیت میں بھی ابھر کرسامنے آتے ہیں:

"Christianity as system and a creed raised no protest against slavery enforced no rule in collated no principal for the mitigation of the evil. Excepting a few remakes on the disobedience of slaves, and a gender advice to masters to give servents their due. Teaching of Jesus as in portrayed the chiristian tradition. Contained nothing expressive of disapproval of bondage. On the contrary, christianity enjoined on the slave abolure submission to the will of his or her proprietors<sup>1</sup>".

#### مسئله غلامي اور تعدد ازواج

سیدامیر علی نے واضح کیا کہ عیسائیت نے کبھی بھی غلاموں کے حق میں آواز نہیں اٹھائی نہ ہی معاشر تی سطح پر اور نہ مذہبی ضا بطے کے تحت کبھی اقدام اٹھائے۔ عیسائیت نے کوئی لائحہ عمل تیار نہیں کیانہ ہی کوئی اصول وضوابط متعارف کرائے۔ عیسائیت کی تعلیمات میں نافرمان غلاموں کے بارے میں آقاؤں کو نصیحتوں کے علاوہ ایساکوئی بھی حکم موجود نہیں ہے۔

غلامی کی مذمت کے لئے عیسائیت کی تعلیمات میں ایک لفظ بھی نہیں پایا جاتا۔ اور اس کے برعکس غلاموں کو آتاؤں اور فرمارواں کی مکمل تابع داری اور اطاعت کی تلقین کی گئی ہے۔ رومیوں کے ہاں بھی غلامی اولین ایام سے پائی گئی اور عیسائیت کے اقتدار میں بھی غلاموں کی حیثیت یہی رہی۔ غلاموں کے بارے میں تاریخ ایک بھیانک چہرہ رکھتی ہے۔

اگر تاریخ کے اوراق پلٹے جائیں تو معلوم ہو گاعیسائیت کے دور اقتدار میں صرف یہ تبدیلی آئی کہ اگر کوئی اس کا شخص رہبانیت اختیار کرے گا تو وہ تین سال کے بعد آزاد تصور ہو گا۔ اس شرط پر کہ کوئی اس عرصہ میں اس کا

دعویدارنہ ہو۔ یہ وہ صورت حال تھی جو دنیا کے سب سے ترقی یافتہ نظام نے پیش کی۔

اللہ تعالیٰ نے انسانی مساوات کاجو نظام پیش کیاعیسائیت اسے سیجھنے میں ناکام رہی اس کے برعکس اسلام نے رنگ و نسل کے امیتاز کا خاتمہ کیا۔ اسلام کی تعلمات نے غلامی کے نظام کو کاری ضرب لگائی اور ہر میدان میں اعلیٰ وادنی کے فرق کو ختم کر دیا۔ سیدامیر علی نے جم کر اسلام کا دفاعی ڈھانچہ پیش کیا۔ اور یہ وضاحت کی کہ اسلام نے غلاموں کی آزادی کو کس قدر حسن والا کام قرار دیا۔

#### اسلام ميس عورت كامقام

اسلام میں عورت کے مقام و مرتبہ اور تعد دازواج کے الجھے ہوئے مسکلہ کی طرف توجہ کرتے ہوئے امیر علی نے عورت کے حق وحقوق سے عیسائیت کے راہبانہ نقطہ نظر سے اپنے نقطہ نظر کا آغاز کیا ہے۔ عیسائیت کی تاریخ میں طبقہ نسوال پر جس قدر مظالم ڈھائے گئے اور جن ذلتوں کا اسے سامنا کرنا پڑارا ہبانیت اس کی آئینہ دار ہے۔ عیسائیت کا ہر طبقہ صرف حضرت عیسلی علیہ السلام کی والدہ کی توضیح و تعریف تک محدود رہا۔

عیسائیت میں عورت کو شجر ممنوعہ اور شیطان کی گزر گاہ اور انسان کو تباہ برباد کرنے والی پکارا گیاہے۔اس کے مقابلے میں رسول اللہ منگا لیڈ منگی لیڈ آئین قوانین کے نظام میں خواتین کو وہ حقوق عطا کئے جو اس سے پہلے عور توں کے حصے میں بھی نہیں آئے تھے۔رسول اللہ منگی لیڈ آئی نے تمام قانونی اختیارات میں عور توں کو مر دوں کے مقابل مقام بخشا انہوں نے بیویوں کی شرعی حد بندی کر کے مساویانہ حقوق اور تعدد ازواج پر پابندیاں عائد کئیں۔جو دیگر کسی فرہب میں نہیں یائی گئیں۔

عیسائی مبلغین کار دبیش کرتے ہوئے سید امیر علی نے اپنی کتاب "Spirit of Islam" میں عیسائیت اور رومی ور شد کی پوری تاریخ بیان کی ہے کہ آغاز سے کس طرح عیسائیت میں عور توں کے ساتھ بہیانہ سلوک اختیار کیا جاتار ہا۔ پیدائش گنہگار کے نظریہ نے اس بات کو تقویت بخش۔ رسول اللہ مَثَالِیُّا اِنْ نے اس نظریہ کی تر دید کی۔ اور عور توں کو مر دوں کے مساوی حقوق عطا کئے۔

سید امیر علی نے تعدد ازواج کے سلسلہ میں ایک مدافعتی تاریخی تناظر اختیار کیا۔ اور تعدد ازواج کو محدود کرتے ہوئے اِس کا تعلق محبت کے ساتھ محدود کیا حالات کے پیش نظر اگر تعدد ازواج کارواج تھا تواب اسے محدود سمجھا جائے۔ وہ قر آن حکیم کے ساتھ اللہ کرتے ہیں کہ قر آن نے دو، تین اور چار کے حکم کے ساتھ اسے ایک طرف موڑا ہے۔

"The passage runs thus, you my marry two, three the foug wilkes, but not more subsequent lines declare, but if you can not deal equitably and justly with all, you mamy only one. The shall extreme importance of this proviso, bearing espacially. In mind the meaning which is afleched to the word equity lead!) koranic teaching has not been lost. Sight of by the great thinks of the moslem world. Addi signifies not equility of treatment rely in the matter of lodgment. Clothing and other domestic requisities but also.

Complete equity in love affection and esteem ".

اسلام نے چار شادیوں کی اجازت کو عدل کے ساتھ خاص کر دیا ہے۔ کیونکہ اگر عدل نہ ہونے خطرہ ہو تو زیادہ مناسب بات یہ ہے کہ ایک ہی عورت سے شادی کی جائے۔ قر آن نے عدل کے لئے صرف معاشر تی زندگی، مکان، لباس اور دیگر ضروریات کے ساتھ ہی مساوات کا تھم نہیں دیا بلکہ عزت رحم دلی، محبت اور شفقت کے معاملہ میں عدل وانصاف اور مساوات کا تھم صادر فرمایا ہے۔

سیدامیر علی ایک توطرف تو مولوی چراغ علی کاموقف اختیار کرتے ہیں توساتھ ہی روایتی طرز استدلال کے طور پر مختلف حالات اور تاریخی واقعات کو ذمہ دار قرار دیتے ہیں۔ اس بات کی وضاحت کرتے ہیں کہ اسلامی ضابطہ خواہ کتناہی قدیم کیوں نہ ہو اس میں اتنی کچک ضرور موجو دہے کہ از سرنواس پر نظر ڈالی جاسکے۔ کیوں کہ اسلام وہ واحد مذہب ہے جو دستور انسانی اور حقوق و فرائض کے معاملہ میں اپنے اپنے اندر کچک رکھتا ہے۔

سیدامیر علی علی گڑھ کے برعکس اجماع کی غیر جانب راغب نظر آتے ہیں اور اسے اسلامی فقہ کی اساس قرار دیتے ہیں۔ لیکن ان کے نزدیک اجماع کے لیے علماء کا ہونا خاص نہیں بلکہ عوام اور انثر افیہ کا کسی فیصلے پر اتفاق کر لینا اجماع ہے وہ خلافت راشدہ کو اسلامی ریاست کی اساس قرار دیتے ہیں وہ اساسی بنیاد کے طور پر خلافت راشدہ کے تصور کو جدید ترقی پذیر مملکت کے قیام کی بنیاد قرار دیتے ہیں۔

## غلام احمد پرویز (1903ء-1984ء)کے فکری رجمانات

غلام احمد پرویز (9جولائی 1903ء) کو ضلع گور داسپور کے ایک قصبہ میں پیدا ہوئے۔ آپ نے اسی ماحول میں پرورش پائی لیکن وقت کے ساتھ آپ عقائد و نظریات میں واضح تبدیلی آئی۔ اور غلام احمد پرویز نے اپنی تحریروں میں تصوف اور اسلام کو ایک دوسرے کی ضد قرار دیا۔ ان کے نزدیک قرآن حکیم کے نزول کا مقصد کائنات کی قوموں کو مسخر کرناہے اور ایک ایسا اجتماعی نظام قائم کرناہے جس میں قرآنی حدود کے اندر رہ کر انسانی زندگی میں کامر انیاں لائی جائیں۔ اور انسان کو آخروی زندگی کے لئے تیار کیا جائے۔

" قرآن کا مقصد کا ئنات اور فطری قوتوں کو مسخر کرنا ہے۔ جبکہ تصوف اس کی ضد ہے تصوف سرے سے کا نئات کو باطل قرار دیتا ہے۔ میں قرآن حکیم کی روشنی اور اپنے ذاتی تجربات کی بنیاد پر اس نتیجہ پر پہنچا ہوں

\_\_\_\_\_

جس کوا قوام کے سامنے پیش کر دہ کہ جب تک ہم مسالک اور عقائد کو قر آن کے اجتماعی نظام کی طرف راغب نہیں ہو جاتے ہم زندگی کی طرف قدم نہیں بڑھاسکتے۔" 1

غلام احمدیر ویزنے بہت جلد تصوف سے علیحد گی اختیار کرلی۔ انہوں نے محسوس کیا کہ تصوف اور دین دو الگ الگ نوعیت کے رہتے ہیں۔ چنانجہ ان کو قر آن حکیم میں دلچیپی پیدا ہوئی۔ اور غلام احمدیرویز قر آن حکیم کے تفسیری اشارات میں کھو کررہ گئے۔اور بالکل نئ اور عجیب وغریب توضیحو تعبیر اینائی اور قر آن حکیم کی تفسیر کے لئے حديد اصطلاحات كومتعارف كروايابه

## بروبز كاطر زفكر

غلام احمدیرویز کامذہبی تفکر اس وقت کے مسلم ممالک کی حالت زار دیکھ کر مختلف سوالات کے جوابات کی نشاندہی کرتا ہے۔ مسلم ممالک کے آزادی حاصل کرنے کے باوجود غلامی، تیاہ حالی اور پسماندگی دیکھ کر ان کے اقتصادی اور ساسی مسائل کا حل ڈھونڈنے کے لیے تفسیر کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ آزادی حاصل کرنے کے ماوجود مسلم قوتیں اپنے موجود کوبر قرار رکھنے کے لیے غیر مسلم طاقتوں کے رحم و کرم پر کیوں ہیں یہ وہ سوالات تھے جن کی وجہ سے انہوں نے روایتی اسلام کی جگہ قر آن حکیم کی نئی تعبیر و تشریح کی طرف توجہ کی۔

ان کے نزدیک تمام مسلم ممالک میں جو چیزیں مشتر ک ہیں۔ ان کا تعلق سیاسی اور معاشی پسماندگی سے ہے۔ اگر جیہ ان کی تقسیم مختلف ہی کیوں نہیں لیکن مسائل ایک جیسے ہیں۔ انسانیت پیند علمائے مفکرین اسے روایتی اسلام سے دوری کا نتیجہ قرار دیتے جبکہ صوفی اس دنیا کو اور اس کی آسائشات کو اپنے لیے ممنوع قرار دیتے ہیں۔ غلام احمرير ويزنے ان دونوں نظريات كار دبيش كياہے:

"کا کنات چند مادی اور طبعائی قوانین کے تحت ہمیشہ کار بندر رہتی ہے۔ اور بیہ تقسیم دونوں مسلمان اور غیر مسلمان کے لئے کیسال ہے۔ یہ قوانین دونوں پر کیسال اثر انداز ہوتے ہیں۔ اور پوری کے انسانی حالت اور زندگی کومتاژ کرتے ہیں۔خواہ ان کاروحانی تعلق کسی بھی درجہ کاہو۔"<sup>2</sup>

تمام جدیدیت پیند علماء مفکرین میں غلام احمد پرویزوہ واحد شخص نظر آتے ہیں جن کانقطہ نظر مغرب سے بے حد قریب ترہے۔ان کی تعلیمات پر زور انداز میں دنیا پر ستی کے مدار میں گھومتی نظر آتی ہے۔اگر اقتصادی اور معاشر تی معیار کی بات کی جائے تو کسی بھی قوم کامعیار زندگی اور اس کی بلندی اس قوم کی آزادی پر منحصر ہوتی ہے۔اور آزادی کا دار و مداد قوت تسخیر اور دنیا کی قوتوں پر انسانی دستر سسے ہے۔ غلام احمد پر ویز دنیا اور آخرت کی تاویل کرتے ہوئے بالکل ایک الگ سمت میں نکلے ہوئے نظر آتے ہیں۔انہوں نے د نیااور آخرت کے بالکل الگ معنی بیان

<sup>1</sup> يرويز، غلام احمر، ت**ضوف كي حقيقت** (طلوع اسلام ٹرسٹ: لامور، 1981ء)، ص 53 2 يرويز، غلام احمد، اسباب زوال امت (طلوع اسلام ٹرسٹ: لاہور، 1983ء)، ص57

کئے ہیں۔

آخرت اس زمین پر آنے والی نسلوں کا مستقبل مر ادہے۔ جبکہ دنیاسے مر اد حال حالات وواقعات ہیں وہ عالم برزخ پریقین رکھتے ہیں اور اسے اسلام کا ایک اصول سمجھتے ہیں۔ لیکن آخرت کے لیے وہ اس لفظ کی تشر تک و تعبیر کو اسے جوڑتے ہیں کہ اللہ تعالی نے، انسان کو فائدہ پہنچانے اور اس کی تخلیقی کو ششوں کو اجا گر کرنے کے لئے اور انہیں کام میں لانے کے لیے انسان کو تیار کرنے کا ایک راستہ بتایا ہے۔ غلام احمد پرویز تقوی کا حصول کے لئے انسانی کو ششوں کو اجا گر کرنے پرضر ور دیتے ہیں۔

"تقوی صرف اللہ کاخوف محسوس کرنا یا اللہ تعالی کی عبادت کرنا نہیں ہے۔ بلکہ اس کا معنی و مرادیہ ہے کہ اللہ نے جو ماری اشیاء کے اندر جو فطری قوتیں رکھی ہیں۔ انہیں اقتصادی مسائل سے ٹمٹنے کے لیے استعال میں لایا جائے۔ دوسری دنیا کے روحانی درجات حاصل کرنے اور اس دنیا کے مادی اکتساب کو حاصل کرنا کوئی الگ باتیں نہیں بلکہ ایک دوسرے سے متفق ہیں۔ جولوگ ان میں فرق واضح کرتے ہیں وہ" المقتسمون" ہیں۔ "ا

غلام احمد پرویزاس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ قر آن حکیم نے مذہب کو دین کی ایک واحد بنیاد قرار دیا ہے۔ یعنی مخلو قات، انسانی قانون اور انسانی زندگی کی وحدت ویگانگت کا تصور اور یہ تصور اللہ تعالیٰ کی واحد نیت سے ماخو ذہے۔ لیکن تصور آخرت اور اس کے معروف معنی نے ایک اساسی مستقلم معاشرہ کو کھو کھلا کر دیا ہے۔ مقدر اور قسمت کے نظریات کو علمائے اکرام نے معاشرہ میں پھیلایا اور اسی طرز پر احادیث وضع کی گئی جس سے کلاسیکی علم تفسیر پر اثر پڑا۔

قر آنی موضوعات کو قیاس کے تکملہ کے اوپر توڑ موڑ کر پیش کیا گیا۔ اور ملفوظنہ نظریات کو نقطہ عروج پر پہنچایا۔ امتثال نبوی جو زندگی کو حسین اور خوبصورت بناتی ہیں۔ انہیں غیر اخلاقی بناکر پیش کیا گیا۔ فن موسیقی یاادب اچھی زندگی کے طور طریقے وغیرہ ان سب کو بے ہودگی سے متماثل قرار دیا گیا۔ لیکن اگر قر آنی اسلوب دیکھا جائے تو محض چند اشیاء پر احتساب کی بات کر تاہے دیگر اشیاء کو انسان کے صوابدید پر چھوڑ تاہے۔ صرف یہ فقہی مذاہب و مسالک ہیں جنہوں نے کا بُنات کی جمالیات پر یابندی عائدگی:

"موسیقی پر پابندی عائد کرتے ہوئے اسے براتصور کیا گیالیکن یہی موسیقی صوفیاندرنگ میں رنگی ہو تواسے جائز قرار دیا جاتا ہے۔مصوری ممنوع لیکن علائے کرام تصویر بنائیں تو کوئی مضائقہ نہیں۔نسائی جن سے پیداشدہ محبت عذاب جہنم جبکہ محبت کا یہی جذبہ محبت الہی سے یا کیزہ جاتا ہے "<sup>2</sup>

جمالیات کے ضمن آپ کے بیہ خیالات ابوالکلام آزاد سے کافی حد تک مما ثلت رکھتے ہیں۔ غلام احمہ پرویز

1 يرويز، غلام احمد، **اسباب زوال امت**، ص، 117

2 پرویز، غلام احمر، اسباب **زوال امت**، ص169

اسلامی معاشرتی اصول اخلاق کے بارے میں استدلال کرتے ہیں کہ اسلامی انحطاط کی سب سے بڑی وجہ یہ ہے کہ جو دین اور ضابطہ حیات اللہ کی طرف سادہ اور الہامی تھا۔ اسے فقہی اور تقلیدی مذاہب نے دباکر رکھ دیا ہے۔ اسلامی ریاستوں کی جو حالت اور زبوں حالی ہے اس کی اصل وجہ ذہنی اور روحانی جمود ہے جو کسی بھی معاشرہ کی اقتصادی اور سیاسی زندگی پر اثر انداز ہو تا ہے۔

بعض او قات غلام احمد پرویز جدیدیت کے غیر مقید پہلوؤں کی طرف سفر کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔
قدرت کی طاقتوں، رازوں اور تخلیق کا نئات پر زور دینے کے لیے سائنسی مطالعہ پر اکساتے ہیں۔ اور اس بات کو دلیل بناتے ہیں کہ اگر اسلامی ریاستیں اپناموازنہ دیگر ریاستوں کی خوشحالی اور ترقی سے کرناچاہے ہیں توانہیں فقہی اور روایاتی طرز استدلال کو بدلناہو گاجو الہامی نہیں سر اسر خود کا بنایاہواہے۔ ان کے لیے دوہی راستے ہیں یا تولادینیت کا راستہ جو کے سسک کر مر جانے سے بہتر ہے۔ قرآن تحکیم کے بناتے ہوئے اصول وضو ابط جو ہر زندہ قوم کے لیے اصلاحی قابلیت کے حامل ہیں۔

## اسلامی معاشرہ کی تشکیل و تجدید کے لیے قرآنی لا تحد عمل

غلام احمد پرویز کی تصانیف بر صغیر کے اسلام میں ایک الگ سمت میں سفر کرتی نظر آتی ہیں۔ انہوں نے جدید دور کے تصورات کو قر آن اصطلاحات و لغات کا متبادل قرار دے کر تعبیر و تشر سے پر مبنی لغات القر آن تحریر کی۔ اسلامی معاشرہ کی معاشی اور سیاسی حالت کو بہتر بنانے کیلئے قر آنی آیات کو نہایت و قبق معنی پہنا کر پیش کیا۔ انہوں نے انسانی معاشرہ کے لیے ایک مثالی صورت اور خیالی جنت کا تصور پیش کیا۔

انسانی معاشر ہ فقط طبعی اور معاشی نہیں ہوتا نظام ربوبیت میں انسان کی اخلاقی ترقی بھی ہے۔ جواس د نیامیں بہتر زندگی گزارنے کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ اللہ تعالی قادر مطلق ہے اور سب چیزیں اسی کے قبضہ قدرت میں بیس۔ اور انسان میں اللہ تعالی کی صفات کا پایا جانا ضرور کسی خاص مقصد کے تحت ہے۔ اور وہ ہمیشہ رہنے والی اقدار کی تخلیق اور صلاحیتیں ہیں۔ ان اقدار میں جہاں صفات الٰہی کا اشارہ لینے سے زیادہ دینے کی طرف ہے۔ تو اس کا مطلب ہے ہے کہ فرد کو معاشرہ کا خادم بنایا گیا ہے۔ اور جب معاشرہ اپنی حیثیت کو سلیم کرلیتا ہے۔ تو ایسامعاشرہ شخی فیاض اور ہمدر دمعاشرہ کہلاتا ہے۔ جس کو قر آن نے انسانی فلاح و بہود کے لیے انفاق فی سبیل اللہ کانام دیا ہے۔ مسافر دوس گم گشتہ سات کانام بند معاشرہ اور کھلا معاشرہ ہے۔ کیونکہ ایک سے مراد دوزخ اور ایک سے مراد جنت الفردوس گم گشتہ صرف کھلے معاشرہ سے ہی ایک بار پھر سے حاصل ہو سکتی ہے۔ کیونکہ وی انسان کی اسی طرف رہنمائی کرتی

ہے۔ جس طرف فرد کامفاد معاشرہ کی فلاح اور کامیابی کامر ہون منت ہو۔"1

غلام احمد پروپراِس نظریہ کے قائل ہیں انسان کی تمام قوتیں خواہ جسمانی، ذہنی اور اقتصادی ترقی میں صرف ہونے والے تمام ذرائع اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں۔ ہر انسان کی دماغی اور تخلیقی پیداواری صلاحیتیں ایک دوسرے سے مختلف ہوتی ہیں۔ لیکن یہ فرق کوئی طبقاتی تقسیم کا نہیں ہے بلکہ محنت کی ضروریات ایک دوسرے کے ساتھ مدد و تعاون کے لیے ہے۔

## تفهيم وتفسير قرآن كامنفر دعقلي رجحان

غلام احمد پرویز مجرات کے قرآنی اسلوب کے بارے میں سرسید احمد خان کے معاون اور فریب تر نظر آتے ہیں۔ کوئی بھی بات جو خلاف عقل ہے اسے تسلیم نہیں کرتے۔ قرآن حکیم کے تمام رائج اصطلاحات کو کوئی نئے معنی پہناتے ہیں۔ اور اپنی بات کو سمجھانے کے لیے انہوں نے کئی جلدوں پر مشمل لغات القرآن کھی۔ قرآن حکیم کی تعبیر و تشر تے اور از سر نواسے موٹر بنانے کا بیڑہ اٹھا یا اور اپنی قرآنی تفسیر کولوگوں کے لیے معاون بنانے کے لیے کئی کتب تحریر کیں۔ جن میں لغات القرآن، مفہوم القرآن، معارف القرآن، تبویب القرآن کی کئی جلدیں مرتب کئی کتب تحریر کیں۔ تاکہ لوگ ان کے افکار و نظریات کوان کی قرآنی بصیرت کے مطابق سمجھ سکیں۔

عہد نامہ قدیم وجدید کے متعلق مناظر انہ رائے کا اظہار کرتے ہیں۔ اسلام، یہودیت اور عیسائیت کے مابین اختلاف کے قائل ہیں۔ غلام احمد پر ویز احادیث صححہ کو عقلی معیار کے اوپر درست یاغلط تسلیم کرتے ہیں۔ وہ اس بات سے استدلال کرتے ہیں مغربی جمہوریت کے بارے میں قرآن عکیم کی جمہوریت کا دائرہ انسانی زندگی کے خالص معیارات اور حدود وقیود کایا بندہے۔

قر آنی اسلوب ایک آفاقی جمہوریت کی طرف راہنمائی کر تاہے اور یہ آفاقیت حقیقی معنوں میں اپناتصور تمام انسانیت میں پھیلا دیتی ہے۔ یہی آفاقیت ایک عالمی ریاست کی طرف راہنمائی کرتی نظر آتی ہے۔ جو کہ جہاد کے ذریعے مکمل طور پر حاصل نہیں کی جاسکتی ہے۔ اِس کے لئے تبلیغ کا راستہ اپنایا جائے اور اسلامی اتحاد کے اصول و ضوابط کو قبولیت کا درجہ دیاجائے۔

#### عقائد كى كلامى توضيحات

غلام احمد پرویز کے نزدیک اللہ تعالی نظام ربوبیت کے ان دیکھے نتائے پر ایمان لانا ایمان بالغیب ہے۔ اللہ تعالی کے متعلق بیہ تصور کہ اللہ تعالی عرش پر موجود ہیں۔ ایک الگ تاثر پیش کر تاہے۔ اس بات سے استدلال کرتے ہیں:

"الله تعالیٰ جواس پوری کائنات کے ہر مقام پر موجود ہے۔ وہ اللہ جو زمان و مکان کی تمام پابند یوں
سے آزاد ہے۔ اور جہت وسمت کے تمام تصورات سے آزاد ہے۔ اسے آسمان پر کسی خاص مقام پر
خاص کر دینا قر آن کا اللہ کے بارے میں تصور الہیت کے کس قدر منافی بات ہے۔ "¹
فلام احمد پرویز اللہ کے وجود کو عرش پر نہیں بلکہ ہر جگہ پائے جانے کے عقیدے کے قائل ہیں۔ ان کے فلام احمد پرویز اللہ کے وجود کو عرش پر نہیں بلکہ ہر جگہ پائے جانے کے عقیدے کے قائل ہیں۔ ان کے فزد کیا اگر سائنس اتی ترقی کرے اور اس بات کا امکان پیدا ہو جائے کہ کوئی انسان روشنی کی رفتار سفر کر کے چاند یا مرتخ پر پہنچ گیا اور واپس تو تب بھی اس بات کو قبول نہیں کروں گا کہ رسول اللہ مُثَافِیْدِ کا جسمانی معراج ہوئی۔ کیونکہ اس دعوی سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی ایک مقام پر متعین ہیں اور میرے نزدیک یہ تصور قرآنی تعلیمات کے خلاف ہے۔ "<sup>2</sup>

صفات اللہ کے متعلق جو نظریہ متکلمین کا نظریہ بڑاسخت رہاہے۔ انہوں نے صفات الہیہ کی جو تاویل پیش کی وہ اسے قبول نہیں کرتے۔ غلام احمد پرویز کاصفات اللہ سے متعلق نظریہ معتزلہ کے قریب ترہے۔ ان کے نزدیک اللہ تعالیٰ کی صفات کو قبول کیا جائے تواس نظریہ کو قبول کرناہے کہ صفات حادث ہیں اور اللہ قدیم اس لیے وہ سرے سے صفات کو تسلیم نہیں کرتے۔ وہ صرف تین صفات کو قبول کرتے ہیں۔ جن کا تعلق نظام ربوبیت سے ہے۔ رب العالمین، رزاقیت اور خلقیت یہ وہ صفات ہیں جس کابر اور است تعلق قرآن کے نظام ربوبیت سے ہے۔

وہ اس نظریہ کے قائل ہیں کہ جب انسان میں روح پھونگی تواب انسان بھی صفات باری تعالی کا مظہر ہے۔ "قوانین خداوندی کی اطاعت در اصل انسان کی اپنی فطرت عالیہ کی اطاعت ہے و فرمانبر داری ہے۔ کسی بغیر کی محکومیت نہیں اور جوصفات انسان کے اندر موجود ہیں انہیں مشہور بناناہی آدمیت ہے۔"<sup>3</sup>

در حقیقت اللہ کی صفات کو اپنے سامنے ایک معیار اور اپنا نصب العین حیات قرار دیتا ہے ہی اللہ پر اللہ پر اللہ پر اللہ پر ایمان لانے کا نتیجہ در حقیقت اپنی ایمان لانا ہے کیونکہ اس سے انسان کا تعلق براہ راست اللہ کے ساتھ ہو تا اللہ پر ایمان لانے کا نتیجہ در حقیقت اپنی ذات کی پیچان اور خو د اپنے وجو د پر ایمان لے آنا ہے اس سے واضح ہو تا ہے کہ ان کے نزدیک عابد و معبود حاکم و محکوم اور آقا و غلام کے سب رشتے ختم ہو جاتے ہیں۔ اس نظر بے سے اس بات کی وضاحت ہو جاتی ہے کہ غلام احمہ پر ویز اللہ اور اس کے بندے کے تعلق کے بارے میں کیارائے رکھتے ہیں۔

·-----

<sup>1</sup> پرویز، غلام احمد، معراج انسانیت، (طلوع اسلام ٹرسٹ: لاہور)، ص732 2 پرویز، غلام احمد، معارف القرآن، (طلوع اسلام ٹرسٹ: لاہور، 1979ء)، ص241 3 پرویز، غلام احمد، معراج انسانیت، ص420

#### مركزملت كاتضور

غلام احمد پرویز کے مطابق اللہ اور رسول اللہ کو اگر ایک ساتھ شار کیا جائے تو اس سے مر او سنٹرل اتھارٹی یعنی مر کزملت کی اطاعت و فرمانبر داری ہے۔اور ان کے احکام پر آئکھیں بند کر کے عمل پیراہوا جائے گا۔ مر کزملت کی اطاعت و فرمانبر داری انسان کا معاشر تی ضابطہ حیات ہے۔اور اسی میں فلاح وکا میابی مضمر ہے۔

غلام احمد پرویز ایک جدیدیت کے حامل شخصیت کے طور پر نظر آتے ہیں۔ اور اپنے نظریات کی تاویل کو ایک اللہ کا اللہ معنی اللہ کا نظام ، اللہ مجمعنی اللہ کا اللہ کا نظام ، اللہ مجمعنی اللہ کا اللہ کا نظام ، اللہ مجمعنی اللہ کا نظام ، اللہ مجمعنی اللہ کا نظام ، اللہ مجمعنی اللہ کا تاویل میں قرآن حکیم کی متعدد آیات مبار کہ لاتے ہیں۔ اور اس کی تاویل و تشریح میں اپنے مؤثر نکات لے کرآتے ہیں۔

اگر ان کی فکر کاماحصل پیش کیا جائے تو وہ اس بات کے قائل نظر آتے ہیں۔جو دین نبی کریم مَثَّلَ اللَّیْمِ کے ذریعہ سے ذریعہ سے دیا گیاوہ تمام قر آن حکیم کے اندر موجو دمحفوظ وموجو دہے۔اور زندگی کے ہر معاملہ یعنی حق وباطل غلط اور صحیح کامعیار صرف قر آن حکیم ہی ہے۔ <sup>1</sup>

تاریخ، روایات، شریعت وطریقت جو ہمارے ہاں مر وج ہیں انہیں قر آنی احکامات کے معیار پر ناپا جائے۔ جو اس کے معیار پر پورا اتریں انہیں قبول کیا جائے اور باقی چھوڑ دیا جائے۔ اسلام مذہب نہیں دین ہے۔ مسلمانوں کی آزاد مملکت صرف اسی وقت قائم ہوگی جب اس کے احکامات کو عملاً نافذ کیا جائے گا۔ سیر ت کا مطالعہ کیا جائے تو تمام کتب ایسے قصے کہانیوں سے بھری ہیں جو علم و عقل اور خلاف قر آن ہیں۔ یہ وہ عقائد و نظریات ہیں جو انہیں جدیدیت کے آزادر جانات کی طرف سفر کرتے دیکھائی دیتے ہیں۔

# علامه عنايت الله المشرقي (1888-1963) كي فكرى تحريك

عنایت الله مشرقی 1888ء میں پیثاور میں پیدا ہوئے۔ علوم وفنون اور تعلیم و تربیت سے فارغ ہوئے تو آپ کو اسلامیہ کالج پیثاور میں درس و تدریس کاموقع ملا۔ آپ اعلی در جہ کے مورخ اور انشا پر داز تھے۔ آپ کی وجہ شہرت آپ کی چلائی گئی تحریک "خاکسار تحریک" تھی عنایت الله المشرقی کی مشہور تصانیف تذکرہ اشارات ، مولوی کا غلط مذہب اور قول و فعل ہیں۔ منطق عقیدہ اور فلسفہ میں آپ کو کافی رسائی تھی۔

## تعقل پرست مذہبی فکر

علامہ عنایت اللّٰد المشرقی ایک عقل پرست مفکر کے طور پر نظر آتے ہیں۔ آپ نے نہ صرف احادیث نبویہ

کا انکار کیا بلکہ فقہ اسلامی کو بھی علماء کی آراکا مربہ قرار دے کر رد کیا۔ ہر ایک بات کو عقل کی کسوٹی پر پر کھا اور جو انہیں اپنے نظریات کے مخالف لگیں اس کارد پیش کیا۔ مذہب کیا ہے؟ کون سا مذہب سچاہے؟ مذہب کی سچائی کا معیار کیا ہے؟ ان سب سوالات کے گردان کی فکر گھومتی ہے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ان کے افکار اس بات کی مغربی نشاندہی کرتے ہیں۔ کہ اللہ تعالی نے انسان کو عقل سے نواز کر اسے مختار کل بنادیا ہے۔ عنایت اللہ مشرقی مغربی تہذیب سے کافی حد تک متاثر نظر آتے ہیں۔ انہیں قرآن حکیم سے مغربی تہذیب اور اس کے اطوار تلاش کرنے کا شوق پیداہواتو وہ لکھتے ہیں:

" بہی اگریز ہی تووہ لوگ ہیں کے متعلق فرشتوں نے جب اللہ تعالیٰ سے سوال کیا کہ کیا آپ جس کوز مین پر اپنا خلیفہ مقرر کرنے والے ہیں وہ توز مین پر خون ریزی کرے گا فساد پھیلائے گا اور ہم تو آپ کی تسبیح بیان کرتے ہیں۔ اور صبح و شام آپ کی حمد و ثنا میں لگے رہتے ہیں۔ تو اللہ تعالیٰ نے ان انگریز کے آئندہ اعمال پر غور و فکر کرتے ہوئے فرشتوں کو جو اب دیا۔ جو باتیں میں جانتا ہوں وہ تم نہیں جانتے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے انگریزوں کو بہت ساری چیزوں کے نام یاد کروائے اور انہیں چیزوں کی حقیقت سے آگاہ کیا۔ اور فرشتوں نے انگریزوں کے لئے دعاکی تم قیامت تک شادر ہو آبادر ہو۔" ا

اس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ آپ کے عقیدہ کے مطابق قرآن حکیم میں بھی آپ کو مغرب کے لوگ ہی ایمان والے نظر آئے۔علامہ عنایت اللّٰہ المشرقی انگریزوں کے لیے اپنے دل میں کافی محبت وعقیدت رکھتے تھے۔اور اس کا اظہار انہوں نے اپنی کتب میں بجاطور پر کیا۔

#### تحريك خاكسار

برصغیری تحریکِ آزادی میں کئی ایسی جماعتیں اور شخصیات سامنے آئیں جنہوں نے روایتی سیاسی خطوط سے ہٹ کر آزادی کی جدوجہد کو نئی جہت بخشی۔ ان ہی میں سے ایک نمایاں نام "خاکسار تحریک" اور اس کے بانی علامہ عنایت اللّٰہ خان المشرقی کا ہے۔ یہ تحریک نہ صرف ایک عسکری نظم وضبط پر مبنی تنظیم تھی بلکہ اس کے پس پشت ایک گیر افکری اور اصلاحی مقصد بھی کار فرما تھا۔

#### تاریخی پس منظر

خاکسار تحریک کا آغاز 1930ء میں لاہور میں ہواجب علامہ عنایت اللہ مشرقی نے یہ محسوس کیا کہ برصغیر کے مسلمان سیاسی، اخلاقی اور جسمانی طور پر کمزور ہو چکے ہیں۔ ان کی نظر میں ایک ایسی تحریک کی ضرورت تھی جو محض سیاسی نہ ہو بلکہ انسان کو کر دار ، خدمت ، نظم وضبط ، اور قربانی کے جذبے سے لیس کرے۔

"The Khaksar movement attempted to mold the Muslim character in a unique blend of Islamic values and modern discipline". 1

" خاکسار تحریک نے مسلمان کر دار کو اسلامی اقد ار اور جدید نظم وضبط کے منفر دامتز ان سے ڈھالنے کی کوشش کی"۔

خاکسار تحریک محض سیاسی جماعت نہیں تھی بلکہ اس کا مقصد مسلم معاشرت میں فکری واخلاقی انقلاب لانا تھا، جو مذہبی اور عملی تربیت سے مجڑا ہوا تھا۔

فکری بنیادیں

علامه مشرقی کی فکر قرآن، سائنس، اور اجتماعی نظم کے امتز ان پر مبنی تھی۔ انہوں نے اپنی تفسیر "تذکرہ" میں اس امر پر زور دیا کہ قرآن مسلمانوں کو قوت، اتحاد، خدمتِ خلق اور جہاد فی سبیل اللہ کی تعلیم دیتا ہے۔ عنایت اللہ مشرقی کی فکر کا مرکز فرد کی تربیت اور اجتماعیت کا احیاء تھا۔ وہ قرآن کو ایک زندہ اور متحرک پیغام سمجھتے تھے جو ساجی اور سیاسی اصلاح کا ذریعہ بن سکتا ہے۔

اسی حوالے سے ایک اور محقق لکھتاہے:

"Mashriqi believed that without self-discipline and voluntary service, no nation could rise from its slumber".<sup>2</sup>

" مشرقی کا یقین تھا کہ خود نظم و ضبط اور رضاکارانہ خدمت کے بغیر کوئی قوم غفلت کی نیند سے نہیں جاگ سکتی"۔

خاکسار تحریک کی تربیت گاہیں اسی اصول پر قائم کی گئیں کہ ہر رکن خدمت اور قربانی کو زندگی کا مشن بنائے۔خاکسار تحریک کا مقصد صرف مذہبی جوش وخروش نہیں بلکہ عملی نظم وضبط اور ساجی خدمت کے اصولوں پر مشتمل تھا، جو قوم کی تغییر نوکے لیے ناگزیر تھے۔

تنظيمي ساخت

خاکسار تحریک کا ڈھانچہ فوجی اصولوں پر مبنی تھا۔ ہر رکن وردی پہنتا، بیلچہ اٹھاتا، روزانہ مشقیں کرتا اور خدمت خلق کے مختلف کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیتا۔اس تنظیم کامقصد جسمانی مشقت کے ذریعے روحانی بالیدگی حاصل کرنا تھا۔

"خاکسار تحریک کا نعرہ تھا:"خدمت، قربانی، مساوات "اور اس کی ہر سر گرمی انہی اصولوں پر مرکوز ہوتی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Malik, Hafeez. Moslem Nationalism in India and Pakistan. Washington, DC: Public Affairs Press,1963, 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ahmad, Syed Riaz. Maulana Inayatullah Mashriqi: A Political Biography. Lahore: Vanguard Books, 1991, 244.

تقى"\_<sup>1</sup>

خاکسار تحریک کی اخلاقی بنیادوں کو اُجاگر کیا گیا ہے۔ بیلچہ علامتی طور پر خدمت، قربانی اور انکساری کی علامت تھا۔خاکسار تحریک نے کئی مواقع پر برطانوی سامراج کے خلاف مظاہرے کیے، جن میں بعض پر تشدد جھڑ پیں بھی ہوئیں، خصوصاً 1940ء میں لاہور کے واقعے نے تحریک کی شاخت کو مزید نمایاں کیا۔

#### سیاسی اثرات

اگرچہ خاکسار تحریک انتخابات یاسیاسی عہدوں میں زیادہ سر گرم نہ تھی، لیکن اس کی عملی موجودگی، نظم و ضبط، اور عوامی خدمت نے مسلمانوں میں ایک نئی روح پھونگی۔ اس نے نوجوانوں کو ایک نیاراستہ دکھایا کہ قیادت صرف تقریر سے نہیں، عمل سے پیداہوتی ہے۔

"The Khaksars were a symbol of silent resistance, who carried shovels instead of swords, and discipline instead of slogans".<sup>2</sup>

" خاکسار خاموش مزاحمت کی علامت تھے، جو تلواروں کی بجائے بیلچ، اور نعروں کی جگه نظم و ضبط رکھتے تھے"۔

تحریک کے عملی پہلو عقیدے کے ساتھ ساتھ سادہ اور ہمہ گیر اصولوں پر استوار تھے۔ یہاں تحریک کی انفرادیت بیان کی گئی ہے کہ وہ پر تشد دہتھیاروں کی بجائے اخلاقی اور ساجی طاقت کو ترجیح دیتی تھی۔

#### تحریک کے مقاصد

خدمتِ خلق اور سادگی کا فروغ۔ قومی اصلاح اور مسلم تشخص کا احیاء۔ استعار کے خلاف پر امن مگر مضبوط مز احمت۔

"Al-Mashriqi aimed at creating a disciplined and selfless Muslim society that could challenge British imperialism through moral strength"<sup>3</sup>.

# تنظيمي ذهانجيه اور علامات

کار کن خاکی ور دی پہنتے اور بیلچپہ اٹھاتے تھے۔ جسمانی مشق،مارچ،اور نظم وضبط پر زور۔

1 نواب زادہ، شیر علی خان، یادوں کے چراغ (لاہور: سنگ میل پبلیکیشنز، 1985)، ص112

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hardy, Peter. The Muslims of British India. Cambridge: Cambridge University Press, 1972, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ahmad, Syed Riaz. Maulana Inayatullah Mashriqi: A Political Biography. Lahore: Vanguard, 1991, 57.

"The Khaksars wore simple khaki uniforms and carried spades, which symbolized humility and service".

مارچ 1940ء میں لاہور میں خاکساروں کے ایک پرامن جلوس پر انگریزوں نے گولی چلائی، جس میں کئی خاکسار شہید ہوئے۔

"The Khaksar tragedy of March 1940 in Lahore, where several were killed, revealed the threat the British saw in this well-organized movement".

قیام پاکستان کے بعد خاکسار تحریک کا دائرہ محدود ہو گیا۔ علامہ مشرقی نے ساری زندگی فکری واصلاحی کام جاری رکھا۔

"After 1947, the Khaksar Movement lost much of its influence, but Mashriqi continued his intellectual mission through writing and public discourse"<sup>2</sup>.

تنقيدى جائزه

خاکسار تحریک کی سب سے بڑی طاقت اس کا اصولی و عملی نظام تھا، لیکن یہی اس کی کمزوری بھی بن گئ کیونکہ عوامی سیاست کی رفتار اور مطالبات سے یہ تحریک ہم آ ہنگ نہ رہ سکی۔ پچھ محققین کے مطابق مشرقی کی شخصیت آ مریت سے قریب تھی، جبکہ دیگر کے نزدیک وہ ایک مخلص اور اصول پیند مصلح تھے۔

"Mishraqi's ideals were noble, but the movement lacked political adaptability in the rapidly changing landscape of Indian nationalism".<sup>3</sup>

خاکسار تحریک کی سیاسی کمزوری کو اجاگر کرتاہے۔ مشرقی کے اصولی نظریات اپنی جگہ، مگر ان میں کچک کی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jalal, Ayesha. Self and Sovereignty: Individual and Community in South Asian Islam since 1850. London: Routledge, 2001, 314.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nasr, Seyyed Vali Reza. Islamic Leviathan: Islam and the Making of State Power. Oxford: Oxford University Press, 2001, 93.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nasr, Seyyed Vali Reza. Islamic Leviathan: Islam and the Making of State Power. New York: Oxford University Press, 2001, 112.

کی نے تحریک کو محدود کر دیا۔خاکسار تحریک برصغیر کی تاریخ میں ایک منفر د مقام رکھتی ہے۔ یہ تحریک ان تحریک ان تحریکت میں شار ہوتی ہے جنہوں نے کر دار ،خد مت اور قربانی کوسیاست سے جوڑا۔ اگرچہ اس نے آزادی کے سیاسی مراحل میں براہِ راست اہم کر دار ادا نہیں کیا، لیکن اس نے نوجوانوں کو عملی ، اخلاقی اور نظریاتی سطح پر متاثر ضرور کیا۔

### مولاناعبرالله چکرالوی (1903-1976) کاطرز فکر

عبد الله چکر الوی ہندوستان کے ضلع گورداسپورہ میں پیدا ہوئے۔ آپ کا علاقہ چکر اله تھا اسی نسبت سے چکر الوی کہلائے۔عبد الله چکر الوی نے پہلے پہل اپنے آپ کو اہل حدیث تابع سنت کہالیکن کچھ عرصہ بعد آپ ججیت حدیث کے منکر ہو گئے۔اور اسے الله کی کتاب کی روسے شرک اور خلاف شرع قرار دیا۔

#### تصور قرآن وحديث

عبد الله چکڑالوی نے اس سے استدلال کیا ہے کہ قر آن حکیم مکمل اور کافی ہے۔ اس لیے انہوں نے احادیث رسول مَلَّ اللَّهِ عَمْر ک فی کتاب الله قرار دے کررد کیا۔ انہوں نے اپنے لیے ایک الگ مکتبہ فکر بنا کیا جس کا نام"اہل القر آن"ر کھا۔ انہوں نے بعد میں اپنا تبلیغی مر کزلا ہور کو بنایا۔

ان کے خیال میں کتاب اللہ کے ساتھ شرک میہ ہے جس طرح اللہ کے احکام کی اطاعت کی جاتی ہے۔ اسی طرح کسی دوسرے انسان کے قول و فعل کو دین اسلام مانا جائے اور اس کی تابع داری کی جائے موجب عذاب ہے خواہ وہ قول و فعل کسی رسول ہی کا کیوں نہ ہو۔ انہوں نے درج ذیل قر آنی آیات کی تشر سے استدلال کیا ہے:

﴿إِنِ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ ﴾

( تھم تو صرف اللہ کا ہے)۔

﴿ اللَّا لَهُ الْخَلْقُ وَ الْأَمْرُ ﴾ 2

(سن لو! پیدا کرنااور تمام کاموں میں تصرف کرنااسی کے لا کُل ہے)۔

﴿وَّ لَا يُشْرِكُ فِيْ حُكْمِهِ ۗ ٱحَدًا ﴾ [

(اور وہ اپنے حکم میں کسی کو نثریک نہیں کرتا)۔

یعنی دین میں اللہ کے سواکسی اور کا حکم ماننااعمال باطل کرناہے۔افسوس لوگ اس میں مبتلاہیں۔"<sup>4</sup>

1 نوسف12:40

2الاعرا**ف**54:7

3 الكيف 40:18

4 چکر الوی، عبد الله، مولانا، ترجمة القرآن ( مکتبه اشاعت القر آن: لا مور) ص98

عبداللہ چکڑالوی استدلال کرتے ہیں کہ اللہ کی کتاب کے ساتھ کسی انسان کی بات کا موازنہ نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن ان کی بیہ دلیل بالکل بے بنیاد ہے۔ کیونکہ رسول کا حکم در حقیقت اللہ ہی کا حکم ہو تاہے:

﴿ وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهِ أَوْى ٥ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوْحَى ١٠

(اوروہ کوئی بات خواہش سے نہیں کہتے۔وہ وحی ہی ہوتی ہے جوانہیں کی جاتی ہے۔)

ان باتوں کو اللہ کے حکم کے مقابل لا کھڑا کرنا یا اس کو اللہ کے علاؤہ کسی اور کا حکم تصور کرنا سر اسر خلاف عقل بات ہے۔ کیونکہ اللہ رسول اللہ کا ذاتی اجتہاد یارائے بھی ہو تب بھی امت پر آپ منگا للیہ گا گا گا گا گا گا گا ہو تا ہے۔ عبد اللہ ہے۔ کیونکہ کہ کوئی بھی نبی یار سول گناہ سے پاک اور معصوم ہوتے ہیں۔ اس لیے ان کا معاملہ الگ ہو تا ہے۔ عبد اللہ عکر الوی سورۃ المائدہ کی آیات کو دلیل بناتے ہیں۔

(بیشک ہم نے تورات نازل فرمائی جس میں ہدایت اور نور ہے، فرمانبر دار نبی اور ربانی علاء اور فقہاء یہودیوں کو اس کے مطابق تھم دیتے تھے کیونکہ انہیں (اللہ کی اس) کتاب کا محافظ بنایا گیا تھا اور وہ اس کے خود گواہ تھے۔ تو لو گوں سے خوف نہ کرو اور مجھ سے ڈرو اور میری آیتوں کے بدلے تھوڑی ذلیل قیمت نہ لو اور جو اس کے مطابق فیصلہ نہ کریں جو اللہ نے نازل کیا تو وہی لوگ کا فرہیں۔)

﴿ وَ كَتَبْنَا عَلَىٰ هِ مِ فِى ۚ هِ الْآ اَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ۗ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَ الْاَنْفَ بِالْاَنْفِ وَ الْكُنْ بِالْاَذُنِ وَ السِّنَّ بِالسِّنِّ فَ الْجُرُوْحَ قِصَاصٌ ۚ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَ هَ أَوْ كَفَّارَةً لَا أَذُنَ بِاللَّهُ فَا وَلَا مَ عَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَآ اَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولِ أَى إِنَ هُمُ الظّلِمُوْنَ ﴾ 3 لَمُ الظّلِمُوْنَ ﴾ 3 لَمُ الظّلِمُوْنَ اللّهُ فَأُولِ آَى إِنْ هَمُ الظّلِمُوْنَ اللّهُ عَالْمَوْنَ اللّهُ فَا وَلَا آَى إِنْ اللّهُ فَا وَلَا آَى إِنْ اللّهُ فَا وَلَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا وَلَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا وَلَا اللّهُ فَا وَلَا اللّهُ فَا وَلَا اللّهُ فَا لَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا وَلَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا اللّهُ اللّهُ فَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَا اللّهُ اللّهُ فَا اللّهُ اللّهُ فَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

(اور ہم نے تورات میں ان پر لازم کر دیاتھا کہ جان کے بدلے جان اور آئکھ کے بدلے آئکھ اور ناک کے بدلے ناک اور تمام زخموں کا قصاص ہو گا ناک اور کان کے بدلے کان اور دانت کے بدلے دانت (کا قصاص لیا جائے گا) اور تمام زخموں کا قصاص ہو گا پھر جو دل کی خوشی سے (خو د کو) قصاص کے لئے پیش کر دے تو یہ اس کا کفارہ بن جائے گا اور جو اس کے مطابق فیصلہ نہ کرے جو اللہ نے نازل کیا تو وہی لوگ ظالم ہیں۔)

﴿ وَ لْيَحْكُمْ اَهْلُ الْإِنْحِيْلِ بِمَآ اَنْزَلَ اللَّهُ فِيْهِ ۚ وَمَنْ لَّمْ يَحْكُمْ بِمَاۤ اَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَٰ ٓى إِكَ

<sup>1</sup> النجم 3:53-4

<sup>2</sup> المائده 44:54

<sup>3</sup> المائده 5:55

هُمُ الْفُسِقُوْنَ اللهِ الْفُسِقُوْنَ

(اور انجیل والوں کو بھی اسی کے مطابق تھم کرنا چاہیے جو اللہ نے اس میں نازل فرمایا ہے اور جو اس کے مطابق فیصلہ نہ کرے جو اللہ نے نازل کیا تو وہی لوگ نافر مان ہیں۔)

اس بنیاد پر حدیث رسول قرآن حکیم کے خلاف دوسرا قانون ہے۔اور ان آیات کی روسے ظلم کفر اور فسق ہے۔ گر وہ ان آیات کا صحیح مفہوم نہیں پاسکے۔ کیوں اللہ تعالی کا حکم ہی رسول کے اعمال وافکار ہوتے ہیں۔ اور وہ ہر گزظم اور فسق نہیں ہوسکتا۔

## عقائداور معجزات سے متعلق نقطه نظر

عبد الله چکڑالوی اس عقیدہ کے قائل تھے کہ جو کچھ بھی بندہ کرے گاوہی پائے گااس کے مرنے کے بعد کسی قشم کی جزااور ایصال ثواب کا کوئی رابطہ کسی میت سے نہیں ہو تا۔ یہ بے شک میں عقیدہ ہے کہ مردہ کو بدنی یامالی عبادت اور صدقہ وغیرہ کسی بھی چیز کا ثواب نہیں پہنچ سکتا ہے۔2

لیکن شفاعت کامسکہ اتفاقی بھی ہے اور اجماعی بھی اس پر علماء امت کا اجماع ہے۔ اور قر آن و حدیث سے متواتر یہ بات ثابت ہے کہ صرف کفار کے لئے ایصال ثواب نہیں کیا جاسکتا لیکن عبد اللہ چکڑالوی اس کا انکار کرتے ہیں۔ تروا تے کے بارے میں تمام امت کا اجماع ہے کہ اسے رسول اللہ مَنَّ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

عبداللہ چکڑالوی انبیاء کرام کے معجزات سے انکار کرتے ہیں صراحت کے ساتھ ترجمہ القر آن میں حضرت عیسی کے معجزات کارد کرتے ہیں۔ جیسے حضرت عیسی مٹی کا پرندہ بنا کر پھونک مارتے تووہ اللہ کے حکم سے اڑ جاتا تھا مر دوں کواللہ کے حکم سے زندہ کیااور بیاروں کو شفادیتے تھے اللہ کے حکم سے لیکن عبداللہ چکڑالوی اس بارے میں کہتے ہیں:

"جے چار مشہور شکاری پرندے جرخ، باز، بانشہ، شاہین شکاری پرندے تربیت یافتہ ہو کر فرمانبر دار ہو جاتے ہیں۔ اسی طرح عیسیٰ علیہ السلام نے بھی مر دگان ایمان کو تعلیم دی اور وہ مطیع و فرمانبر دار ہو گئے۔ " ق ﴿ وَ رَسُولًا اِلٰی بَنِیْ اِسْرَآءِیْلَ اَنِّیْ قَدْ حِئْتُکُمْ بِایَةٍ مِّنْ رَبِّکُمْ اَنِّیْ اَحْلُقُ لَکُمْ مِّنَ الطِّیْنِ

حَهَیْ ۔ تَّ یَا اللّٰہِ ہِ اللّٰہِ فَیْکُونْ فَیْدُونْ فَیْدُونُ فَیْدُونَ اللّٰہِ فَی اللّٰمِ فَاللّٰہِ فَی اللّٰہِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰہِ فَی اللّٰہِ فَی اللّٰمِ فَا اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمُ فَی اللّٰمُ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمُ فَی اللّٰمُ فَی اللّٰمِ اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ فَی اللّٰمِ اللّٰمِ فَی اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ فَی اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ فَاللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ ا

1 المائده 47:5

2 چکڑ الوی،عبد الله،مولانا، **اشاعت القر آن** (اشاعت القر آن:لاہور)ص316

3 چکر الوی، عبد الله، مولانا، ترجمة القرآن، ص 316

وَ اُحْيِ الْمَوْتَٰى بِاِذْنِ اللّهِ ۚ وَ اُنَبُّئُكُمْ بِمَا تَاْكُلُوْنَ وَ مَا تَدَّخِرُوْنَ ۚ فِي بُيُوْتِكُمْ ۚ اِنَّ اللّهِ ۚ وَ اُنَبُّئُكُمْ بِمَا تَاْكُلُوْنَ وَ مَا تَدَّخِرُوْنَ ۚ فِي بُيُوْتِكُمْ ۚ اِنَّ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ﴾ 1

(اور الله اسے کتاب اور حکمت اور توریت اور انجیل سکھائے گا۔ اور (وہ عیسیٰ) بنی اسرائیل کی طرف رسول ہوگا کہ میں تمہارے رب کی طرف سے تمہارے پاس ایک نشانی لا یا ہوں، وہ یہ کہ میں تمہارے لئے مٹی سے پر ندے جیسی ایک شکل بنا تا ہوں پھر اس میں پھونک ماروں گا تو وہ اللہ کے حکم سے فوراً پر ندہ بن جائے گی اور میں پیدائش اندھوں کو اور کوڑھ کے مریضوں کو شفادیتا ہوں اور میں اللہ کے حکم سے مُر دوں کو زندہ کر تا ہوں اور تمہیں غیب کی خبر دیتا ہوں جو تم کھاتے ہو اور جو اپنے گھر وں میں جمع کرتے ہو، بیشک ان باتوں میں تمہارے لئے بڑی نشانی ہے اگر تم ایمان رکھتے ہو۔)

## تلخيص بحث

سر سید احمد خان کی تمام کوششیں تغمیری اور نامیاتی نوعیت کا حامل ہیں۔ جس نے اسلامیان ہند پر زبر دست نقوش ثبت کئے ہیں۔ اس میں عصری ضرورت کے حوالہ سے فقہی تبدیلی کی ایک لہر موجو دہے۔جو تاریخی حوالہ جات کے برعکس عصری ضرور توں کے مطابق قانون کی تطبیق کا پیغام دیتی ہے۔

سر سید احمد خان نے قرآن حکیم کی توضیح و تشریح کی ایک عقل پیندانہ کوشش کی ہے مولوی چراغ علی عقل بیندانہ افکار کی حامل شخصیت رہے۔ اور سر سید احمد خان کی قریبی رفقاء میں شار میں ہوتے ہیں۔ انہوں نے بڑے جرآت مندانہ انداز میں عیسائی مبلغین کے نظریات کارد پیش کیا۔ تمام کو افراد کو آزاد ہونے کے نظریہ کا استدلال کیا اور مسیحی حکمر انوں کو ان کے ماتحت باشندوں سے سیاسی سماجی مساوات کے پہلو کو اجاگر کیا۔ ان نظریات کا ابطال کیا۔ جونسلی لسانی امتیازات بے حد حوصلہ شکن اور توہین آمیز ہے۔

غلام احمد پرویز، عبد الله چکڑالوی عنایت الله مشرقی، انکار تکبیر اولی کا، تعدد ازواج کوزنا قرار دیے ہیں۔ اور عذاب قبر سے انکار جیسے نظریات کے علاؤہ اور بہت سے نام برصغیر میں جو انہیں نظریات کے علاؤہ اور بہت سے نام برصغیر میں جو انہیں نظریات کے حامل تھے۔ ان میں ڈاکٹر غلام جیلائی برق جو سادہ لوہی کے ساتھ سائنسی مضامین میں کے متعلق، حیاتیات، نظام فلکیات اور ارضیات کے متعلق اپنی آراکا اظہار کیا گو کہ آپ کا علم ان تمام مضامین کے حوالے سے بڑاہی سطحی تھا۔

غلام جیلانی برقی بھی غلام احمد پرویز کی طرح دو طرح اسلام پریقین رکھتے ہیں۔ ایک وہ اسلام جس کی بنیاد وحی پر جبکہ اور دوسر اوہ تاریخی اور فقہی مجموعات پر مشتمل ہے۔ اِس کے علاؤہ جولوگ ان نظریات کے قائل رہے اور انکار حدیث کہ ان میں نیاز فتح پوری، ڈاکٹر احمد دین کال گڑھ، عمر شاہ گجر اتی اور سیدر فیع الدین ملتانی وغیرہ یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے جدیدیت کے آزادر ججانات کی طرف اپنی تمام ترقو تیں صرف کیں اور اس اسلوب سے یہ لوگ

1 آل عمر ان 3:49

کوئی بھی تخلیقی سمت قائم کرنے میں ناکام رہے۔

جدیدیت ہمیں دو زاویوں میں سفر کرتی ہوئی نظر آتی ہے۔ ایک پہلو مقید جبکہ دوسرا غیر مقید ہے۔ جدیدیت کا مقید پہلوایک تخلیقی اور تعمیری قوتوں کے ساتھ نظر آتا ہے جبکہ غیر مقید جدیدیت ایسے تمام اصول و ضوابط اور رجحانات سے آزاد نظر آتی ہے۔

# فصل دوم

# جدت پسند علماء ومفکرین کی تجدیدی کاوشیں

#### تعارف وتبجره

فکر اسلامی کی تشکیل نویا تجدید، در حقیقت فکری بالیدگی کا آغاز ہے۔ روایت اور جدت کا امتزاج جاری رکھتے ہوئے، تدبر و تفکر کے ذریعے فکر اسلامی میں شامل ہو جانے والے غیر ضروری افکار کی کانٹ چھانٹ کر کے منصاح نبویہ کی طرف بڑھنا۔ اپنی توانائیوں کو صرف کرنا اور ایک معتدل فکر کے ساتھ آگے بڑھنا اور راستہ ہموار کرنا ہے۔

بر صغیر میں یہ کام متعد د علاء و مفکرین نے شدید مخالفت کے باوجو د عقل اور مصلحت کا دامن نہیں چھوڑااور قوم کو بدعات سے نکالنے اور شریعت مطہرہ کا وجو د اپنی اصلی حالت میں بر قرار رکھنے کی کوششوں کو جاری رکھا اور زمانے کے تقاضوں کو بھی ملحوظ خاطر رکھا۔ ساتھ ساتھ اس بات کو ثابت کیا کہ اسلام اور مسلمان جماعت کے ساتھ وابستہ رہ کر اصلاح اور ترقی میں نمایاں کر دار اداکیا جاسکتا ہے۔

ایسے علاء و مفکرین کو نوراتخ العقیدگی حامل کہا جائے گا، جس سے مر ادایسے افراد جوروایت پہند ہونے کے باوجود مجد دانہ صلاحیتوں کے مالک ہوں۔ دینی اقد ار منصاح نبوہ اور اصول وضوابط کے معاملہ میں متشد دنہ ہوں تاویلوں اور تو جہات سے بھاگنے والے نہ ہوں۔ بلکہ اس پر غور کرنے والے ہوں اور اگر کوئی روایت سے متصادم نہ ہو تواسے اختیار کرنے میں تاووالے نہ ہوں حیل و جت محسوس نہ کرتے ہوں۔ ذیل کی فصل ایسے تجدید کام کی جہات کا تجزیہ لے کر آئے گی۔

## مولاناشلی نعمانی (1914ء-1857ء) اور ان کا مکتب تجدید

روایت وجدت کے در میان تعلق اور توازن کے لحاظ سے دیکھا جائے توسب سے نمایاں شخصیت جو نظر آتی ہے وہ مولانا شبلی نعمانی کی ہے۔ شبلی نعمانی ایک کھلے دل و دماغ کے انسان تھے۔ کلاسکی علوم دینیہ میں مہارت رکھنے کے ساتھ جدید علوم پر گہری نگاہ رکھتے تھے۔ وہ مغربی مستشر قین کی آراء کے معاملہ میں نرمی رکھتے تھے۔ ان کا شار سرسید احمد خان کے رفقاء میں ہوتا ہے۔

شبلی نعمانی نے اسلامی تاریخ نولیسی کی روایت قائم کی۔ اسے احیائے مذہب اور احیائے اسلام کا قد امت پسند انہ گہر ارنگ دیا۔ مجموعی حیثیت کے لحاظ سے انہوں نے جو طریقہ کارپر وان چڑھایا وہ روایتی انداز فکر کو ظاہر کرتا ہے۔ ان کی تصانیف کا بیشتر حصہ بنیا دی طور پر حالات سنواحی کے اوپر مشتمل ہے۔ ان کا بیہ خیال ہے کہ اسلامی تاریخ میں وہ شخصیات زیادہ اہم ہیں اور ان کا کام اس نوعیت کا حامل ہے کہ اور وہ تو جہ کے زیادہ مستحق ہیں۔ جنہوں نے تاریخ اسلام کی نشوو نما میں نمایاں کر دار ادا کیا۔ ان کار حجان تاریخ نگاروں میں امام غزالی، المامون، مولانارومی اور امام ابو حنیفہ کی طرف معلوم ہو تا ہے۔ انہوں نے تاریخ نگاری میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ کی حیات مبار کہ اور حضرت عمر فاروق کی سوائح حیات بہترین انداز میں مرتب کیا۔

#### سيرت وتاريخ كامطالعه جديد

مولانا شبلی نعمانی جدید مسلم مور خین میں بر صغیر میں وہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے مغربی علوم وفنون اور علم و فضل کو خراج تحسین پیش کیا۔ گو کہ وہ مغربی مستشر قیت میں اسلام مخالف آراء پر سخت ناراض اور برہم نظر آتے ہیں۔ شبلی نعمانی اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ مغربی ماہرین نے اسلام کے متعلق شخفیق و تدوین کے شجس کو ابھاراکیو نکہ اس ضمن میں انہیں ہندوستانی علاء کی خدمات بہت کم نظر آتی ہیں۔

انہوں نے اسلام کے مطالعہ کے لیے ایک تاریخی اور سائٹفک تناظر پیش کرنے کی کوشش کی۔ مغربی یورپ تک پہنچنے میں عربوں کی مخت اور کو ششوں کو نمایاں کیا یورپ تک پہنچنے میں عربوں کی مخت اور کو ششوں کو نمایاں کیا ہے۔ مولانا شبلی نعمانی علم کلام کو درست جانچ اور مواد کا سرچشمہ قرار دیتے ہیں۔ اور قدامت پہند عقلیت کے لیے ایک طاقتور اور مضبوط ذریعہ سمجھتے ہیں۔ ا

شبلی نعمانی اپنی کتاب سیر قالنبی کو اپنے کاموں میں سب سے زیادہ فعال قرار دیتے ہیں۔جو ان کی زندگی کی آخری نامکمل تصنیف تھی۔ شبلی نعمانی رسول کریم مَثَّلَ اللَّهِ عَلَمْ کی حیات طیبہ کے متعلق مغربی مفکرین کے مطالعہ جات کو متعصبانہ خیال نہیں کرتے ہیں۔ بلکہ وہ اس بات سے خوف زدہ نظر آئے کہ مغربی علوم پڑھنے والے مسلمان نوجوان

جوان تصانیف سے متاثر نظر آتے ہیں وہ کوئی غیر فطری بات نہیں ہے۔ کیونکہ تنقیدی فہم و فراست کے لیے ان کے پاس کوئی بنیادی عربی مآخذ مصادر تک ان کی رسائی ممکن نہیں ہے۔

اس نظریہ کے پیش نظر انہوں نے کلا سکی انداز میں سیرت مطہرہ کو پر کھنے اور دیکھنے کے عناصر کو ابھارا۔
اور جو عناصر انہیں سیرت کے ابتدائی ادب میں قابل اعتاد نظر آئے ان کی بالتر تیب درج بندی کی۔ آپ سیر قالنبی منگاللی کی میں ان صحیح احادیث کو شامل کیا جن کی سند حضرت عبد اللہ بن عمر، حضرت عمرو بن العاص، حضرت علی اور حضرت انس رضی اللہ عنہم اجمعین سے متعلق تھیں۔ دستاویزات میں مکتوبات جو آپ نے بادشاہوں کے نام کھے۔ صلح حدیدید انہوں نے تقریباً 1500 صحابہ کے ناموں کو شامل کیا ہے۔

انہوں نے واقدی کے افسانوی مواد کو جعلی قرار دیا اور اس کے مقابلہ میں اسحاق ابن راہویہ پر اعتماد کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔اسی طرح شبلی نعمانی نفتر سیر ہ کے جاراصول مقرر کرتے ہیں:

- 1- قرآن حکیم میں رسول پاک مُنَّالِیًٰ اِنْ کے میات مبار کہ کے متعلق جو کچھ ملتاہے۔وہ روح حقائق ہیں۔
- 2- صحاح ستہ میں جو شہادت ملتی ہیں اور خاص طور پر صحیح بخاری میں ادب سیرت کے حوالے سے جو مواد موجود ہے۔ اسے دیگرروایتی مواد پر تقدم حاصل ہے۔
  - 3- ابتدائی ماخذ میں طبری، ابن سعد اور ابن اسحاق پر اعتماد کیا۔
- 4- اوریہ کوشش کی جائے کہ جو مغربی مورخین کے نظری مفروضات کو درست کیا جائے جو انہوں نے غیر انتقادی ادب سیرت کے حوالے سے قائم کئے۔ <sup>1</sup>
- مولا ناشلی نعمانی رسول اکرم مَنَّاتِیْمِ کی حیات مبار کہ کو اسلامی اخلاقیات اور عقیدہ، اصول عمرانیات کے کلیدی پہلو کے طور پر دیکھتے ہیں۔رسول کریم مَنَّاتِلْیُمِ کی زندگی اور سیر ت مطہر ہ اخلاقی پہلوؤں کی نمائندہ ہے۔

### غیر مسلموں کے ساتھ موالات کامعاملہ

مولانا شبلی نعمانی اقتصادی شظیم اور غیر مسلموں کے ساتھ پہلو جو تمثیلی حکایات پیش کرتے ہیں۔اس میں عمر فاروق کے اصول زندگی کو بنیاد قرار دیتے ہیں۔ اس ضمن میں عمر فاروق کی حیات مبار کہ کو اسلامی عدل اور مثالی بہبود کی علامت قرار دیتے ہیں۔

" حضرت عمر فاروق کی زندگی اسلامی نظام مدنی اور غیر مسلموں کے ساتھ مل جل کر زندگی گزارنے کی بنیاد قائم کرتی ہے۔ صلح نامہ نجر ان میں اسلامی ریاست اور غیر مسلم رعایا کا در میان اخلاقی ذمہ داریوں اور اُن کے حقوق کی نشاند ہی کرتا ہے۔ مثلاً ان کی مذہبی رسومات کی ادائیگی کی ضانت، ہیر ونی حملوں سے حفاظت، ان کے زمینی

محصول کومعاف کر کے جزبیہ کی ادائیگی اور تجارتی مفاہمت کی حفاظت کی ذمہ داری۔"1

شبلی نعمانی اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ تاریخی اسلام میں مسلموں اور غیر مسلموں کے لیے قانون فوجداری ایک ہی رہاہے۔ کیونکہ حضرت عمر فاروق نے اپنے دور حکومت میں کسی مسلمان کے لئے کسی غیر مسلم کی غیر منقولہ جائیداد کو اپنے قبضے میں لیناناجائز قرار دیا۔اور اسی عمل کے اجراء میں صلح نامہ نجران طے پایا۔

شبلی نعمانی اس بات کو حقیقتاً تسلیم کرتے ہیں کہ تاریخ میں حاکموں کی طرف سے محکوموں کو کبھی مساویانہ حقوق حاصل نہیں ہوئے۔ <sup>2</sup> اگر اسلام سے پہلے کی تہذیبوں کو پر کھا جائے تو معلوم ہوگا کہ مفتوح اقوام کے ساتھ جانوروں سے بدتر رویہ اختیار کیا گیا۔ اسلامی تہذیب کویہ برتری حاصل ہے کہ دیگر کے مقابلہ میں رواداری اور یکجتی کی قائل نظر آتی ہے۔

رسول الله مَنَّ اللَّهُ مَنَّ اللَّهُ مَنَّ اللَّهُ مِن مدینہ کے یہودیوں کے ساتھ جو کاروائیاں کی گئیں وہ تاریخی صور تحال کے پیش نظر کی گئیں۔ بعد کے زمانہ میں اس کی کوئی سیاسی یا شرعی اہمیت واضح نہیں ہوتی۔ اسلام میں موقع محل کی مناسبت سے کسی بھی اسلامی ریاست میں روابط قائم کئے گئے۔

"جزیہ کے متعلق وہ اس بات سے استدلال کرتے ہیں وہ ایک فوجی اخراجات کو پورا کرنے کے لئے لگایا گیا۔ جہاد کے لیے خدمات چونکہ دفاعی ہوتی ہے اس لئے یہ ہر مسلمان کے لئے لاز می نہیں۔ عسکری خدمات کے عوض مسلمانوں کو جزیہ سے مشتکی قرار دیاجانا منطقی طور پر جائز ہے۔ شبلی نعمانی اس موقف کو اختیار کرتے ہیں کہ کسی بھی مسلم ریاست میں غیر مسلموں سے دفاعی خدمات لیناسر اسر ظلم ہے۔ "3

وہ صرف مالی امداد سے اس خدمت کو سر انجام دے سکتے ہیں کیونکہ کسی بھی مسلمان ریاست میں اسلامی قوانین کی روسے ان کی اقدار اور رسم ورواج کا تحفظ ریاست کی ذمہ داری ہے۔ یہ خدمات سر انجام دیناچاہیں تو جزیہ سے مشتنی قرار دیئے جائیں گے۔ جزیہ کا اخلاقی جواز پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ غیر مسلم اسلامی ریاست وسلطنت کی مدافعت میں عسکری خدمات سر انجام نہیں دیتے اور ایک معمولی رقم جزیہ کے طور پر اداکرتے ہیں۔ وہ مسلمانوں ہی کی طرح رفاہ عام کے اداروں سے مستفید ہوسکے ہیں۔

# کلاسیکی علوم کی تجدید کی ضرورت

شبلی نعمانی ایک جدیدیت پسند روایتی ذہن کے حامل شخصیت تھے وہ یورپ کے سائنسی نظریات سے پیدا ہونے والے ابہام کے مقابلہ میں ذاتی طور پر عقلیت پسند انہ جو ابات کے ذریعے مصالحت کے لئے تیار رہتے۔ان کے

> 1 نعمانی، شبلی، مولانا، **الفاروق** (دار الاشاعت: کراچی، 1992ء)، ص 101 2 نعمانی، شبلی، **سیرت النی مثل نیخ** مین دارد 3 نعمانی، شبلی، مولانا، ح**قوق الذمین** درار المصنفین: اعظم گڑھ)، ص 25

نز دیک دور متوسط اور عقلیت پیندی کامسلم علم الکلام ایک دوسرے کے مقابلے میں متر ادف حیثیت رکھتا ہے۔وہ کسی حد تک فطرت کے متعلق غور وفکر کرنے کو ترجیج دیتے ہیں۔

وہ اس جامد تاریخی نقطہ نظر کے قائل میں کہ جو علم الکلام دسویں سے تیر ہویں صدی عیسوی تک اثر انداز رہاوہ آج بھی اسی طرح موثر ہونا چاہئے۔ علم الکلام کے کلاسیکی تصورات کو وقت کے تقاضوں کے مطابق قابل فہم بنا نے کے لیے موجو د اصطلاحات میں از سرنوبیان کیا جانا چاہئے۔

شبلی، علم الکلام کو دوبنیا دی اور مختلف نوع میں تقسیم کرتے ہیں:

- 1- ایساعلم الکلام جومذ ہبی مکاتیب کے باہمی اختلافات و تنازعات کا حامل ہے۔
- 2- دوسر اوہ جو یونانی فلاسفی کی روک اور مختلف چیلنجز کو قبول کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو۔
- 3- شبلی نعمانی کا جھکاؤ اور دلچیبی دوسری قشم کی طرف جو اپنے انداز آزادی اور دور جدید کے اثرات کو قبول کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔اس کی تشکیل نوکی ضرورت ہے۔

مولانا شبلی اور سر سید احمد خان الغزالی کو متوسط زمانہ کے علم الکلام اور موجودہ دور کے مذہبی تفکر کی عقلیت پیندانہ اہمیت کے مابین ایک خاص کڑی سبجھتے ہیں۔ کیونکہ الغزالی اس بات پر پکایقین رکھتے ہیں کہ جب تک کوئی مسلمان اس بات کی گواہی دیتارہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور رسول اللہ کے آخری رسول ہیں اسے غیر مسلم نہیں کہاجاسکتا خواہ وہ اینے نظریات وافکار میں کتنے ہی ملحد انہ نظریات کا قائل ہو۔

جدید علم الکلام کے لیے اسلامی اساسیت کی از سرنو تعبیر و تشریح میں الغزالی کی طریقت اور شریعت کے امتزاج کی کوشش اپنی جگد پر مسلم اور خاص توجہ کی حامل ہے سر سیداحمد خان کی وحی اور وجدان کی تعبیر کی اصل بھی شبلی کوغزالی کے ہاں ملتی ہے جس سے آزاد نہ تفکر کی حوصلہ افزائی ہوتی ہے۔

"علم الکلام در حقیقت منهاجنات درجه رکھتاہے جو اسلامی اصولوں کی روح اور اس کی اہمیت کی تعبیر و تشریح پیش کر تا ہے۔ روح و حی کی طرح ہمیشہ اخلاقی وجدان کے تحت کام کرتی ہے۔ جو خیر اور شرییں تمیز پیدا کرتی ہے۔ کیونکہ روح انسانی کا تعلق بنیادی طور پر اخلاقی ہے جو اسے روح حیوانی سے متاز کرتاہے۔ "1

ان آراء وافکار کی روشنی میں مولانا شبلی نعمانی جدیدیت سے متاثر ایک روایت پسند کے روپ میں نظر آتے ہیں۔ کیو نکہ وہ احادیث کی صحت کی قبولیت کے سلسلہ میں جدیدیت پسندوں کے معیار کو قبول کرتے ہیں اور اسی پر احادیث صححہ کی سند کو پر کھتے ہیں۔ راویوں کی تعداد کی بجائے وہ متن کو عاقلانہ زاویہ پر جانچتے ہیں۔

### ندوه العلماء كي فكرى جدوجهد

علمائے کرام میں کچھ ایسے لوگ بھی موجود بھی تھے جنہوں ندوۃ العلما کی مخالفت کی لیکن پھر ایسے لوگ بھی پیدا ہوئے جنہوں نے جنہوں ندوۃ العلما کی مخالفت کی لیکن پھر ایسے لوگ بھی پیدا ہوئے جنہوں نے اس بات کو محسوس کیا کہ مدارس کا نصاب ایسا ہوناچاہئے جو ضروریات زمانہ کے مطابق ہو۔ قدیم علماء اور علی گڑھ کے در میان ایک تعلیمی اور مذہبی روابط کو قائم کیا جاسکے۔ چنانچہ اس مقصد کے حصول کے لیے ندوۃ العلماء 1894ء میں لکھنومیں قائم ہوا۔ جن مقاصد کو مد نظر رکھ کرندوہ کا قیام عمل میں لایا گیاوہ درج ذیل ہیں:

- 1۔ علمائے کرام کے باہمی اختلاف کار فع اور اختلافی مسائل کے رد کا پوراانسداد۔
- 2\_ نصاب تعلیم کی اصلاح، شائستگی اطوار اور تهذیب اخلاق، علوم دین کی ترقی وغیر ہ۔
  - 3۔ برصغیر کے مسلمانوں کی اصلاح و فلاح سیاسی اور ملکی معاملات سے علیحد گی۔
- 4۔ ایک ایسے جامعہ کا قیام جس میں علوم وفنون کے علاوہ عملی صنائع کی بھی تعلیم دی جائے۔
  - 5\_ دارالا فتاء كا قيام\_

ان مقاصد کے پیش نظر ایک ایسے ادارے کی بیناد رکھ گئ جس میں مسلمانوں کی زندگی میں پیش آمدہ مسائل کے حل کے لئے کا وش کرنا اور حالات کی کشیدگی کو درو کرنا تھا۔ تاکہ ایک سازگار ماحول ترتیب دیا جاسکے۔اس عمدہ خیال کے محرک تو مولوی عبدالغفورڈ پٹی تھے۔گر اس کی تکمیل کا سہر امولوی سید محمد علی کا نیوری کے سرجا تاہے۔

مغربی تدن کی اشاعت نے مشرق خصوصاً بر صغیر میں ایک کشکش پیدا کر دی ایک طرف روایت پیندی اور دوسری جدید اصول وضوابط اور قواعد نظر آئے۔ ایسے حالات میں تین طبقات نے اس خلا کو پورا کرنے کی کوشش جاری رکھی۔

1۔ وہ طبقہ جنہوں اپنی روایات کو نہیں چھوڑا اور اپنے تقلیدی رسوم و خیالات میں سختی کے ساتھ کے ساتھ قائم رہااور کسی بھی طرح کی کیک اور حرکت اس میں نہیں یائی جاتی۔

2۔ دوسر اطبقہ وہ جس نے مغربی تدن اور الیبی آب وہوا میں پر ورش پائی وہ متعصب اور جاھل علاءاور عوام الناس کے عقائد کو اسلام سمجھتا ہے۔اور انھیں ترقی میں مانع دیکھ کر منوحش اور مضطرب رہا۔

3۔ تیسر اطبقہ ایک معتدل فکر و نظر کا حامی رہایہ ان دونوں کناروں کے لیے سبط ہے۔ یہ طبقہ نہ پہلے کی طرح تقلید اور جامد تقلید کا قائل رہااور نہ ہی اپنے آپ کو مغربی اصول وضوابط کے اور مغربی تہذیب کے سیاب میں

بہایا۔ اس کا اعتقادیہ ہے مغرب کی وہ تمام خوبیاں حاصل کی جاسکتی ہیں. بغیر اس کے دین اسلام کی خالص اور حقیقی روح کو کو کی تھیس پیچائی جائے۔ برصغیر میں بہے "معتدل فکر و نظر "کے حامی طبقہ کا فقد ان نہیں رہا۔

ندوۃ العلماء کا تجربہ کئی لحاظ سے برصغیر کے مسلمانوں کے لیے بڑاا ہم تھا۔ لیکن بیہ تجربہ پوری طرح سے کا میاب نہیں ہوسکا۔اس کی وجہ اس کے مقاصد کے تیمیل میں کوئی د شواری یا بے توجہی نہیں بلکہ شخصی نفاق تھا۔

مولانا شبلی نعمانی کے زمانے میں ندوۃ العلماء نے خاصی کامیابیاں حاصل کیں، لیکن بعد میں مختلف اندرونی خرابیوں کی وجہ سے ادارہ اپنے مقاصد کے حصول میں ناکام رہا۔ ان اندرونی خرابیوں میں مالی بدانظامی اور وسائل کی کمی، انتظامی امور میں علاء کے در میان اختلافات، نصاب کی تجدید کے معاملے پر آراء کا طکر او، روایت پیند اور جدت پیند علاء کے در میان کشیدگی، اور طلباء کی تربیت کے نظام میں کیسانیت کا فقد ان شامل شھے۔

ندوۃ العلماء کی نمایاں ناکامیوں میں مغربی اور مشرقی علوم کے در میان توازن قائم کرنے میں ناکامی، جدید تقاضوں کے مطابق نصاب کی تشکیل نو میں ناکامی، ملک کی سیاسی و ساجی صور تحال کے مطابق طلباء کی تربیت میں ناکامی، علمی معیار کو بر قرار رکھنے میں دشواری، اور معاشرے کی تبدیل ہوتی ضروریات کے مطابق اپنے آپ کو ڈھالنے میں ناکامی شامل تھیں۔ یہ تمام خرابیاں اور ناکامیاں مولانا شبلی نعمانی کے دور کے بعد واضح طور پر سامنے آئیں اور ادارے کی ترقی میں رکاوٹ بنیں۔

مولانا شبلی نعمانی کے ذریعے ندوہ کوبڑا فیض حاصل ہواایک علی گڑھ سے اور دوسر امصر سے شبلی نے قیام علی گڑھ میں مغربی افکار مغربی درس و تدریس اور علوم جدیدہ اور مستشر قین کی کتب سے جو واقفیت حاصل کی اس کافائدہ ان کے طلبہ تک پہنچا اور "خطبات احمد بیہ" کے ذریعے سرسید احمد خان نے مغربی نکتہ چینیوں کا جو اب دیا۔ مصری اہل علم سے سکھنے کا موقعہ انہیں دوران ملازمت مصر جانے کے اتفاق سے حاصل کیا۔ ندوہ نے مصر سے کسب فیض حاصل کیا۔ اور اس کی بدولت اسے علما پیدا ہوئے جن کی نظر زمانہ رفتار پر رہتی وہ ایک خاص اسلوب کے تحت قوم کی علمی ضروریات کو یوراکر ناچا ہے تھے۔

مولانا آزاد خود کئی وقت تک ندوہ میں مقیم رہے اور اس سے مستفید ہوتے رہے۔ اگرچہ وقت کے ساتھ ندوہ کا چراغ مد هم ہوا۔ لیکن اس نے اعظم گڑھ اور میں جو شمعیں جلائیں وہ پوری آب و تاب سے روشن ہوئیں۔ لیکن شبلی نعمانی اور دیگر رفقاندوہ کو جیساد یکھناچاہتے تھے ویسانہ دیکھ سکے: میر انصب العین ایک مذہبی انجمن

ہے ندوہ ہو سکتا تھا۔ لیکن بیراپنے مقاصد واہداف کو پورانہ پہنچ پایا۔ 1

لیکن ندوہ فقط توسیع علم اور ترقی و اصلاح کا مر کزنہ رہا اور قدیم و جدید کی چیلنج کو پورا کرنے سے قاصر رہا۔
انیسویں اور بیسویں صدی اپنے مذہبی اور سیاسی اتار چڑھاؤ فکر اور اصلاح کی کشکش کا دور رہا۔ اور تین جہات کی قیادت نظر آئی جس میں اپنے حصہ کی ذمہ داری کو نبھانے کی پوری کو شش کی گئی۔ احیائے مذہب اور دین کی ضرورت کو محسوس کرتے ہوئے متعدد شخصیات نے اپنا کر دار بخوبی نبھایا ہے۔ مخصر آید کہ مغربی آمریت اور مسلمانوں کی بدحالی نے اس سوچ کو پروان چڑھایا۔

### علامه محداقبال (1876ء-1938ء) اور مسلم نشاة ثانيه

محد اقبال ایک ساسی مفکر، شاعر اور فلسفی کی حیثیت سے بر صغیر میں بیسویں صدی کی مذہبی اور اسلامی فکر پر اسی طرح چھائے جیسے کہ سر سید احمد خان انیسویں صدی میں ایک نمایاں حیثیت کے حامل رہے۔ محمد اقبال نے برصغیر کے مسلمانوں کی مذہبی، سیاسی اور معاشرتی حالات پر ایسے موضوعاتی مسائل کے حل کے لیے آفاقی جہات کو متعارف کروایا۔ ان کی شاعری فطرت کی عکاس اور ان کی نظموں میں ہندوستانی قومیت کارنگ بڑا نمایاں رہا۔ اسلام کے کلاسکی علوم کی نمائندگی آپ کا اسلوب بیان کارہا۔

محد اقبال نے 1905ء سے 1908 تک حب یورپ میں قیام کیا تو ان کار حجان بڑے واضح طور پر ہندوستانی قومیت سے اسلامی رنگ تہذیب جیسے بین اسلامیت کی طرف ماکل ہوا۔ انہوں نے بڑی شدت سے اس بات کو محسوس کیا۔ برصغیر مسلمانان ہند جس فکری اور عملی مسائل سے دوچار ہے۔ ان کے حل کے جامع اور مربوط فکری نظام کی ضرورت ہے۔ ان کے حل کے خطبات میں مربوط اور منضبط طریقہ سے اسلام کے مذہبی افکار کی تشکیل نوکی مات کی۔

# اسلامی اقدار کی عالمگیری

علامہ محمد اقبال اسلام کے مذہبی افکار کی جس تشکیل نوکی بات کی اس کو ایک کلید کے طور پر سیجھنے کی کوشش کی جائے تو وہ اسلام کو ایک متحرک اور ارتقاء پذیر تصور کرتے ہیں۔ لیکن وہ "اصول" کو بھی مد نظر رکھے ہوئے تغیر کے جائے تو وہ اسلام کی بات کرتے ہیں۔ انہوں نے تخصیل علم کے طریقہ کار میں مجموعی طور پر تجربات کو بنیادی اہمیت دی اور لفظ کے مقابلہ میں عمل کو مقدم رکھا۔

عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہنم بھی یہ خاکی اپنی فطرت میں نانوری ہے نہ ناری<sup>1</sup>

علامہ محمد اقبال کی مسیحائی صرف برصغیر کے مسلمانوں کے لیے نہ تھی بلکہ پوری دنیا کے مسلمانوں کے لئے تھی۔وہ اپنی تنقید سے اسلامی دنیا کوایک نئی صورت دینا چاہتے ہیں۔

انہوں نے اپنے خطبات میں اسلام کو ایک عالمی آئیڈلوجی (Ideology) کے طور پر پیش کیا۔ اور پوری دنیا کے مسلمانوں کو زندگی کی تین بنیادی اقدار، قوت مساوات اور حریت پر متحد ہونے کی دعوت دی کیونکہ ان کے مسلمانوں کو زندگی کی تین اقدار پوری مسلمان امت کو متحد اور کیجاہونے کے تصور کو ممکن بناتی ہیں۔ یہ بات مکمل طور پر واضح ہے کہ اقبال پوری طرح مشرق کی سرچشمہ فکرسے سیر اب تھے لیکن ان کی فکر پر مغرب کی فکر کا گہر اانز رہا۔ جو کہ ان کے خیالات جس سے محسوس کیا جا سکتا ہے۔ جس کا اظہار انہوں ہے حطابات میں برملا طور پر کیا ہے (وہ فشلے، نطشے اور برگسان) ہیں۔

برگسال کی فکرسے اقبال نے وقت کی حیثیت کی وضاحت کی جیسے ماضی حال اور مستقبل میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ علامہ اقبال نے مسلمانوں کی فکری نشاۃ ثانیہ اور تمام روحانی مسائل کے حل کے لئے اسلام کی حقانیت کی وضاحت اپنی نظموں میں شاعری کے ذریعہ سے بھی کی۔اوراس ضمن میں جوایک بہترین کاوش نظر آتی ہے۔ آپ کی اصلاحی اور تجدیدی فکر کونٹر میں بیان کرنے والی کتاب آپ کے انگریزی خطبات کا مجموعہ ہے جس کا عنوان تشکیل اصلاحی اور تجدیدی فکر کونٹر میں بیان کرنے والی کتاب آپ کے انگریزی خطبات کا مجموعہ ہے جس کا عنوان تشکیل جدید النہیات اسلامیہ یعنی "The Reconstruction of Religious Thought in Islam" رکھا گیا ہے۔

اقبال کے انگریزی خطبات میں جس میں ان کی مذہبی فکر ابھر کر سامنے آتی ہے۔علامہ محمد اقبال کے ان خطابات کو دنیا میں ہونے والی ترقی ارتقا پذیری اور جدید فکر کی وضاحت کے لحاظ سے جدید علوم سے تعلق رکھنے والے انسان کی ذہنی ہم آ ہنگی کے لیے پیش کیا گیا:

"In these lectures, which we hate were undertaken at the request of madras Muslim association and deleted at Madars, Hydrabad and Aligarh I have tried to mint though partially, demand by urgent attempting to reconstruct Muslim religious philosophy. To with due regard of this philosophical tractions Islam recent developments in the various domains of human knowledge."<sup>2</sup>

<sup>1</sup> محد اقبال، علامه ، **مانگ درا، (ایجو کیشنل یک باوس، علی گڑھ: 1996ء) ص129** 

<sup>2</sup> Muhammad Ibal, *The Reconstruction of Religious thought in Islam* (Iqbal Academy: (Lahore), Preface

# اسلام كاعلمي وفكرى روبيه

دور جدید میں پیش آنے والے یارو نماہونے واقعات نے انسانی ذہن کی تنقیدی حس کو مذہب کے بارے میں زیادہ استعال کیا گیا ہے۔ اس سارے معاملے میں اسلام نے وحی و عقل کے امتز اج کا نقطہ نگاہ متعارف کروایا۔
اسی بنیاد پر مسلمانوں نے ماضی میں شاندار کا میابی کی حاصل کی۔ علامہ اقبال بھی عقل اور وجدان کو نمایاں اہمیت کا حامل تصور کرتے ہیں۔ اور وہ مذہب کے بارے میں بطور بذریعہ علم بحث کرتے ہیں۔ اور اس بات کی وضاحت کرتے ہیں کے دیگر علوم کی طرح مذہب علم کا ایک ذریعہ ہے۔ جو تمام علوم سے مستند ہے۔

اِس منهج میں وحی، روحانی کی تجربات، علمی تحاریک، خرد اور وجدان سب شامل ہے۔ وہ اس بات کا دعوی کرتے ہیں کہ وجدان عقل کی ایک اعلی ترین شکل ہے۔ وہ اس کا دشمن کسی صورت نہیں ہے مذہب جو کہ وجدان کے ذریعہ سے آبال فہم ہے۔ کیونکہ خرد اور وجدان دونوں عقل کے ذریعہ سے قابل فہم ہے۔ کیونکہ خرد اور وجدان دونوں عقل کے مستند ذرائع ہیں۔ کیونکہ انسانی ذہن کی تعریفات میں بنیادی صفات زمان و مکان اور وجدان کی جانب حرکت کرتا ہے۔ جو کہ سراسر مذہب کاہی طریقہ عمل ہے۔

اس سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے اللہ کے تھم کے تحت اس کی تخلیق کی گئی کا نئات اپنے اندر ارتقاء
انقلابی طاقت اور ارتقاء کی اہل اور قابل ہوتی ہے۔ اور انسان اسے فتح کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ انسان زمین پر اللہ
کا نائب مقرر کیا گیا ہے۔ اس منصب کے تحت وہ ارتقا کی بلندی پر کھڑا ہے۔ اور اس ارتقاء پذیری کے عمل میں اگر
انسان پہل کرتا ہے تواللہ کی طاقت اور مدداس کے ساتھ ہو جاتی ہے:

"It is the lot man of to share in the deeper aspirations of the him universe around and to shape his own that. Destiny now by adjusting the universe, himself to it's now by putting these this energy whole to could its forces. To his oven ands and purposes. And in this process of progressive change God becomes. Co-worker with him provided man takes the initiatives."

﴿ إِذْ يُوحِي رَبِّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَنَبِّتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَأُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفُرُوا الرِّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الْأَعْنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلِّ بَنَانٍ ﴾ 2 كَفَرُوا الرِّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الْأَعْنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلِّ بَنَانٍ ﴾ 2

(جب اے محبوب تمہارارب فرشتوں کو وحی بھیجتا تھا کہ میں تمہارے ساتھ ہوں تم مسلمانوں کو ثابت رکھو عنقریب میں کا فروں کے دلوں میں ہیبت ڈالوں گاتو کا فروں کی گر دنوں سے اوپر مارواور ان کی ایک ایک ایک پور پر ضرب لگاؤ)۔

مذہب انسان کو وہ طریقہ کار فراہم کرتاہے جس کو بروکارلا کر انسان اپنے لیے فعال سر انجام دیتاہے اور اس سے فائدہ اٹھا تاہے۔ محمد اقبال اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ تصوف کسی بھی شے کی حقیقیت کی جانچ پر کھ کے لیے اسی طرح جائزہے طریقہ کارہے جس طرح عقلیت پہندی اگر چہ ان دونوں کا طریقہ کار مختلف ہے۔

#### تصور زمان و مکان ، حرکت اور انقلاب

علامہ محمد اقبال اس بات سے استدال کرتے ہیں کہ قر آن حکیم نے اگر سب سے جاندار اور ٹھوس موضوع کی حقیقت پر زور دیا ہے تو اس کا تعلق انقلاب اور حرکت کے اصول پر ہے۔ کیونکہ قر آن حکیم زندگی کے مختلف مراحل میں قر آنی حقیقت کا واضح اور قطی سراغ فراہم کر تا ہے۔ زمان کا تعلق بیانام دراصل عرصہ زندگی ہے۔ اور خودی کا تعلق عرصہ قیام سے ہے۔

کسی بھی تہذیب میں زمان کا تصور زندگی اور موت کی حثیت رکھتا خاص طور پر اسلام میں اس کا مطلب لا محدود تک قربت اور رسائی حاصل کرنا ہے۔ قر آن حکیم کاسب سے اولین مقصد انسان اور خدا کے در میان مختلف جہات میں رابطہ کا بلند تر شعور پیدا کرنا ہے۔ آزاد تخلیقی حرکت کی سب ہے واضح مثال بے آواز اس کا کنات کی جنبش و حرکت ہے۔اور دن اور رات کا لامتناہی سلسلہ ہے جو اللہ کی نشانیوں میں بڑی واضح نشانی اور دلیل ہے۔

اقبال کے بقول شعور کے اس تجربے سے بیہ بات واضح ہے کہ پوری کا ئنات ایک آزاد اور تخلیقی حرکت ہے۔ اور اگر زندگی کے تسلسل کو دیکھا جائے تووہ محض اعمال توجہ ہے شعوری اور لا شعوری مقصد کے بغیر اس توجہ کا عمل کوئی مقصد نہیں رکھتا۔ زمان مکان در حقیقت فکر کی اس مختلف تغیرات سے متعلق ہے۔ جو اللہ واحد کی آزادانہ خداق توانائی ہے اور اس کا تعلق اللہ کی ذات کو عقلی پیرائے میں سمجھنے سے ہے۔ قر آن حکیم نے اس دین کی شکمیل کا علان کیا جس نے پہلی مرتبہ انسانیت کو ایک متحرک کا ئنات کا تصور فراہم کیا۔

قرآن کیم کے مطابق کا نئات اپنے اندر فروغ پذیری کی صلاحیت رکھتی ہے اور اس کی اصل متناہی اور حرکی ہے علامہ محمد اقبال نے اپنے خطبہ مسلم ثقافت کی روح (The Spirit of Muslim Culture) میں اس بات بطور استدلال پیش کیا کہ اس کے سبب اسلامی ثقافت کی اصل روح بیدار ہوتی ہے جس کا مطلب ہے ہے کہ ہر لمحہ اور ہر کخطہ بڑھتی اور نشو و نما پاتی ہوئی کا نئات ہے جس سے اسلامی فکر کے تمام پہلواس تصور سے آ ملتے ہیں کہ کا نئات کا ہر اسلوب متحرک ہے۔ اور دین اسلام ایک ثقافی اور متحرکت تحریک کی حیثیت سے اس نظر ہے کو مستر دکر تاہے کہ اسلوب متحرک ہے۔ اور دین اسلام ایک ثقافی اور متحرکت تحریک کی حیثیت سے اس نظر ہے کو مستر دکر تاہے کہ

#### کا ئنات قدیم اور ساکن ہے۔ <sup>1</sup>

ہرا یک چیز کی اصل روحانی ہے۔ اور اللہ تھم سے اپناوجو در کھتی ہے۔ علامہ محمد اقبال نے دراصل اللہ کاایک تخلیقی تصور پیش کیا۔ یعنی اس حوالہ سے اس کے تخلیقی امکانات کی کوئی حد نہیں۔ ہر روز اس کی وسعت اور پھیلاؤ میں اضافہ ہور ہاہے۔ گویا ایس کوئی چیز نہیں جواللہ کی تخلیقی صعایت سے باہر اپناوجو دہ رکھتی ہو۔ یا کوئی ایس چیز جواللہ کی تخلیقی صلاحیتوں کو محد ود کر سکے۔

# توحيد مركز فكر

علامہ محمد اقبال الہیت کے تصور کو اس انداز میں پیش کرتے ہیں کہ اگر ہم کا کنات کی تخلیق اور اس کے دیگر متعلقات کو دیکھیں تو بڑی شدت سے اس بات کی وضاحت ہوئی کوئی انفرادی اور خودی مطلق ہستی ضرور موجود ہے۔جو اس سارے نظام کو جاری رکھے ہوئے ہے اور عقل اس بات کی وضاحت کرتی ہے کہ کوئی ایسا وجو د ضرور موجود ہے جس کے علم کے تابع ہے۔ محمد اقبال خودی مطلق کے وجو د کو اللہ کی ذات سے جوڑتے ہیں۔ سورۃ الاخلاص میں خودی مطلق کو اللہ کی ذات سے جوڑتے ہیں۔ سورۃ الاخلاص میں خودی مطلق کو اللہ کی ذات سے جوڑتے ہیں۔ سورۃ الاخلاص میں خودی مطلق کو اللہ کی ذات سے جوڑتے ہیں۔ سورۃ الاخلاص میں خودی مطلق کو اللہ کی ذات سے جوڑتے ہیں۔ سورۃ الاخلاص میں خودی مطلق کو اللہ کی ذات سے جوڑتے ہیں۔ سورۃ الاخلاص میں خودی مطلق کو اللہ کی ذات سے جوڑتے ہیں۔ سورۃ الاخلاص میں خودی مطلق کو اللہ کو دی مطلق کو اللہ کی دیکارا ہے۔

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ اَحَدُ 0 اَللَّهُ الصَّمَدُ 0 لَمْ يَلِدْ وَ لَمْ يُولَدْ 0 وَ لَمْ يَكُنْ لَه كُفُواً اَحَدُ ﴾ 2 (ثم فرماؤوه الله ہے وہ ایک ہے اللہ بنازہ نیازہ نہ اس کی کوئی اولاد اور نہ وہ کسی سے پید اموا اور نہ اس کے جوڑ کا کوئی )۔

الله كا تصور اس بات كى واضح دليل ہے كہ اليى لا ثانی انفرادیت والی ذات جو بقائے نسل كی محتاج نہيں ہے اور جس كا خاتمہ كسى صورت ممكن نہيں۔ محمد اقبال كے نزديك سورہ اخلاص عيسائيت كے عقيدہ تثليث كارد نہيں بلكہ وجود بارى تعالىٰ كى انفرادیت اور احدیت كابیان ہے۔ سورۃ الاخلاص كا مقصد اس بات كی دلیل ہے كہ بیہ سورہ محض عقیدہ تثلیث كارد نہيں بلكہ اللہ كے واحد كامل ہونے كو واضح كرتا ہے۔ 3

یہاں گیرائی اور گہرائی کامعاملہ کی وضاحت نظر آتی ہے کہ فکر اقبال اس بات کا استفہام ہے کہ اللہ کی ذات کا وجود کا نئات کی ہر شے کے خاتمہ سے نہیں ہے۔ کیونکہ اللہ کی ذات الی ہے جیسے اپنی بقاء کے لئے کسی بیرونی سہارے کی ضرورت نہیں ہے۔ اس کی احدیت والہیت اسے ہر عیب اور نقص سے پاک ہے۔ بقول برگسال کہ انسان اپنی نسل بڑھانے کے لئے توارت کے مراحل سے گزر تا ہے۔ جبکہ اللہ کی ذات الیم کسی چیز کی مختاج نہیں۔ 4

<sup>1</sup> تنولى، طاہر حمید، معاصر تہذیبی مشکش اور فکر اقبال (اقبال اکاد می پاکستان:2013ء) ص200

<sup>2</sup> الاخلاص 1:112-4

<sup>3</sup> خليفه عبدالحكيم، دُاكٹر، خطبات تلخيص اقبال، (بزم اقبال: لاہور، 1988ء)، ص64

اللہ کی احدیت کی مثال انسانی ارتقاء سے پیش نہیں کی جاسکتی ہے۔ انیت کا ملہ کی یہ خصوصیت اللہ کی احدیت کے تصور کا ایک بنیادی جزہے تا کہ فرد کا مل کے صحیح تصور میں کسی بھی قسم کا کوئی شک وشبہ باقی نہ رہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات کی نوعیت روحانی ہے وہ ہر طرح کی اشیاء کا احاطہ کئے ہوئے ہے۔ علامہ محمد اقبال اس بات سے استدلال کرتے ہیں اس کا کنات کا وجود کسی حادثہ کا مرہون منت نہیں جس کے کوئی آغازیا انجام ہو بلکہ خالق اور مخلوق کی دوئی کا اصل سبب اور وجہ ہماری سوچ ہے۔ اللہ کی احدیت میں نہ کوئی تغیر ہے اور نہ کوئی تبدل یہاں تک کہ ہر تصور بعض او قات ابدیت سے بالاتر معلوم ہو تا ہے۔ اس کی ابتدایا انتہا کا تعین کرنانا ممکن ہے۔ اللہ کا علم قدرت کا ملہ وسیع ہے اللہ کے نزدیک فکر اور عمل، تخلیق کا عمل اور مانے کا عمل کیساں متر ادف ہے۔ ا

## تخليق آدم اور هبوط كالمقصدعالي

علامہ محمد اقبال اس بات سے استدلال کرتے ہیں ہبوط آدم کسی اخلاقی ہستی یا گراوٹ کا نام نہیں ہے بلکہ یہ انسان کے سادہ شعور سے شعور خودی کی طرف پہلا سفر ہے۔ جو اس کے وجود کی کمزوری کے باعث اس کے اندر موجود ہے یہ اس بیداری کے عمل کا نام ہے جوانسان اپنے اندر نجی علتوں کے باوجود محسوس کرتا ہے۔

دراصل ہبوط آدم ایک ایسے معاشرتی نظام کے وجود میں آنے کی طرف اشارہ جس میں انفرادیت اور مرضی کے امکانات موجود ہوں۔ ایک ایسے فطری نظام کا اظہار ہے جس میں فطرت کے محدود ہونے کے باعث ایچھے اور برے دونوں عناصر اپنی جگہ رکھتے ہوں۔ اور بیہ فطری تصادم بقول محمد اقبال اس آیت کے معنی ومفہوم میں پوشیدہ ہے:

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْاَمَانَةَ عَلَى السَّمُوٰتِ وَ الْاَرْضِ وَ الْحِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَّحْمِلْنَهَا وَ اَشْفَقْنَ مِنْهَا وَ اَشْفَقْنَ مِنْهَا وَ حَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّه كَانَ ظَلُوْمًا جَهُوْلًا ﴾ 2

(بے شک ہم نے امانت پیش فرمائی آسانوں اور زمین اور پہاڑوں پر تو اُنہوں نے اس کے اُٹھانے سے انکار کیا اور اس سے ڈر گئے اور آدمی نے اُٹھالی بے شک وہ اپنی جان کو مشقت میں ڈالنے والا بڑانادان ہے)۔

در حقیقت بیہ اعلان ایک مربوط اور منظم معاشرہ کی تنظیم کاعکاس ہے۔ اور انسان اور خدا کے در میان ایک اخلاقی تعلق کے متر ادف بھی ہے۔ اس کا ایک پہلویہ بھی ہے کہ تاکہ بندہ اور معبود کے در میان مقررہ شدہ حقوق و فرائض کا صحیح تعین کیا جاسکے۔مقررہ شدہ عبادات کا ایک فکری پہلویہ بھی ہے کہ عبادات اور دعا کا نظام دراصل

1 نذیر، نیازی،سید، ت**فکیل حدیدالهیات الاسلامی**ه، (اسلامک یک سنٹر، دہلی: 1986ء)، ص144

انسان اور خداما بین ایک ایسارابطہ اور تعلق ہے جو انسانی وجو د اور معاشر ہ کی اخلاقی ضروریات کے باعث وجو د میں آتا ہے۔ دراصل ہبوط آدم ایک جد وجہد سے بھریورایک نئی زندگی کا نقطہ آغاز ہے۔

"Adam's insertion into a painful physical environment. Was not meant as a punishment, it was meant rather to defeat the object of satan who enemy of diplomatically I tried keep ignorant of the Joy of perpetual growth and expansion. But the life of finite ego in obstructing environment depends the perpetual exportation an on growth and expansion expansion of knowledge. based on actual experience."

در حقیقت قر آن حکیم کے اس قصہ کا مقصد ہیہ ہے کہ انسان کو مصائب کو صبر و تخمل سے بر داشت کرنے کا حوصلہ سیکھنا چا ہیے اور یہ قصہ خدااور انسان کے بہترین رابطہ کے اظہار کا عکاس ہے کیونکہ مذہب عقائد کا نام نہیں بلکہ عمل کا نام ہے جس کے ذریعہ سے قدرت خداوند کی اور انسان کے در میان قرب پیدا ہو تا ہے۔عبادات، دعااس کی بہترین صور تیں ہیں۔

#### تصور اجتهاد کے ذریعے ساجی ارتقاء

اسلام ایک مکمل معاشرتی نظام ہے اور اس نظام سے سب سے کم فائدہ اٹھانے والوں میں مسلمان قوم سب سے پیچھے نظر آتی ہے۔اسلام ہر مثبت پہلو کوجو انسانیت نواز ہے تحسین کی نظر سے دیکھتا ہے۔ کیونکہ اللہ سبحانہ و تعالی کا آخری پیغام انسانیت کی بالا دستی اس کی آزادی اور مساوات ہے۔اسلام ایک عالمگیر معاشرتی نظام کے تقاضے پورے کرنے کی المیت رکھتا ہے۔ اور دائمی اصولوں سے اسلامی تہذیب کے متغیر روکو ہم آہنگ کا ایک ذریعہ اصول "اجتہاد" ہے۔

علامہ محمد اقبال اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ اجتہاد کا اصول ایک بین الا قوامی نصب العین کی طرف ہماری راہنمائی ہے۔ اور یہی اسلام کا اصلی منبع و مقصد ہے۔ لیکن اس اصول کو پس پشت ڈالا گیا۔ انہوں نے ترک قوم میں اجتہادی رویہ کو تحسین پیش کی۔ اور اس بات کو قابل تعریف سمجھا کہ آج کے مسلمان اقوام میں صرف ترکی وہ واحد ملک ہے جس نے عقیدہ پرستی کو توڑا خود آگی کا سفر شروع کیا۔ تعلیمات نبوی سے ایک قوم جمیل کا سفر طے کرتی ہے۔

# نبي آخر الزمال مَلَاثِينَةُ انسان كامل

اقبال نے انسان کامل کے نظریہ کو نظریہ ارتقاء پر فوقیت دی ہے اور وہ رسول اللہ کے کر دار کو انسان کا بہترین اسوہ قرار دیے ہیں۔ پیغمبر انہ خصوصیت یہ ہے یا اس کی تعریف یوں کی جاسکتی ہے۔ جب ایک واحد انی تجربہ متصوفانہ سفر طے کرتا ہے اور اسے مواقع کی تلاش میں رہتا ہے جس سے انسانی اجتماعی اور انفرادی زندگی کی تمام

1 Muhammad Iqbal, The Reconstrucjon of Religious thought in Islam, Page 82

قوتوں کو از سرِ نور ہنمائی فراہم کر سکے جسے پیغیبر انہ شعور کانام دیا جاسکے۔ تیار شدہ فیصلوں انفرادی فکر اور انتخاب رہ عمل کو میانہ روی کے ساتھ پیش کرناار تقائے انسانی کا بیر ابتدائی مرحلہ ہے۔ جس کے ذریعہ سے نفسانی توانائی راہ عمل کے ذرائع مہیا کرتی ہے۔

"رسول الله سَلَّالِيْنِ جديد اور قديم دنياكے در ميان كھڑے ہيں۔ ان كے ذرائع كشف كا تعلق قديم دنياجبكہ ان كے كشف كى روح كا تعلق جديد دنياسے ہے۔"<sup>1</sup>

رسول الله مَثَلِظَیْم کی ذات اقدس حیاتی علوم کے نئے ذرائع کا پتہ دیتی جو اسے نئی سمت کی طرف لے جاتے ہیں۔ اور اسلام میں نبوت بیمیل کو پہنچ جاتی ہے جو ایک استقرائی عمل ہے۔ یہی شعور موقوف ہونے کے ذرائع دریافت کر لیتا ہے۔بادشاہت اور پروہت کارد قرآن حکیم نے بار بار عقل و خرد تجربات سے کام لینے اور اس کی ہدایت پر پیش کیا ہے۔

 $^{2}$ وَامْ عَلَى قُلُوْبِ اَقْفَالُهَ

(بلکہ دلوں پران کے تالے لگے ہوئے ہیں)۔

علامه اقبال جدید دنیامین رسول الله کی تعلیمات کو بهترین راه عمل قرار دیتے ہیں۔اور وحی رسول کو قدیم وجدید کا ایک امتز اج قرار رہتے ہیں۔

"The Prophet of Islam seems to stand between the aniciant and the modern world. In so for as the source of his revelation is concerned the belongs to the ancient world in so far the spirt of revelation. Is concerned he belongs the modern world.<sup>3</sup>"

عہدہ رسول کی ذات اقد س اسلامی فکر کے تمام پہلوؤں اور رجیانات جن کا تعلق عقلیت پیندی، متصوفانہ یا روایت پیندی سے ہوایک ہی نقطہ کی طرف مائل کرتی ہے۔ اسلام نے یونانی علوم و فلسفہ کے جامد نظام کورد کیا اور سے کائنات کے متحرک نظام کے خلاف سمجھا۔ اس ضمن میں اجتہاد اسلامی کا قانونی پیش رفت کا متحرک اصول ہے۔ اسلامی تاریخ کا اگر جائزہ لیا جائے تو یہ واضح ہوتا ہے کہ جتنی بھی خرابی ہوئی وہ ایک قانون کے غیر متحرک تصور کرنے سے ہوئی۔

حالات نے اس بات پر مہر ثبت کر دی کہ روایتی مسلم دنیات میں اجتہاد کا دروازہ بند ہو چکاہے۔اس قفل کو امام ابن تیمیہ اور ان کے حلقہ کے چند علماء نے پر زور مذت سخت احتجاج کیا اور اجتہاد کاحق از سرنو قائم کیا۔عصر اور تزکیہ کے اساسیت پیندوں نے اس کاحق یوری طرح ادا کیا۔ کیونکہ وہاں متحرک فکر کا تصور کئی مثالوں سے چلا آرہا

<sup>1</sup> عزيزاحر، بر صغير مين اسلامي جديديت، ص219

<sup>24:47 \$ 2</sup> 

ہے۔ اِس ضمن میں علامہ محمد اقبال نے ایک فیصلہ کن پیشن گوئی کی جو کہ برصغیر پاک وہند پر پوری طرح درست اترتی ہے۔ کہ ترکوں کی طرف ایک دن ہمیں بھی اسے ورثہ کی قدر وقیمت کو جانچنا پڑے گا۔

اور اگر عام اسلامی فکر میں کوئی نیااضافہ ممکن ناہو سکا توایک توانا قدامت پیند تحریک کے ذریعے اسلامی دنیا میں پھیلنے والی آزادانہ آزاد خیالی کی تحاریک جو کہ کافی متحرک ہیں ان کوروکا جاسکتا ہے۔ کیونکہ اسلامی فقر کوئی نا قابل تغیر قانون نہیں۔ اجتہاد کے ذریعہ سے معاشرتی ضروریات کے پیش نظر اس میں بدلاؤ ممکن ہے۔ کیونکہ صوائے قرآن حکیم نے عباسیوں کے دور عروج سے کوئی تحریری قانوں موجود نہیں تھا۔

تیسری صدی کے شروع تک تقریباً نیس ایسے ادار ہے جنہیں دار الا فتاء کانام دیا جاسکتا ہے موجود تھے۔جو فقہی نظریات سے نشود نمایا نے والی تہذیب کی ضروریات کو پورا کرنے کا کام کرتے تھے۔ برصغیر میں اسلامی شریعتی اداروں میں ناکافی ضروریات ترسیل کانہ ہونااور اجتہاد کا جمود ایک مصنوعی حالت جسے دور بحال کیا جاسکتا ہے۔

### قرآن کے ذریعے مسائل کاحل

قرآن کیم کا مطالعہ اس طرح کیا جائے کہ عصری تقاضوں کے مطابق اس سے مسائل کا حل ڈھونڈ اجائے اور حدیث رسول جسے دوسرا قانون و منابع تصور کیا گیا شریعت کے اس سرچشمہ کو بغیر سوچ سمجھے استعال نہ کیا جائے۔ برصغیر میں اجماع کو اس کے کلاسکی مفہوم میں قطعی طور پر مستر دکر دیا گیا تھا۔ علامہ اقبال نے اسے ایک نہایت اہم قانونی فکر قرار دیا ہے۔ اور اسے انقلابی حیثیت سے تسلیم کرتے ہیں۔ انقلابی معنوں میں اسے اجماع ہی تصور کیا جائے گا۔ جیسے ایک اسلامی پارلیمانی حکومتی نظام کے تحت متفقہ طور پر مان لیا گیا ہو۔ کیونکہ جدید دنیا کا دباؤ اجماع کی حیثیت کو کم کررہا ہے۔ اس لیے ایسے لوگوں کو بھی ان معاملات میں شامل کرناچا ہئے۔ جو آئین و قانون کے معاملات میں دورس نگاہ رکھتے ہوں۔ علامہ محمد اقبال کے خیال میں ہی ایک چیز ہے جس کے ذریعے سے قدامت بیندی کے رجانات کو کم کیا جاسکتا ہے۔ تا کہ در پیش آنے والے مسائل کا حل فکر و تدبرسے کیا جاسکے۔

اس ساری بحث سے یہ واضح ہو تا اسلامی فکر کی تشکیل نو کے مؤیدین میں اقبال ایک نمایاں مقام و مرتبہ کے حامل ہیں۔ انہوں نے اپنی شاعری خطابات کے ذریعہ سے مسلمانوں میں ایک ایسی خودی اور خوداری پیدا کرنے کی کوشش کی جس سے ان کی حیثیت دنیا کے سامنے واضح ہو سکے۔

اقبال نے معاشرتی سرمایہ دارانہ نظام کی مخالفت کی ان کی مسیحائی صرف مشرقی مسلمانوں کے لیے نہیں بلکہ تمام عالم کے لوگوں کے لیے ہے۔ انہوں اپنی تنقید سے پوری عالمی دنیا کو ایک نیا پیغام دینا چاہا۔ اور اسلام کو ایک مضبوط قوت اور عالمی آئیڈیالوجی کے طور پر پیش کیا۔ کیونکہ اخوت، مساوات اور حریت کے بل بوتے پر پوری دنیا کو متحدر ہنے کی دعوت دی جاسکتی ہے۔ محمد اقبال دنیا کے واحد مفکر ہیں جو زمینی زندگی اور اس کے تمام پہلوؤں کو لافانی تسلیم کرتے ہیں۔ اور انسانی زندگی کو جاودال قرار دیتے ہیں۔

### سامر اج کازوال اور امت مسلمه کی بیداری

انہوں مغربی سامراح پر تنقید طبقاتی شعور کو اجاگر کرنا اور ساجی انقلاب پر نمایاں اور سیر حاصل بحث کی ہے۔ انہوں نے اقوام عالم کو تغیر وار تقاءانقلاب، رجائیت، جدوجہد اور ایک نئی دنیا کی تسخیر کاپیغام دیا۔ جہانِ نُوہورہاہے پیدا، وہ عالم پیر مررہاہے جسے فرنگی مُقامِروں نے بنادیاہے قمِار خانہ 1

محمد اقبال نے اپنی زندگی اور اپنے علوم و فنون کو انسانی فلاح و بہود اور مسلمانوں کی انفرادی و اجتماعی زندگی کی تغییر نو کے لیے استعال کیا۔ معاشی مساوات، خوشحالی اور استحکام کی بات کی۔ کسی بھی قوم کی خوشحالی اور آرٹ یعنی علوم و فنون اس کے نفسانی کیفیات کا نقشہ ہوتے ہیں۔ اور سب سے بہتر اور اچھا آرٹسٹ وہ ہے جو اپنے فنون کو بنی نوع انسان کی بہتری کے لیے وقف کر دے۔ <sup>2</sup> اقبال نے اپنے فنون کو تنقید حیات اور تفسیر حیات کے طور پر استعمال کیا۔ اور ان کے الفاظ جلال وجمال اور نفی و اثبات ہے:

وداعِ غنچہ میں ہے رازِ آفرینشِ گُل عدم،عدم ہے کہ آئینہ دارِ ہستی ہے 3

انہوں نے مسلمانوں میں فکری نمو کے لیے بے عملی، فرایت، خوف مرگ کو مہلک قرار دیا۔ اور ایس آزادی فکر کی شدید مخالفت کی اور اسے انسان کو حیوان بنانے کا طریقہ کہا۔ انہوں نے اپنی شاعری میں بھی تبلیغ کی اور مسلمانوں کو خودی کی بیداری کی دعوت دی۔ ان کے الفاظ محض الفاظ نہیں۔ بلکہ زندگی کے مسائل کو اپنا موضوع بحث بنایا:

> شعر رامقصو داگر آدم گری است شاعری ہم وارث پنیمبری است<sup>4</sup>

انہوں نے امید ور جائیت اور بے باکی کے ساتھ برصغیر کی ملت اسلامیہ کی نمائندگی کی اور فکر اسلامی کی تشکیل نو کی ضرورت واہمیت کوواضح کیا۔ اپنے انقلابی خیالات کااظہار کرکے تشکیل جدید کی راہیں متعین کیں۔ علامہ اقبال کائنات اور زندگی کے تغیر وحرکت کے قائل اور حیات انسانی کے معاشی پہلوؤں، فکری پہلوؤں

1 محمد اقبال، علامه، **بال جبریل**، (ایجو کیشنل بک ہاؤس: علی گڑھ)، ص99 2شبیر احد ڈار، **انوار اقبال**، (اقبال اکاد می: کراچی، 1966ء)، ص35

3 محمد اقبال، علامه، بإنگ درا، ص 44

4 اقبال، علامه، ج**اويد نامه**، (سنگ ميل يبليشرز، 1995ء)، ص39

اور ساجی پہلوؤں کوبڑی اہمیت دیتے ہیں۔ وہ"انی جاعل فی الارض خلیفہ" کی اہمیت کو واضح کرتے ہوئے انسان کو اس کی قدر و منزلت سے آگاہ کرتے اور اس کی تخلیقی صلاحیتوں کی وجہ سے اللہ نے اسے خلیفہ اور نائب مقرر کیا ہے۔ اور علم کے باعث انسان کو فوقیت حاصل ہے۔ اہل ایمان اسی درجے پر فائز ہیں انہیں بے یقینی اور مردہ افکار سے نجات حاصل کرکے نئی دنیا آباد کرنی ہے اور نیاجہان بسانا ہے۔

فکر اقبال کی بدولت امت مسلمہ نے اپنی عظمت رفتہ کو دوبارہ حاصل کرنے کے خواب دیکھے۔ اسی کی برکت سے مسلمانوں میں امید ورجائیت پیدا ہوئی۔ وہی خواب تحریک پاکستان اور قیام پاکستان کی بنیاد ہے۔ اور یہی فکر مسلم نشاۃ چانیہ کی عالمی سطح پر نوید بن سکتی ہے۔ برصغیر پاک وہند میں علامہ محمد اقبال ایک بہترین مفکر کے طور پر نظر آتے ہیں۔ جنہوں نے تمام عالم انسان کی فلاح و بہبود کی بات کی اور اس کی اہمیت کو اجاگر کرنے میں نمایاں کر دار ادا کیا۔

فروغ آدم خاکی زتازه کاری هاست مه وستاره کنند آنچه پیش ازین کر دند <sup>1</sup>

# مولاناابوالكلام آزاد (1888ء-1958ء) كي تحريك فكر

ابوالکلام آزاد مکہ معظمہ میں ہواہوئے۔ان کا تاریخی نام فیروز تھا۔اور اصل نام احمہ تھا۔ان کے والد مولوی خیر الدین قادری ایک صوفی آدمی تھے۔ برصغیر میں جن کے ہز اروں مریدین پائے جاتے ہیں۔ ابوالکلام ، عربی، اردواور فارسی زبانوں پر عبور رکھتے تھے۔مشاعروں میں غزلیں اور نظمیں پڑھناشر وع کیں تو آپ نے اپنا تخلص آزاد منتخب کیا۔ بمبئی جلسہ میں آپ کی ملاقات مولانا شبلی نعمانی سے ہوئی اور وہ ایسی تاریخی ملاقات ثابت ہوئی جس نے ان کی شخصیت مکمل تبدیل کردی۔

معاشرتی معاملات میں آپ روایت پیند جبکہ علمی معاملات میں ابوالکلام آزاد یور پی سر گرمیوں کی دل سے قدر کرتے تھے۔ ابوالکلام آزاد کی صحافتی زندگی جوش اور ولولہ انگیزیوں سے بھر پور رہی۔ آپ بر صغیر میں سر سید کے 16 رفیق رہنے کے بعد زبر دست مخالف کے طور پر نظر آتے ہیں۔ لیکن اس کے ساتھ ہندوستان میں آزاد متحدہ اور مخلوط قومیت کے طرف دار رہے۔ اور اس نظریہ کو انہوں نے مذہبی آفاقیت کا دوسر اجز قرار دے کر اسے پر انی بین اسلامیت کا نعم البدل قرار دیا۔ 3

<sup>1</sup> محمد اقبال، علامه ، **زبورا مجم** ، (مکتبه دانیال:لا ہور) ص110 2 ملیح آبادی، آزاد کی کہانی(دارالمصنفین:اعظم گڑھ،1978ء)، ص،126 3 ملیح آبادی، آزاد کی کہانی، ص،126

### ابوالكلام اور مسلم تحريكات

ابوالکلام آزاد کے مذہبی تفکر کی بات کی جائے توانہوں نے تین طرح کی اصلاحی تحریکات میں ایک امتیازی خط قائم کیا۔ پہلی قشم ان لوگوں کی جو مغرب زدہ جدیدیت کے حاملین کی تھی۔ اور مغربی چبک د مک سے متاثر نظر آتی تھی۔ دوسری قشم وہ جو سیاسی اصلاح چاہتی تھی اور کا اس کے مقاصد میں سیاسی د فاع اور آباد کاری شامل تھی۔ تیسری قشم میں اصلاح مذہب اور دین اسلام کی تعبیر نوکی تحریک۔

ابوالکلام آزاد نے ان تینوں تحریکوں کے مقاصد کو واضح کیا اور اپنے رسائل اخبار میں جس میں "الہلال"

اور تذکرہ ترجمان القرآن اور یگر مضامین لکھے۔ آپ اپنے آپ کو تیسری تحریک میں شامل کرتے ہیں۔ ابوالکلام آزاد
نے مذہب کی تاسیس اور تجدید میں فرق کی واضحت کی۔ وہ اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔ کہ اسلام ایک مثالی
مذہب ہے اور اس پر پورایقین ہے کہ اسلام اپنی ذات میں جامع اور مکمل دین ہے۔ اجتہاد کی ضرورت اس کی الملیت
کو ابھارتی ہے نہ کہ اس میں کسی قسم کی تجدید اس لیے اسے تعمیر نو تو کہا جا سکتا ہے لیکن تجدید نہیں۔

### قرآن کی روشنی میں فکری جدیدیت

اسلامی قانون کے حوالے سے ابوالکلام آزاد قر آن حکیم کو اسلامی شریعت کے اصلی ماخذ سیجھتے اور احادیث رسول کی باوقت ضرورت بطور استدلال پیش کرتے ہیں۔ اور اجتہاد کے قانونی تصور کی جگہ ابوالکلام آزاد مذہب کی تعمیر نویا تاسیس کو جگہ دیتے ہیں۔ اور اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ نئے زمانہ میں جس چیز کی ضرورت ہے وہ کوئی آزاد یا نیا قانون شریعت نہیں بلکہ اسلام کی پوشیدہ بنیادی سچائی کیوں کہ اور صلاحیتوں کی شکمیل کرنے کا اہل ہونا ہے۔

ابوالکلام آزاد عوامی اجماع کے معاملہ میں غیر مصالحانہ روبیہ اختیار کرتے نظر آتے ہیں جبکہ اور دیگر مذہبی اور سیاسی نکات پر ابوالکلام آزاد کے نظریہ سے دیگر علماء متفق نظر آتے ہیں۔ امولانا ابوالکلام آزاد کی ملا قات جب مولانا شبی نعمانی سے ہوئی تواس وقت مولانا شبی سر سید احمد خان اور علی گڑھ کی آزاد جدیدیت اور آزادیوں سے دل برداشتہ ہو کر سید احمد خان کی تحریک سے الگ ہو چکے تھے۔ جس سے آزاد کی ذہنی نشوونما اور علی گڑھ کی مخالفت کے روپے نے تقویت پکڑی۔ 2

ابوالکلام آزاد نے جدیدیت پیندی کی جگہ ایک روشن خیال اساسیت کو پیش کرنے کی کوشش کی۔اور رسالہ تہذیب الاخلاق کا جواب میں قرآن کے انسانیت کے نظریہ کی پیش کش روایت پیندی اور جدیدیت کے امتز اج کو

> 1 محمد میاں، علمائے حق،( دارالمصنفین: اعظم گڑھ،1967ء)،ص 191 2 حسین احمد، مولانا، متحدہ قومیت اور اسلام ( اداراطلوع اسلام: دہلی)ص 26

پیش کرنے کی محض نظریاتی بحث رہی۔ اور بیہ عضر بلاشبہ سر سید احمد خان کے اثر اور صحبت کے اثر کا اظہار ہی ہے۔ جس کی وہ شدید مخالفت کرتے رہے۔ ابوالکلام آزاد نے اس بات سے استدلال کیا کہ قر آن حکیم چار الہامی مقاصد رکھتاہے:

" قر آن حکیم کامقصد الله تعالی کی صفات کو مناسب انداز میں پیش کرنا۔ قر آن حکیم قانون فطرت علیت زندگی کے اصول وضوابط پر زور دیتا ہے۔ اور حیات بعد الموت کے اصول وضوابط پر زور دیتا ہے۔ اور حیات بعد الموت کے اصول پر ایمان رکھتا ہے۔ " <sup>1</sup>

ابوالکلام آزاد سرسید احمد خان کی طرح ہی تقلید سے انکار کرتے رہے اور قوانین فطرت کو ہی تمام بنیادی مسائل کا حل قرار دیتے ہیں۔ اللہ کا انسان اور انسان اور انسان کا اللہ سے رشتہ اخلاق کے معیار اور اس کی سیاسی و مسائل کا حل قران کے اندر تلاش کرتے ہیں اور اس ضمن میں بہت سارے مسلم مفکرین کے افکار کارد کرتے ہیں۔ مولانا ابو الکلام آزاد وحی کو اللہ اور انسان کے در میان رابطہ تصور کرتے ہیں۔ وہ اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ:

"وحی انسان کو کوئی انو کھی چیز نہیں پہنچاتی بلکہ اس کی ذات اندر پوشیدہ صلاحیتوں اور علم یقین کی بنیاد کی ترجمان ہوتی ہے۔ انسان کا المیہ بیہ ہے وہ کا ئنات کے مطاہر کو کھو دینے میں لگار ہتا اور اس کی جانب رجوع نہیں کر تاجو خلاق اعظم ہے کیونکہ اللہ نے اپنے تخلیق حسن پر نقاب ڈال رکھے ہیں۔"<sup>2</sup>

وحی تین صفات باری تعالی کا اظہار انسانیت اور کا کنات کی طرف کرتی ہے۔ اور وہ صفات رحمت، عدالت اور ربوبیت ہے۔ کیونکہ ہر ذی روح کو زندہ رہنے کے لئے ان تینوں کی ضرورت رہتی ہے ربوبیت جسے سر سید احمد خان قوانین فطرت کا نام دیتے ہیں جو انسانی ضروریات کو پورا کرتے ہیں اور مذہبی اصطلاح میں اسے عادات الہی کیا جاتا ہے۔ اسی طرح کسی مخلوق کا اس کے ماحول سے مطابقت اور نشوونما" ہدایت "کے اصول سے تحفظ حاصل کرنا ہے۔ جو وحی کی صورت میں کسی پیغمبر کے اوپر اللہ کی طرف سے وار دہوتی ہے۔ <sup>3</sup>

اگر دیکھا جائے تو ابوالکلام کا نظریہ ہدایت اقبال کے نظریہ ارتقائیت اور سرسید احمد خان کے نظریہ تو انین فطرت سے کافی حد تک مطابقت رکھتا ہے۔ کیونکہ ابوالکلام آزاد بھی سرسید احمد خان کی طرح قر آن عکیم کے فکر و عقل پر متواتر زور دیتے ہیں۔ کیونکہ اگر عقل انسان کو جسمانی طور پر اس کے ماحول میں مضبوط ہونے کی طرف راہنمائی کرتی ہے۔ تو وحی اخلاقی اور روحانی ترقی کی طرف کو مشعل راہ مہیا کرتی ہے۔ کیونکہ کوئی واحد قوت اسی ضرور

<sup>1</sup> آزاد، ابوالکلام، مولانا، ترجمان القرآن، ص45 2 آزاد، ابوالکلام، مولانا، ترجمان القرآن، ص57 3 یانی پتی، اساعیل، شیخ، مقالات سید، ص،177

موجود ہے جو اس سارے نظام کو چلا رہی ہے اور وہ خدا کی ذات ہے۔ ابوالکلام آزاد تاریخ کے ارتقاء اور موجودہ نظریات کی مددسے اس طرح استدلال کرتے ہیں۔

"انسان کے حیوانی وجود نے مرتبہ انسانیت پر پہنچ کر نشوہ نمااور ارتقائیت کی پچھلی منزلیں بہت پیچھے چھوڑ دی ہیں۔ اب وہ بلندی کے ارفع مقام پر پہنچ گیا ہے۔ جو اسے کرہ ارض میں تمام مخلو قات سے بلند اور ممتاز کرتا ہے۔ پھر وہ انسانی ارتقاء پرروشنی ڈالتے ہوئے کھتے ہیں کہ انسان عناصر کے درجے سے بلند ہو کر نباتاتی درجے میں آیا پھر حیوانی زندگی اور اس کے بعد وہ انسانیت کی شاخ پر بلند آشیانہ بنانے میں کامیاب ہوا۔ اور ان لا محدود بلند ہوں کاوارث بنانے۔"

## مذاهب كاتقابل اور مخلوط قوميت كانظريه

ابوالکلام آزاد نے جدید اسلامی بر صغیر میں مذہب کے تقابلی مطالعہ کی طرف قدم اٹھایا اور دیگر مذاہب جن میں زرتشت، بدھ مت، ہندو مت، عیسائیت اور یہودیت میں تصور الہ کا مطالعہ کیا۔ اُنہوں نے مذہب کے تقابلی مطالعہ میں ہندو مت میں دلچیسی ظاہر کی۔ اور ان کی تحریروں میں ہندو مت سے متعلق دلچیسی نظر آتی ہے۔ وہ ہندو مت کو تعدد اللہ کا توحیدی اور واحد انیت کا مذہب قرار دیتے ہیں۔ ابوالکلام آزاد سامی مذہب اور ہندو مت کے درمیان ایک عقیدہ معاد کے تعلق کی طرف اشارہ کرناچاہتے ہیں کہ ہندو مت کے دیو تاسامی مذہب کے فرشتوں کے ہم پلہ ہیں۔

" کیونکہ آریہ کا دیو تاؤں یا متعلق یہ عقیدہ رہا کہ یہ محض شخصیں ہیں۔ جن میں یہ قوت موجود ہوتی ہے کہ وہ کوئی بھی کام کر سکتے ہیں۔ تواس تصور کی بنیاد پر فر شتوں کواللہ کی بارگاہ میں درخواست گزار کا درجہ حاصل ہے کیونکہ دیگر مذاہب کے مقابلہ میں تصور الہ صرف پر اسلام میں پایا جا تا ہے۔" <sup>2</sup>

ابوالکلام آزاد تقابل مذاہب میں سرسیداحمہ خان کی کتب کادائرہ زیادہ وسیع رکھتے ہیں۔اگر ان کی تاویلی اور تفسیری انتخابیات کی تہہ میں اتراجائے تواندازہ ہو تاہے۔وہ اسلام میں مضبوطی کے قائل نظر آتے ہیں۔انہوں نے مذہب کی جس آفاقیت اور بلندی کی بات کی ہے اس کارنگ صوفیانہ ہے۔ان کار جمان یہودیت اور عیسائیت کے لیے مناظر انہ جبکہ ہندومت سے رواداری کرتے ہیں۔

گاند تھی سے متاثر ہونے سے پہلے وہ ہندوستان میں ایک ایسے معاشر ہ کے قیام کے خوال ہاں تھے جو مخلوط قومیت رکھتا ہو۔ وہ ہندوستان میں آزاد مسلم حکومت کے خواہشمند تھے۔ اور ایک اسلامی معاشر ہ کو ابوالکلام آزاد پانچ ستونوں پر قائم کرتے ہیں۔

<sup>1</sup> آزاد، ابوالكلام، غ**بار خاطر**، (دار الاشاعت: لا بهور، 1968ء)، ص48 2 آزاد، ابوالكلام، **ترجمان القرآن**، ص158

" جماعت کاکسی ایک امام کی تابع داری اختیار کرنا اور اس کی دعوت پر لبیک کہنا۔ خلیفہ کی اطاعت داسلام کی جانب ہجرت اور جہاد کی مختلف شکلیں ہوسکتی ہیں۔ہندوستان کی اسلامی شاخ کا ایک امیر ہو۔" <sup>1</sup>

وہ اس بات کے قائل تھے کہ اسلام میں حکمر انی صرف اللہ اور رسول کی۔ خلیفہ ایک ہی ہو جس کی تابع داری تمام مسلمانوں پر عائد ہو۔ صراط مستقیم کی تعریف کرتے ہوئے آزاد نے خدائے واحد کے سامنے جھکنے اور کسی کی اطاعت قبول کرنے سے سوال ہی پیدا نہیں ہو تا ہے اللہ نے اس امت کو خیر الامم قرار دیا ہے۔ اس میں اخلاق، عزت نفس اور قومی راست بازی کا احساس پیدا کیا ہے۔

انہوں نے واضح کیا کہ یہ امت قوت توازن اور اعتدال کی صلاحیت رکھتی ہے۔ مسلمان امن چاہتے ہیں۔ اور صرف مدافعت میں ہی ہتھیار اٹھاتے ہیں۔اس لیے ہندوستان میں بدامنی اور انتشار سے پر ہیز کرناچاہیے۔

1916ء میں آزاد اپنے اس نظریہ سے منحرف ہوگئے۔ اور تحریک خلافت کی بجائے مسلم جمہور کو کا نگریس کے اتحاد کی دعوت دی اور اس کے قریب تر ہونے کی کوشش کی۔ ابو الکلام آزاد کثیر المذاہب حیات باہمی کے خواہشمند تھے۔ اسی بات نے انہیں ہندوستان میں سیاسی نظریات قائم کرنے میں مدو دی۔ انہیں علماء کے اجماع کو اپنے خاص طرز میں ڈالنے میں کوئی مشکل پیش نہیں آئی۔ لیکن ہندوستان کی عام عوام نے اسے قبول کرنے سے انکار کر دیا۔ ابوالکلام آزاد کو مسلم قانون کی اصلاح کے مسکلہ سے اس کوئی خاص دلچیسی نہ تھی۔ اجتہادی مسکلہ میں وہ متذبذب رہے۔

# تحريك نظم جماعت اور اصلاح فكر

ابو الكلام آزادكی " قیام نظم جماعت" کی دعوت پہلی اسلامی دعوت تھی جو حالات اور مصالحت وقت کی پوری بصیرت کے بعد مسلمانوں اور اسلام کے ملی و ملکی و دینی مفاد کے تحفظ کے لیے برصغیر کے مسلمانوں کو دی گئ۔ جس میں مسلمانوں کے جماعتی مرض کی تشخیص کی گئی اور بہترین نسخہ شفا بھی تحریر کیا گیا۔ ابو الکلام آزاد نے مسلمانوں میں جن باتوں کا فقد ان محسوس کیا کہ مسلمانوں میں کوئی رشتہ انسلاک موجود نہیں تھا۔ نہ ان کا کوئی قائد یا امیر نہ وحدت ملت کا کوئی رابطہ ہندوستان کے مسلمان ایک قوم کی حیثیت سے اپنے کر دار کو واضح کرنے میں ناکام تھے۔

ان کے خیال میں دس کروڑ مسلمان جو کرہ ارض میں سب سے بڑی جماعت اسلامی جماعت ہے ہندوستان میں ایسے زندگی بسر کررہی نے نہ تو کوئی رشتہ انسلاک ہے اور نہ ہی وحدت ملت کا کوئی رابطہ ہے۔ نہ کوئی امیر نہ کوئی قائد محض ایک بھیڑ ہے ایک گلہ ہے جو بر صغیر کی آبادیوں میں بھکر اہوا ہے یقیناً ایک حیات غیر شرعی ہے ایک جاہلی روایت میں پوری قوم اقلیم مبتلا ہے۔ ایک جگہ وہ حقیقت حال پر روشنی ڈالتے ہوئے کہتے ہیں:

" یہ ساری نامر ادی اور مصیبت اس لئے ہے کہ ہندوستان میں مسانوں کا کوئی جماعت نظام موجود نہیں ہے۔ جن کا انتظام شرعاً ان پر واجب تھا۔ کوئی صاحب امر وسلطان موجود نہیں جو ہدایت امت کے لئے کار فرما ہو اور چھ کروڑ انسان اس جماعتی اختلال و بر ہمی میں مبتلا ہیں اور جماعتی زندگی کی اس معصیت کی وجہ سے فوز و فلاح کے تمام راستے بند ہو گئے ہیں۔ موجودہ حالات میں جس کی سے زیادہ ضرورت ہے۔ وہ پہلی چیز جماعت ہے چو نکہ جماعت مفقود ہے اس لئے کوئی راہ نہیں کھاتی اور خود سر کردگان کار جیران ہو کر ایک دوسرے سے پوچھ رہے ہیں کہ اب کیا کرنا ہے۔ ا

ان سب حالات میں ابوالکلام آزاد نے جماعت کی کمی اور اس کی ضرورت کو محسوس کیا اور علمائے ہند کو اس کے قیام کی دعوت دی۔ نظم جماعت کا بنیادی مقصد یہ تھا کہ بر صغیر کے تمام مسلمان شریعہ کے نظام کے تحت ایک صاحب علم وعمل امیر قائد کی اطاعت پر مجتمع ہو جائیں۔ وہ ان کا امام ہوں اور جو تعلیم دی جائے اس کی پیروی کریں اور اس کی تعلیم کو صدق دل سے قبول کریں۔ اور قرآن و سنت کے ماتحت مصالح و مقاصد شریعت کے تحفظ کے لیے اس کی تعلیم کو صدق دل سے قبول کریں۔ اور قرآن و سنت کے ماتحت مصالح و مقاصد شریعت کے تحفظ کے لیے ان کے جواحکام ہوں اس پر تعمیل کریں، وہ لکھتے ہیں:

الامل بارہ سالوں کے متصل غور فکر کے بعد اس نتیجہ پر پہنچاہوں کہ بغیر اس کے کبھی عقدہ کامل نہیں ہو سکتا میر ااشارہ مسئلہ نظم جماعت اور قیام امارت شرعیہ کی جانب ہے۔ مسئلہ نظم جماعت سے مقصود یہ ہے کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی اصلاح حال اور ادائے فرائض شرعیہ کی استطاعت کبھی ظہور پذیر نہیں ہو سکتی۔ جب تک وہ اپنی موجودہ حیات انفرادی کوترک کرکے اجتماعی وشرعی اختیار نہ کر لیں۔ یعنی نظام شرع کے مطابق سب ایک امیر و قائد شرع کی اطاعت پر مجتمع ہو جائیں اور بکھرے ہوئے متفرق قومی مرکزوں کی جگہ ایک ہی مرکز قومی پیدا نہ ہو جائیں اور بکھرے ہوئے متفرق قومی مرکزوں کی جگہ ایک ہی مرکز قومی پیدا نہ ہو جائے یہی اصل اساس کارہے اور تمام مقاصد اصلاح اور مصالح انقلاب کا نفاذ و ظہور اس کے قیام ووجود پر مو قوف ہے۔ 2"

مسّلہ تحریک نظم جماعت کئی پہلوؤں سے اہم ہے اور اس کی کئی اور حیثیتیں بھی رہی:

1۔ اسلامی شرعی حیثیت لیعنی مسلمان خواہ کسی بھی ملک کے باشدے کے اور ان کے گر د نواح میں رہنے والے لوگ خواہ کتنے ہی مختلف ہوں۔ ان کی دستوری سیاسی حالت اور حیثیت خواہ کچھ بھی ہو۔ ان کے لیے نظم جماعت کی حیثیت

2 آزاد ، ابوالکلام ، مولانا، خطیب**ه صدارت تحریری ، سالانه اجلاس جمعیت علماء بهند** (رواح پر نٹنگ پریس: دبلی ، 1985ء)، ص 44

<sup>1</sup> آزاد، ابوالكلام، خطبات آزاد، (ساهنيه اكادمی: نئی دېلی، 1985ء)، ص 166

کیاہے؟اس کے شرعی پہلو کیاہیں؟

2۔ اگر مسلمان اپنے آپ کو ایک مسلم وحدت کے طور پر زندہ رکھنا چاہتے ہیں اور اپنا اسلامی اور ملی و قاربر قرار رکھنا چاہتے ہیں۔ تواس کی اہمیت کیاہے ؟

3۔ اگر مسلمان ایک متحدہ سیاسی قومیت کے عضر کی حیثیت سے قومی و ملکی فرائض و حقوق کی منازل سے گزرنا، سیاسی زندگی کی جدوجہد میں حصہ لینا، معاثی اور اقتصادی دوڑ میں حصہ لیناچا ہے تو نظم جماعت کی اہمیت کیا ہے؟ 4- نظم جماعت کے قیام سے عمل صالح کی ادائیگی، مسلم سیاست اور فرائض کی ادائیگی میں کس قدر مفید اور نفع آور ہوگا۔

یه وه تمام پهلواور حیثیتیں تھیں جن کو مد نظر رکھ کراس تحریک کا آغاز کیا گیا۔

مولانا ابوالکلام آزاد نے ہر پہلوسے تحریک کے مقاصد اور اہمیت کی وضاحت اور اصحاب اہل نظر کی، توجہ مبذول کروائی کہ نظم جماعت تمام اعمال کے اصل اور اساس کے لئے ہے۔اسلام اور اسلامی زندگی کی تمام برکات نظم جماعت سے وابستہ ہیں۔ کیونکہ اسلام نے مسلمانوں کا تمام اعمال زندگی کے لیے بنیادی حقیقت یہ قرار دی ہے۔ کی وجہ ہے کہ قر آن وسنہ میں جابجا اجتماع اور وحدت پر زور دیا گیا ہے۔

# مسئله نظم جماعت اورجمعیت علمائے مند

ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے نظم جماعت کی اہمیت یہ تھی کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی اصلاح حال اور فرائض شرعیہ کی ادائیگی اس وقت تک نہیں ہو سکتی جب تک وہ اپنی انفرادی اجتماعی زندگی کو ترک کر کے اجتماعی زندگی اختیار نہ کر لیں۔ کیونکہ مولانا ابوالکلام آزاد کے نزدیک تمام اعمال اصلاحیہ اور تمام مصالح انقلاب کا نفاذ اسی کے قیام ووجو دسے ہے۔ اس کے بغیر احیاو تجدید ملت کی راہ پیدا نہیں ہو سکتی۔ اور نہ اپنی ذمہ داریوں سے عہدہ بر آل ہوسکتے ہیں۔

"مسلمانوں کے لیے راہ عمل ہمیشہ سے ایک ہی رہی ہے اور ہمیشہ کی طرح اب بھی برصغیر کا مسلمان اپن جمّاعی زندگی کی معصیت سے بعض آ جائیں گے جس میں ایک عرصہ سے مبتلا ہیں۔ جس کی وجہ سے فلاح و کامیابی کے تمام دروازے بند ہو چکے ہیں۔ ""

یہ امر واضح ہو گیا کہ مولانا ابوالکلام آزاد مسلمانوں کے آزاد اور مستقل نظامی حیثیت کے خواہاں تھے۔ انہوں نے وقت کے اس اہم مسئلے کو مسلمانوں کے اصحاب نظر و تدبر اور حکومت کے ارباب حل و عقد، دونوں فریقین کے سامنے نہ صرف پیش کیابلکہ اس کے حل کی طرف راہنمائی بھی فرمائی۔

مارچ 1928ء میں جمعیت علمائے ہند کے سالانہ جلسے کے موقع پر انہوں نے مسلمانوں کی معاشر تی زندگی کے الجھاؤ، ملی زندگی کے انتشار، اور ان کی اقتصادی و تعلیمی مشکلات کو بیان کیا۔ نظم ملت کی ضرورت، منصب امامت کے خصائص اور شر ائط امت پر روشنی ڈالی اور جمعیت علمائے ہند کو نظم ملت کے فریضے کی جانب توجہ دلائی۔

انہوں نے واضح کیا کہ ہندوستان میں اب اور آئندہ مسلمانوں کی دینی بقاکے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک امارت شرعیہ کے ماتحت اپنے آپ کو منظم کریں۔ اس قسم کے نظم ملت کا مقصد سے ہے کہ مسلمانوں کی وحدت ملی نمایاں ہو، ان کے تمام مذہبی و ملی کام منظم ہوں، ان کی ضرور تیں پوری ہوں، ان کے بیر ون و مداخل میں ایک نظم پیدا ہو، دارالا فتاء، دارالقصناء اور بیت المال کا قیام ہو، ان کے غریبوں اور مختاجوں کی با قاعدہ امداد ہو، اور ان کی معاشر تی خرابیوں کی با قاعدہ اصلاح ہو۔

مولانا ابوالکلام آزاد کے مطابق اسلامی معاشرہ پانچ ستونوں پر قائم ہے۔ ان میں جماعت کا امام ایک ہویا خلیفہ کی تعیین، خلیفہ کی دعوت حق پر لبیک کہنا، ہجرت یعنی دارالاسلام کی طرف ہجرت اور نقل مکانی کرنا، جہاد کرنا جس کی کئی مختلف اشکال ہوسکتی ہیں، اور خلیفہ کی اطاعت ومتابعت شامل ہیں۔

مولانا ابوالکلام آزاد دراصل مذہب کی "تاسیس"، جسے وہ تعمیر نو تعبیر کرتے ہیں، اور "تجدید"، جس کے مبلغ سرسید احمد خان تھے، میں خط امتیاز قائم کرتے ہیں۔ وہ اسلام کے ایک مثالی مذہب ہونے پر یقین رکھتے تھے، اس لیے اس کی اکملیت اور جامعیت کو ابدی تسلیم کرتے تھے۔ ان کے نزدیک اس اجتہاد کی ضرورت تھی جو اکملیت کو ابھارے، تعمیر نوکرے، نہ کہ تحدید۔

ا نہوں نے جس ماحول میں آنکھ کھولی، وہ کافی حد تک ہندوانہ رسم ورواج کی بڑھوتری کا دور تھا۔ لیکن اس کے باوجو دوہ ذہنی اور فکری اعتبار سے اس سے مختلف تھے۔ ان کا ذہنی میلان بڑا تجد دیسند تھا۔ انہوں نے مذہبیات کا مطالعہ کیا اور حکیمانہ افکار کو بنظر غائر دیکھا۔ تذکرہ، الہلال، البلاغ، اور غبار خاطر، ان کے فلسفہ حیات کو پیش کرتے ہوں

# سير ابوالاعلى مودودي (1903ء-1979ء) اور احياءوا قامت دين كي تحريك

بیسویں صدی میں بر صغیر ہند میں احیائے فکر اور اسلامی احیائی تحاریک ایک حقیقت ہے۔ جن شخصیات نے ان کی تحاریک کو ابھارنے اور ان کی ترقی وار نقاء میں اہم کر دار ادا کیا ان کی حیثیت ایک کلیدی اور مرکزی اہمیت کی حامل ہے۔ اور ان شخصیات میں سید ابوالا علیٰ مودودی ایک منفر د مقام پر نظر آتے ہیں۔

سید مودودی (1903ء) میں پیدا ہوئے۔ 1920 کے آغاز میں ہی اپنی صحافتی خدمات کا آغاز کیا۔ مفتی کفایت اللہ، صدر جمعیت علماء ہندنے نومبر 1921 میں ہفتہ وار رسالہ "مسلم" نکالا۔ پہلے وہ خود اس کے ایڈیٹر رہے، لیکن جلد ہی مودودی کواس کا ایڈیٹر بنادیا گیا۔

اس سے قبل مودودی کورسالہ" تاج" میں بھی کام کا تجربہ تھا۔ ایچے۔ بی۔ خان نے اپنی کتاب "بر صغیریاک و ہند کی جنگ آزادی میں علماء ہند کاسیاسی کر دار" میں لکھاہے کہ ہفتہ وار "مسلم" زیادہ عرصہ نہ چل سکااور 1923 میں بند ہو گیا۔ مودودی 1925 سے 1928 تک" الجمعیة " (جمعیت علائے ہند کے ترجمان رسالے) کی ادارت کے فرائض انجام دیتے رہے، جبیبا کہ خو د مودودی کی کتاب"نصور اور تغمیر سیر ت"میں بھی اس کی تصدیق ملتی ہے۔ 2

سید ابوالا علی مودودی کی شخصیت اینی سوچ ، افکار اور عمل کے مید ان میں ایک منفر د مقام رکھتی ہے۔ تدبر و اصلاح اور فکر و تحقیق کی صلاحیتیں ان کی شخصیت کو اجا گر کرتی ہیں۔ ان کے مذہبی تفکر کو دیکھا جائے تو وہ ایک حدت پیند معتدل فکر کی حامل شخصیت نظر آتے ہیں۔

# فكراسلامي كى تجديد ميں سب سے توانا تحريك

سید مودودی کے علمی اور فکری کام چار اہم پہلوؤں پر مشتمل ہیں: درست تصور دین جسے انہوں نے بھرپور انداز میں احاگر کیا، وہ طرز فکر اور تدبر فہم جس کے ذریعے یہ کام سر انحام دیا گیا، وہ حکمت عملی جس سے احبائے دین اور تبدیلی احوال کواینے حالات اور زمانے کی روشنی میں واضح کیا، اور ایک تنظیمی ڈھانچہ جس کے تحت انہوں نے اپنی حدوجيد كو جاري ركھا۔

فکری اعتبار سے سید مودودی کے کام پر نگاہ ڈالی جائے تو یہ بات بالکل واضح ہے کہ ان کے افکار و نظریات امام ابن تیمییہ ، امام غز الی اور شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی علمی روایت کا ہی ایک تسلسل ہے ، جو کہ بیسویں صدی میں احیائے فکر کی ایک روشن مثال ہے۔ بیسویں صدی ایک فکری جمود، لبرل ازم اور مغربی استعاری قوتوں کے غلبے کی صدی رہی۔ایسے ماحول میں سید مودودی نے اپنے کام کا آغاز کیا جس میں عام طوریر دوطرح کے رجحانات نظر آتے تھے۔ مذہبی طبقات پہلے رجحان میں فلاح کاراستہ دیکھ رہے تھے جبکہ جدیدیت پیند طبقہ دوسرے رجحان کو اپنی زندگی كانصب العين تصور كرر ماتهابه

ایسے حالات میں دعوت اور فکر وعمل کی ایک بہترین کوشش سید مودودی کی نظر آتی ہے۔ انہوں نے اس کام کے لیے روایت سے اجتناب کاراستہ نہیں اپنایا، بلکہ روایت کو عمل کا حصہ بنا کرپیش کیا۔ جدید نقطہ نظر اور افکار و نظریات سے پہلو تہی کی بجائے، انہوں نے جدید کو اپنی تہذیبی اقدار پریر کھ کر قبول یار د کے اصول کو اپنایا۔ سیر مودودی ایک معتدل فکر کی حامل شخصیت کے طور پر نظر آتے ہیں۔ جنہوں نے اپنی قابلیت کو علمی اور عملی میدان میں پیش کیاان کی سوچ ایک تعمیری حیثیت کی حامل رہی۔ ان کی کتب مولانا کے افکار کا مجموعہ ہے

> 1 خان ، ایج بی **بر صغیر ماک و ہند کی جنگ آزادی میں علاء ہند کا ساسی کر دار** ہے : نفیس اکیڈ می ، 1986 2مودودي، سيرابوالا على، **تصور اور تغمير سيرت**، لا ہور: اسلامک پبليکيشنرليٹلر، 1963ء

جس میں انہوں نے معاشی معاشرتی اور دینی مسائل کاحل اور اسلام پر ہونے والے اعتراضات کا مکمل جواب دیا۔ ان کے ہاں تہذیبی اور فکری مسائل کے حل میں جو مرکزی حیثیت نظر آتی ہے وہ عقیدہ کی ہے۔ عصری اسلامی بیداری تحریک میں سید مودودی ایک کلیدی حیثیت کے حامل ہیں۔

سید مودودی کے افکار و نظریات صرف علمی نوعیت کے ہی نہیں بلکہ انہوں نے اسلام کو غالب اور نفاذ
اسلام کے لئے عملی جدوجہد کامظاہرہ کیا۔ اور ایک منظم اور غالب تحریک کا آغاز کیا۔ ان کادائرہ بحث بہت و سیج ہے۔
اس میں تفییر، سیرت نگاری، حدیث، شرح حدیث، علم الکلام، تصوف، تہذیب و تدن کے اصول و مبادی جیسے بیشتر
علوم آتے ہیں۔ انہوں نے قدیم طرز مباحث کے ساتھ جدید افکار و نظریات پر بحث کی۔ اور دلائل کی قوت اور عمدہ
اسلوب تحریر و تقریر کو اپنایا۔ زمانہ کے پیش آمدہ میں جمہور امت کے نقطہ نظر کی ترجمانی کی اور بہت سارے مسائل
میں ان کی انفرادی اجتہادی بصیرت نظر آتی ہے۔

## قرآن كاتصور الله اور تصور كائنات، بطور محرك عمل

سید مودودی اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ انسان کے لیے نجات کا واحد راستہ قر آن حکیم کا بتایا ہواراستہ ہے اگر چپہ انسان کواللہ تعالی نے ارفع واعلی قرار دیاہے لیکن انسان کی زندگی مشکلات اور امتحانات سے بھری ہوئی ہے۔

"اس سیارہ پر انسان کو اللہ کی نیابت کی ذمہ داری سونپی گئی ہے انسان کو اس دنیا میں قیام کرنے اور اس ذمہ داری کو پورا کرنے بیخ کی اجازت نہیں دی گئی اسے اپنے داری کو پورا کرنے بیخ کی اجازت نہیں دی گئی اسے اپنے آپ کو وحی کے ابدی اور نا قابل تغیر قانون کے مطابق ڈالنابہت ضروری ہے۔" 1

چونکہ تمام مخلو قات اللہ تعالیٰ کے علم کی پابند ہیں اس لیے اسلام کا یہ تصور میں فطری ہے کہ انسان اللہ کی رضا اور نیابت اللی میں اپنی زندگی گزار دے۔ کیونکہ اسلام اس بات کے علاوہ کسی بات پر زور نہیں دیتا کہ سوائے اللہ سبحان و تعالیٰ کی پیروی کے ، اور جب تک اسلام کے پیروکار اس پر کار بند رہے بلند اور عظمت والے مانے گئے اور جب روگر دانی کی اس صف سے نکال دیئے گئے۔

سید مودودی بیه خیال رکھتے ہیں کہ معیشت ند بہب، معاشرت اور سیاست ان سب کا تعلق تصور دیں سے ہے۔ وہ رسمی اور فرقہ وارنہ مذہب کی بجائے کا تصور انسان ، تصور کا نئات اور ایک کا نئاتی نظریہ حیات کے قائل تھے۔ اس لیے وہ اسلام کو ایک عالمگیر اور انسانی ضروریات پر ایک مکمل نظام حیات کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ سید مودودی اپنے افکار و نظریات میں ایک انفر ادی حیثیت کے حاصل نظر آتے ہیں۔ قرآن حکیم نے اللہ

\_\_\_\_\_

اور معبود کاجو تصور پیش کیاعقیدہ کی تشر ت<sup>ح</sup> اور اس سے ہم آ ہنگ تقاضوں کی تعلیم سید مودودی ایک بڑا فکری کارنامہ ہے۔

"الله صرف پالنے والا ہی نہیں بلکہ مطاع، حالم اور مصدریت کا سرچشمہ بھی ہے۔ اگر ایمان کے معنی اپنے پیدا کرنے والے کی پیچان کرناہے تو دوسری طرف اس سے عہد اطاعت باند ھناہے اور پھر زندگی کے ہر شعبہ میں اسے راہنما اور اس سے رضا کا حصول اور اس کے ہر رنگ کو شعبہ زندگی میں لانا ہی اصل کامیابی و کامر انی ہے۔"<sup>1</sup>

یہ تصور الہامی ہدایت سے بے نیاز محض عقل، تاریخ اور تجربات کے سہارے زندگی گزارنے کے تمام طریقوں کو باطل قرادیتا ہے۔ سید مودودی اس بات سے استدلال کرتے ہیں عبادت محض مخصوص اسلامی مظاہر کا نام نہیں ہے بلکہ ہر قوت کو اللہ کی بندگی میں دینے اور تمام زندگی اس کی ہدایت کے مطابق گزارنے کا نام ہے۔

اس تصور کی وضاحت کے بعد سید مودودی قر آن حکیم اوررسول اللہ کے طریقہ عمل سے اس بات کی وضاحت کرتے ہیں اسلامی تعلیمات زندگی کے ہر میدان میں کافی ہیں۔ اور پوری انسانی فکر اس مدار میں سفر کرتی ہے ۔ سید مودودی کی فکر کامر کزی نقطہ نظر دیکھا جائے تو وہ صرف تصور تو حید کے تمام پہلوؤں کی وضاحت ہی نہیں بلکہ اس تصور کی بنیاد پر زمانہ سازی کا عمل نظر آتا ہے۔

انہوں نے اپنی فکری استدلال کے لیے اسلام کے اولین دور کی صحت کی طرف اپنی توجہ مرکوز کی ہے۔ کیونکہ اس دور کا نمایاں باب قوت اور جدوجہد کا اصل سرچشمہ قر آن حکیم اور اس کے احکام سے براہ راست راہنمائی جبکہ حدیث رسول اور طریقہ نبوی پر مضبوطی سے قائم رہنا تھابڑھتی ہوئی آبادی اور اسلامی دنیا میں پیدا ہونے والے مسائل کے حل کے لیے فقہ اسلامی کی تدوین اجتہاد اور ان اجتہادی فیصلوں پر نقدوقت کی سب سے اہم ضرورت ہے۔ لیکن حالات کچھ اس قسم سے موافق ہو گئے ہیں کہ روایت اور فقہ کو اولیت حاصل ہے جبکہ قر آن وسنت سے استدلال سے دوری آگئ ہے۔ جن مصلحین نے روایت سے بغاورت کی بات کی در حقیقت وہ اسلام کی اصل روح اور اس کے متن سے نابلدر ہے۔

# جهاد فی سبیل الله کی ضروری توضیح

سید مودودی جہاد کے متعلق خالص روایتی نقطہ نگاہ رکھتے ہیں "جہاد فی الاسلام" میں انہوں نے اس موضوع پر بہت منفر داندار میں لکھا۔سید مودودی اس بات سے استدلال کرتے ہیں جہاد خالص اللہ کی راہ میں حق اور نیکی کے لیے ایک انتہائی کو شش اور جدوجہد کانام ہے اور بیہ کو شش متعدد شر ائط کی حامل ہے۔ اسلام میں جہاد کا مطلب کسی

قشم کی ظالمانہ قتل وغارت نہیں بلکہ اس کامقصد مظلوموں کا د فاع ہے۔

جہاد تعمیر وترقی اور انسانی حقوق کے تحفظ کی ایک اعلانیہ کوشش ہے۔ یہ افراد کی قانونی اور آئینی خلاف ورزی نہیں بلکہ ریاستی آئینی اقدام ہے۔ اس وعدہ خلافی کی کوئی گنجائش موجو د نہیں ہے جہاد جنگ اورامن کا اسلامی قانون ہے۔ جس پر عمل کرنے کا اختیار صرف مسلمانوں کی حکومت کو حاصل ہے۔

"اسلام میں بربریت اور جارحیت بیندانہ رویہ اختیار کرنے کا کوئی تصور موجود نہیں ہے۔ دفاعی جنگ میں اسلام شہریوں کے جان ومال اور عزت و آبرویہاں تک مرنے والوں کی لاشوں کی حفاظت و تحفظ کی ہدایات جاری کرتا ہے اور فتح کے متکبرانہ اظہار سے منع کرتا ہے۔ آج کی مہذب کہلانے والی قوتوں کے لیے اسلام کے یہ جنگی اصول ایک نمایاں سبق ہیں۔"

سید مودودی اس بات سے استدلال کرتے نظر آتے ہیں جب انسان اپنی مرضی سے اللہ کے دین سے اپنے آپ کو ہم آ ہنگ کرنے کی کوشش شروع کر دیتا ہے تو اسے اپنے ارادے میں مظبوطی کا احساس ہوتا ہے اللہ کے قانون کی پابندی کے سبب وہ پوری کا نئات سے ہم آ ہنگ ہوجاتا ہے۔ یہی وہ طریقہ اور راستہ جس کے ذریعہ اطمینان قلب اور اللہ سے محبت واطاعت کارشتہ قائم ہوتا ہے۔

سید مودودی نے اسلام اور جاہلیت کی تصویر کشی کے ذریعہ سے انسانی زندگی کے معاملات تک رسائی حاصل کی ہے۔ تاریخ دوہی نقاط کی حامل رہی۔ ایک اسلام اور وسر اتصور جاہلیت یعنی ہر ایک شہ سے بے نیاز ہو کر حکم باری سے روگر دانی ہے۔ لیکن اللہ نے اپنی نیابت کی ذمہ داری امت مسلمہ پر ڈالی ہے۔ اور اسے امر بالمعر وف اور نہی عن کی ذمہ داری سونی ہے۔ تزکیہ باالنفس سے لے کر جہاد و قبال تک سب راہ کے مر احل ہیں۔

## احیائے امت کے لیئے موزوں قیادت کی تیاری

سید مودودی نے بیہ واضح کیا کہ فقہ اور روایت سے تعلق اور را ہنمائی کو منقطع کیے بغیر احیائے فکر اور احیائے اسلام کے لیے بیہ بہت ضروری ہے کہ قر آن حکیم اور سنت نبوی سے رشتہ جوڑا جائے اور پیش آمدہ حالات میں را ہنمائی کے لیے وہی ترتیب قائم کی جائے جو دور اول کی رہی۔ یعنی قر آن حکیم سنت رسول اور جتہاد۔ آج کے ماحول میں اس مکمل علمی اثاثے کو سامنے رکھ کر جدید عصری مسائل کے ادراک کے ساتھ حقیقی غورو فکر اجتہاد واستنباط کے سلامہ کو آگے بڑھانا ہے اس کے لئے ضروری ہے کہ اس عرف کو بھی مد نظر رکھا جائے جو اسلام سے متصادم نہیں سلسلہ کو آگے بڑھانا ہے اس کے لئے ضروری ہے کہ اس عرف کو بھی مد نظر رکھا جائے جو اسلام سے متصادم نہیں سلسلہ کو آگے بڑھانا ہے اس کے لئے ضروری ہے کہ اس عرف کو بھی مد نظر رکھا جائے جو اسلام سے متصادم نہیں

سید مودودی نے حکمت عملی کو اختیار کیااس کی ترتیب شخقیق اور تجزیه اور تھی استنباط واطلاقی رہی جس سے

ان کے علم الکلام میں نے دور کی ضرور توں اوراس کے تقاضوں کو مد نظر رکھ کر اسلامی علوم کی تشکیل جدید نہیں انسانی فکر کی تشکیل نو سے ہی عصری چیلنجز کا جواب دینا ممکن انسانی فکر کی تشکیل نو سے ہی عصری چیلنجز کا جواب دینا ممکن ہے۔ کیونکہ انسانی فکر کی تبدیلی ہی پیش آنے والے مسائل میں کا فرماہو کر اجتماعی مسائل کا حل پیش کرتی ہے۔

سید مودودی نے ہر سطح پر قیادت کی فکری نشو و نما پر زور دیا تا کہ انسانی قیادت کو ایک صالح قیادت کی طرف منتقل کر کے انسانیت کی بقااور فلاح کے لئے کام کیا جاسکے۔ ایسی قیادت جو تفکر و تدبر کے ساتھ پاک وہند اور پورے عالم اسلام کی بیداری کا بیڑ ااٹھائے اور دین کی روشنی میں نئے راستہ نکالنے کی کوشش کرے۔ فکر کی تشکیل نو کے ساتھ عمل کے میدان میں منفر د کارنامے سر انجام دے اور عملی جدوجہد میں ایک مثالی کر دار اداکرنے میں سرگرم ہوجائے۔

## تجديد واحيائے دين كالائحه عمل

اسلام ایک کامل دین اور مکمل دستور حیات ہے اسلام جہاں انفر ادی زندگی میں فردکی اصلاح پر زور دیتا ہے وہیں اجتماعی زندگی کے زرین اُصول وضع کر تا ہے جو زندگی کے تمام شعبوں میں انسانیت کی راہ نمائی کر تا ہے اسلام کا نظام سیاست و حکمر انی موجودہ جمہوری نظام سے مختلف اور اس کے نقائص و مفاسد سے بالکل یہ پاک ہے۔ اسلامی نظام حیات میں جہاں عبادت کی اہمیت ہے وہیں معاملات و معاشر ت اور اخلا قیات کو بھی اولین در جہ حاصل ہے۔ اسلام کا جس طرح اپنا نظام معیشت ہے اور اپنے اقتصادی اصول ہیں اسی طرح اسلام کا اپنا نظام معیشت ہے اور اپنے اقتصادی اصول ہیں اسی طرح اسلام کا اپنا نظام سیاست و حکومت ہے اسلامی فظام میں ریاست اور دین مذہب اور سلطنت دونوں ساتھ ساتھ چلتے ہیں، دونوں ایک دوسرے کی جمیل کرتے ہیں دونوں ایک دوسرے کے مدد گار ہیں، دونوں کے نقاضے ایک دوسرے سے پورے ہوتے ہیں، چنانچہ ماور دی کہتے ہیں دونوں ایک دوسرے کے مدد گار ہیں، دونوں کے نقاضے ایک دوسرے سے پورے ہوتے ہیں، چنانچہ ماور دی کہتے ہیں کہ جب دین کمزور پڑ جاتا ہے، اس کے نشانات مٹنے لگتے ہیں۔ اسلام نے اپنی پوری تاریخ میں ریاست کی اہمیت کو تبھی بھی نظر میر نیا دی تاریخ میں ریاست کی اہمیت کو تبھی بھی نظر انداز نہیں کیا۔

"اسلام میں خدا کے سواکسی انسان کو بیہ حق نہیں دیا گیا کہ وہ قانون کاخالق بے"۔ "

انبیاء کرائم وقت کی اجتماعی قوت کو اسلام کے تابع کرنے کی جدوجہد کرتے رہے۔ ان کی دعوت کا مرکزی تخیل ہی بیہ تھا کہ اقتدار صرف اللہ تعالی کے لیے خالص ہو جائے اور شرک اپنی ہر جلی اور خفی شکل میں ختم کر دیا جائے۔ قرآن کے مطالعہ سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت یوسف، حضرت موسی، حضرت داؤد، اور نبی کریم مُنگانِّیُرُمُ نے با قاعدہ اسلامی ریاست قائم بھی کی اور اسے معیاری شکل میں چلایا بھی۔

"اسلامی فکر میں دین اور سیاست کی دوری کا کوئی تصور نہیں پایا جاتا اور کا اسی کا متیجہ ہے کہ مسلمان ہمیشہ اپنی ریاست کو اسلامی اصولوں پر قائم کرنے کی جدوجہد کرتے رہے۔ یہ جدوجہد ان کے دین وایمان کا تقاضا

1-"~

قر آن پاک اور احادیث نبویه میں جس طرح اخلاق اور حسنِ کر دار کی تعلیمات موجود ہیں۔اسی طرح معاشرت، تدن اور سیاست کے بارے میں واضح احکامات بھی موجود ہیں۔

مولانا سید ابوالاعلی مودودیؓ کی شہر ہُ آفاق تصنیف "حکومتِ الہید" نہ صرف اسلامی نظام سیاست کی وضاحت کرتی ہے۔ مولاناً کے مطابق امتِ مسلمہ کی وضاحت کرتی ہے۔ مولاناً کے مطابق امتِ مسلمہ کی اصل حیثیت "گواہِ حق"کی ہے، اور اس کی سب سے بڑی ذمہ داری ہے ہے کہ وہ زمین پر اللہ کی حاکمیت قائم کرے۔ تو حید حاکمیت کا قرار اور اس کا نفاذ

مولانا کے نزدیک امت کی سب سے پہلی ذمہ داری میہ ہے کہ وہ دنیامیں اللہ کی حاکمیت کا اقرار کرے اور اپنی زندگی میں، بالخصوص اجتماعی زندگی میں، اس کا نفاذ کرے۔ امت کو چاہیے کہ وہ ہر اس نظام کو رد کرے جو انسانوں کو قانون سازی کا اختیار دیتا ہے، کیونکہ یہ حق صرف اللہ کو حاصل ہے:

"اسلام میں خداکے سواکسی انسان کویہ حق نہیں دیا گیا کہ وہ قانون کاخالق ہے"۔ 2

امت پرلازم ہے کہ وہ طاغوتی نظاموں کے خلاف فکری، اخلاقی اور سیاسی جدوجہد کرے۔ مولانا کے مطابق صرف انفر ادی عبادات کافی نہیں، بلکہ وہ اجتماعی نظام جو اللہ کی نافر مانی پر مبنی ہو، اسے بدلنا فرضِ عین ہے۔
"جولوگ اللہ کی زمین پر اس کے قانون کے بجائے دوسروں کے قوانین نافذ کرتے ہیں، وہ در حقیقت طاغوت کے پیروکارہیں "۔ 3

مولاناامت کو دعوت دیتے ہیں کہ وہ اپنی اجتماعی جدوجہد کارخ اسلامی ریاست کے قیام کی طرف موڑیں، جو اللّہ کی شریعت کو نافذ کرے، عدل قائم کرے، اور انسانوں کو اللّہ کے دین کی طرف بلاتے ہیں اسلامی ریاست کا قیام محض ساسی عمل نہیں، بلکہ یہ ایمان کا تقاضا قرار دیتے ہیں۔

امر بالمعروف ونهي عن المنكر

امت کی ذمہ داری ہے کہ وہ نہ صرف اللہ کے احکام پر خود عمل کرے بلکہ دنیا میں بھلائی کو فروغ دے اور برائی کا سدباب کرے۔ یہ فریضہ مولانا کے مطابق سیاسی، تعلیمی اور ساجی ہر سطح پر ہونا چاہیے۔ ﴿ كُنتُمْ حَیْرَ اُمَّةٍ اُحْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَاْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾ 4

1 مودودی، تجدیداحیائے دین، ص56

2مودودي، حكومتِ الهبيه، ص15

3 مودودي، حكومتِ الهيه، ص24

4 آل عمران 3:110

"تم بہترین امت ہو جو انسانوں کے فائدے کے لیے اٹھائی گئی، تم بھلائی کا حکم دیتے ہو اور برائی سے روکتے ہو"۔

مولانا کے نزدیک امت اگر چاہتی ہے کہ وہ اللہ کی زمین پر اس کی حاکمیت قائم کرے تو اسے پہلے خود کو فکری، اخلاقی اور عملی اعتبار سے تیار کرناہو گا۔ وہ افراد تیار کرنے ہوں گے جو خوفِ خد ااور فہم دین کے ساتھ قیادت کا اہل ہوں۔ امت مسلمہ کو دین کو صرف ذاتی عبادات تک محدود نہیں رکھنا، بلکہ سیاست، معیشت، قانون، تعلیم ہر میدان میں اس کا نفاذیقینی بنانا ہے۔ یہی دین اسلام کی جامعیت ہے۔

"حکومتِ الہیہ "مولانامو دودیؓ کی فکر کاوہ نچوڑہے جو امت مسلمہ کو اس کی اجتماعی دینی ذمہ داریوں کا شعور بخشاہے۔ اس کے مطابق امت کا مقصد صرف نجات پانانہیں، بلکہ انسانیت کو اللّٰہ کے عدل، ہدایت اور نثر یعت کی روشنی میں چلاناہے۔ یہ صرف ممکن ہے جب امت مسلمہ علم ، دعوت ، قربانی اور منظم جدوجہد کے ذریعے دنیامیں اللّٰہ کی حکومت قائم کرنے کی کوشش کرے۔

#### دين بطور ساجي نظام

مولانامودودیؒ کے نزدیک دین اسلام محض چنداعتقادات،عبادات یاروحانی اعمال کا مجموعہ نہیں بلکہ یہ ایک مکمل ساجی نظام ہے جو فرد،خاندان،معاشرہ،ریاست،معیشت،اورعدل کے ہرپہلو کواپنے دائرہ کار میں لیتا ہے۔ان کے مطابق "دین"کا حقیقی مطلب ہی زندگی کے ہر شعبے پر اللہ کی حاکمیت کو تسلیم کرنا ہے۔مولانامودودیؒ کہتے ہیں کہ:

"اسلام ایک جامع دین ہے جوانسان کی انفرادی اور اجتماعی زندگی پر پوری طرح حاوی ہوناچا ہتاہے"۔ "

وہ دین کوریاست، عدالت، تعلیم، ثقافت، معیشت، قانون، اخلاق اور ساجی تنظیم کے ساتھ لازم و ملزوم قرار دیتے ہیں۔اسلام کا ساجی نظام عدل و قسط پر مبنی ہے۔ معاشرے کے ہر فرد کو بنیادی حقوق، معاشی تحفظ اور مساوی انسانی حیثیت حاصل ہے۔وہ طبقاتی تقسیم، جاگیر داری، سرمایہ دارانہ استحصال اور نسلی امتیاز کو اسلام کے خلاف قرار دیتے ہیں۔اسلام انسانوں کے در میان تفریق نہیں کرتا، بلکہ ان سب کو ایک خدا کے بندے اور ایک قانون کے تابع بناتا ہے۔

#### ثقافت اور تهذيب

دین کو تہذیب و ثقافت کا خالق سمجھتے ہیں۔ ان کے مطابق لباس، فنون، تعلیم، تفریخ اور ادب سب کو اسلامی اخلاقی اصولوں کے تحت ہونا چاہیے۔ مغربی ثقافت کی بے راہ روی اور سیکولر بنیادوں پر وہ سخت تنقید کرتے

<u>ب</u>ير\_

"اسلام نه صرف فردکی زندگی کو سنوار تا ہے بلکہ ایک صالح معاشرہ، عادلانہ ریاست اور خدائی قانون پر مبنی تدن کی تشکیل کرتا ہے۔"<sup>1</sup>

مولانا مودودیؒ کے نظریے کے مطابق اسلام ایک مکمل ساجی نظام ہے جو زندگی کے ہر پہلو کو منظم کرتا ہے۔ اس نظام کا مقصد ایک ایسا معاشرہ قائم کرنا ہے جس میں عدل، امن، مساوات، اخلاق، ایمان اور فطرت کا توازن قائم ہو۔وہ دین کو محض روحانی تسکین نہیں، بلکہ ایک عملی، انقلابی اور جامع ضابطۂ حیات قرار دیتے ہیں۔

مولانانے اسلام کا جامع اور حرکی تصوّر پیش کیا۔ ان کے نزدیک اسلام دیگر مذاہب کی طرح محض ایک مذہب نہیں، جو صرف پوجاپاٹ کے چند طریقوں اور چندر سوم وروایات کے مجموعے کا نام ہو اوراس کے علاوہ زندگی کے دیگر میدانوں میں اس سے کوئی رہ نمائی نہ ملتی ہو، بلکہ وہ ایک دین ہے، جو زندگی کے تمام پہلوؤں میں انسانوں کورہ نمائی فراہم کر تا ہے۔ ان کی انفرادی زندگی ہویا اجتماعی، خاندانی و معاشرتی زندگی ہویا ساجی، معاشی زندگی ہویا سیاسی، وہ مسجد میں ہوں یا بازار میں، گھر میں ہوں یا اسمبلیوں اور پارلیمنٹ میں ، وہ ہر جگہ اور ہر معاملے میں انھیں اللہ کے قانون کے تابع کر تا اور اس کے مطابق زندگی گزارنے کی تاکید کر تاہے۔

"اسلام کا جامع تصور خود مسلم عوام کے ذہنوں سے او جھل تھا۔ وہ بس نماز ،روزہ، زکوۃ اور جج کو مکمل دین سمجھ بیٹے تھے۔ مولانانے زور دے کریہ بات کہی کہ ایک مسلمان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنی پوری زندگی میں اللہ اور اس کے رسول کے بتائے ہوئے حکموں پر چلے۔ محض مسلمانوں جیسانام رکھ لینا، یا چندر سوم وروایات پر عمل کرناکا فی نہیں ہے "۔ 2

مولانانے اپنی کتابوں' دینیات' اور' خطبات' میں یہ بات بہت آسان ، عام فہم اور موکڑ اسلوب میں کہی ہے۔ مولانانے اجتماعیت کے تصوّر کو بہت ابھار کر پیش کیا۔ اس زمانے میں اللہ اور بندے کے تعلق پر بہت زور دیاجا تا تھا اور اسی کو اصل دین سمجھاجا تا تھا۔ انھوں نے بتایا کہ جہال دین میں فرد کا ذاتی ار تقامطلوب ہے وہیں دین بنیا دوں پر معاشرے کی تشکیل بھی ضروری ہے۔ بعض حضرات کا کہنا ہے کہ مولانا اس معاسلے میں اُس زمانے میں رائج بعض نظاموں اور از مول سے متاثر اور مرعوب تھے ، جس کی وجہ سے انھوں نے اسلام کو'نظام' کی حیثیت سے پیش کیا۔ حالاں کہ یہ بات صحیح نہیں ہے۔ اُس زمانے میں اسلام کا اجتماعی پہلو دبا ہوا تھا، اس لیے مولانانے اس پر زور دیا اور اسے نمایاں کر کے پیش کیا۔

مولانانے بوری قوت کے ساتھ یہ بات کہی کہ اسلام میدانِ سیاست میں بھی انسانوں کی مکمل رہ نمائی کرتا

1 مودودي، حكومتِ الهيه، ص 44

ہے۔اس کا ئنات کو اللہ تعالیٰ نے وجو د بخشاہے اوراس میں انسانوں کی ضروریات کی تمام چیزیں فراہم کی ہیں۔ کا ئنات کی تمام مخلو قات اللہ کے حکموں کی پابند ہیں۔وہ ان سے سرِ موانحر اف نہیں کر سکتیں۔انسانوں کو محدود دائرے میں ارادہ واختیار کی جو آزادی دی گئی ہے اس میں ان کا امتحان ہے۔

"الله تعالیٰ میه دیکھنا چاہتا ہے کہ وہ اپنے اختیار کو استعال کرکے اس کے بتائے ہوئے طریقوں پر چلتے ہیں یا اپنی خواہشات کے پیچھے بھاگتے ہیں۔ تکوینی حاکمیت اللہ کے ساتھ تشریعی حاکمیت اللہ کا تصوّر پیش کیا"۔ <sup>1</sup>

بعض حضرات نے اسے 'وین کی سیاسی تعبیر کانام دیاہے۔ان کا کہناہے کہ مولاناکا پیش کر دہ 'سیاسی اسلام کا نصور درست نہیں ہے۔ حالال کہ بیہ بات صحیح نہیں ہے۔ اس زمانے میں مذہب اور سیاست کے در میان علیحدگی کا تصوّر عام تھا۔ مولانانے یہ فکر پیش کی کہ میدانِ سیاست کو اسلام سے خارج سمجھنا درست نہیں ہے۔اسلام نے جہال زندگی کے تمام میدانوں میں رہ نمائی کی ہے وہال سیاست کا میدان بھی اس سے مشتلیٰ نہیں ہے۔

"مسلم عوام کو قر آن مجید سے جوڑا۔ اس زمانے میں یہ تصور عام تھا کہ قر آن کا سمجھناعام لو گوں کے بس کی بات نہیں۔ اس کے لیے بہت سے علوم میں درک و مہارت کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ کام صرف خواص اور علماکا ہے۔ عوام کاکام ان کی بات ماننااور ان کے پیچھے چلناہے "۔ 2

مولانانے یہ فکر پیش کی کہ قر آن اس لیے نہیں نازل کیا گیاہے کہ اسے بے سمجھے بو جھے پڑھ لیاجائے، مکان یا دوکان کے افتتاح یا کسی وفات کے موقع پر قر آن خوانی کروالی جائے، بلکہ وہ کتابِ ہدایت ہے۔ اس میں زندگی گزارنے کا طریقہ بتایا گیاہے، اس لیے ہر مسلمان کے لیے لازم ہے کہ اسے سمجھنے کی کوشش کرے۔ انھوں نے قر آن مجید کا ترجمہ کیا، اس پر حواشی کھے، اس کی تفسیر کی اور درسِ قر آن کی مجلسیں قائم کیں۔ ان کوششوں کے نتیج میں عوام کا ربط قر آن سے مضبوط ہوا۔

مولانانے اپنی موئز تحریروں کے ذریعے اسلام پر کیے جانے والے اعتراضات کا بھر پور جواب دیا۔ الجہاد فی الاسلام، مرتد کی سز ااسلامی قانون میں، پر دہ وغیرہ اس کا بین ثبوت پیش کرتی ہیں۔ مولانا کے اسلوب کی خاص بات یہ ہے کہ وہ مدافعانہ اور معذرت خواہانہ لب و لہجہ سے پاک ہے۔ وہ اعتراض کرنے والوں پر اقدامی حملہ کرتے ہیں، ان کی خامیاں اور کم زوریاں نمایاں کرتے ہیں اور پورے اعتماد کے ساتھ اسلامی تعلیمات کی

تشریح و توضیح کرتے ہیں۔ان کی تحریریں اعتراضات کامُسکت جواب فراہم کرتی ہیں اور اسلامی تعلیمات کی معقولیت کو دلائل سے ثابت کرتی ہیں۔

مولانانے بہت سے فتنوں کا ہروقت تدارک کیااور پوری قوت کے ساتھ ان کی سرکوبی کی۔اُس زمانے میں

1 مودودی، ابوالاعلی، سید، مسئله قومیت، (مکتبه اسلامی پبلیشرز، نئی دبلی)، 1977ء، ص92 2 مودودی، ابوالاعلی، سید، ق**رآن کی چار بنیادی اصطلاحین**، اقبال اکیڈی، کراچی، 1944ء، ص77

\_

منکرین حدیث، جواہل قرآن کے نام سے مشہور تھے، ان کا فتنہ سر چڑھ کر بول رہاتھا۔ انکارِ حدیث کے پر دے میں وہ بہت سے مسلّماتِ دین کا انکار کر رہے تھے۔ مولانا نے ان سے مباحثہ کیا، ان کے شبہات زائل کیے اور ان کے اعتراضات کے تاروبو د بھیر کرر کھ دیے۔ ان کی تصنیف 'سنّت کی آئینی حیثیت' اسی مباحثہ و مجادلہ کی روداد پر مشتمل ہے۔ اسی طرح قادیانیت کا فتنہ بھی اس زمانے میں زوروں پر تھا۔ مولانانے اس کے خلاف محاذ سنجالا۔ عملی طور پر بھی جد وجہد کی اور علمی طور پر بھی اس کے خلاف موثر و مدلل لٹریچر فراہم کیا۔ نوبت یہاں تک پہنچی کہ ان کی تصنیف 'قادیانی مسئلہ 'کو بنیاد بناکر ان کے بدخواہوں نے انھیں تختہ دار تک پہنچانے کی کوشش کی گئی، لیکن مشیّتِ الہی سے وہ اسینے ارادوں میں ناکام رہے۔

## اسلامی ریاست کی ذمه داریاں

سید مودودی نے علماء کے مخلوط قومیت کے نظریہ کورد کیا۔ کیونکہ سید مودودی اس بات استدلال کرتے ہیں کہ ان کی قومیت کا ادارہ کتنا ہی نیک کیوں نہ ہولیکن چو نکہ ہندوستان میں ہندومت کا ثقافتی اور مذہبی موجو دہے جس سے اسلامی معاشرہ کو تہذیبی دشواریوں کا سامنا کر ناپڑے گا نہوں اس بات کو محسوس کیا ہندوستان میں اسلام کو تہذیبی خطرات لاحق ہیں جو علمائے دیوبند کے مخلوط قومیت کے اتحاد کے نظریہ سے پیدا ہوگئے ہیں۔

سید مودودی دار السلام کی الگ تعریف بیان کرتے ہیں۔ جو بہت مختلف ہے۔ ان کے نزدیک مسلمان کے لیے اپناایک ملک اور الگ مسلمان ریاست کا تصور بالکل ایک مختلف چیز ہے۔ سید مودودی مسلمانوں کی خود مختاری یا سیاسی آزادی کے خواہاں نہیں بلکہ وہ اسلام حکومت اور معاشی، ساجی اور تہذیبی پہلوؤں سے اسلامی حکومت کے قائل رہے۔ جو خالص اساسی اور کتاب اللہ اور سنت نبوی کے مطابق ہو وہ اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔

"مسلمان ایک قومی وحدت نہیں بلکہ ایک جماعت ہیں۔ وہ کسی ایک جماعت کی سیاسی حیثیت کو تسلیم کرتا ہے اور نہ ہی کسی قسم کی مصالحت کا قائل ہے۔ اسلام مسائل کو عالمی پس منظر میں دیکھتا۔ نہ کہ قوم، طبقات یا افراد کی نجی اصطلاحوں کے طور پر اس کے مقاصد دائی ہیں۔ اسلام کسی خاص قوم کے کا عطاکر دہ روایتی اور ثقافتی معطیہ کا یابند نہیں۔ اور وہ قومی اور تاریخی ڈھانچہ کا مشکر ہے۔ "ا

مولانا مودودی اسلامی انقلاب کی بات کرتے ہیں۔ اور اسے ایمان کی ایک شق قرار دیتے ہیں۔ ان کے نزدیک تمام مسلمان دنیا کے لوگ بے شک الگ ثقافتی پہچان رکھتے لیکن ان کے اہداف و مقاصد اور حقیقی پہچان صرف دین اسلام کے نام سے ہے۔ ان کی عبادت کے طور طریقے اور معاملات زندگی میں یکسانیت بالکل نمایاں ہے۔ سید مودودی ایسے یاکستان کے خواہاں تھے جہال زندگی کے ہر شعبہ میں اسلامی اقدار نما کندگی ہواس سلسلہ

\_\_\_\_\_

میں انہوں نے دستور و قوانین کے لئے اصول تدریجیت کی تائید کی۔ سید مودودی چاہتے تھے کہ انگریزوں کے بنائے آئہیٰ ڈھانچہ کو بالکل مسمار کر دیا جائے اور اس کی جگہ مکمل نیا اسلامی نظام ترتیب دیا جائے۔ اور موجو دہ لادینی نظام تعلیم اور دیگر شعبہ جات میں ایک فکری نظام متعارف کروایا جائے۔

اسلامی قوانین شریعہ کو بحال کیا جائے باقی دیگر قوانین منسوخ کر دیئے جائیں۔ فقہ کے برعکس اگر اسلام کا سیاسی خلیفہ نظر رکھا جائے تو یہ وضاحت ہوتی ہے کہ نہ تواسے کسی تبدل کی ضرورت ہے اور نہ ہی ارتقاء کی کیونکہ مغربی جمہوریت میں جہاں آ قااور غلام کا اطلاق ساجی اور سیاسی حوالہ سے نہیں ہو تا۔ اسلام اس کے مقابلہ میں آ قاو غلام کا جو تصور پیش کر تاہے وہ انسان اور خدا کے مابین رستہ ہے۔

سید مودودی اسلامی سیاست کے تصور کو ایک دینی ریاست تصور کرتے ہیں۔ جس میں انسان اللہ کا نائب اور خلیفہ کی حیثیت سے کام کر تاہے۔ اسی تصور کے تحت وہ دینی جمہوریت کی اصطلاح کو متعارف کر اتے ہیں۔ جس میں وہ اداروں کو اللہ اور سنت نبوی کے مطابق احکام کی بجا آ وری کی بات کرتے ہیں۔

" دینی جمہوریت جس کے قائدین اور نمائندوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ شریعت کے تمام احکام کو قبول کریں اور ان اصول وضوابط کو مٹانے میں کسی قشم کی پس و پیش کا مظاہرہ نہ کریں۔ یہ احکامات بینکوں بیمہ کے اداروں اور دیگر معاملات زندگی کے موضوعات پر مشمل ہیں۔ دینی جمہوریت کا دائرہ انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں پر پھیلا ہوا ہے۔ تاکہ پوراانسانی نظام اللہ کے احکام کی تابعد ارک میں نمایاں کام سر انجام دے سکے۔ "1

اِس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ سید مودودی اسلامی ریاست کو ایک مثالی ریاست گر دانتے ہیں۔ اور ایک مثالی ریاست ہوتی ہے۔ ایک گروہ مسلمان جبکہ دوسر اگروہ غیر مسلم اور مثالی ریاست اپنے شہر یوں کے جان ومال کی عزت کی محافظ ہوتی ہے۔ اِس کے لئے سید مودوی تاریخ اسلام سے نظائر پیش کرتے ہیں اور غیر مسلم کے لیے مکمل مساوات کے قانون کی پاسداری کی جائے۔ آزادی اظہارِ رائے کی مکمل آزادی رکھیں گے اور ملکی نظام تعلیم کے پابندر ہیں گے۔ جبکہ وہ اپنے مدارس اور جامعات میں اپنے بچوں کی تعلیم و تربیت کے لیے آزاد ہوں گے۔ اسلام ایک فطری مذہب ہے۔ اور تمام انسانوں کے حقوق کی ضانت دیتا ہے۔

## مولاناوحيدالدين خان (1925ء-2024ء) کی دعوت فکر

مولاناوحید الدین خان کیم جنوری 1925ء میں اعظم گڑھ (یوپی) کے ایک دور افتادہ گاؤں میں پیدا ہوئے۔ جب ان کی عمر چار سال تھی تو والد انتقال کر گئے، ان کی پیدائش چو نکہ ایک گاؤں میں ہوئی تھی اس لئے شخصیت اور نظریہ میں بھی وہی فطری رنگ نظر آتا ہے جو ایک گاؤں کی زندگی میں ہوتا ہے جس کا اظہار وہ خود ان الفاظ میں

\_\_\_\_

#### کرتے ہیں۔<sup>1</sup>

ابتدائی تعلیم اپنے آبائی گاؤں کے ایک مدرسہ میں حاصل کی۔ مولانانے انگریزی کی بجائے اپنی ابتدائی تعلیم مدرسے میں قرآن مجید اور اردو کے ساتھ ساتھ فارسی اور عربی زبان بھی سیھی۔ مولانا چو نکہ بچین سے ہی باپ کے سائے سے محروم ہو گئے تھے۔ اس لئے ان کی کفالت ان کے بچپاصو فی عبد المجید خان (وفات 1947ء) نے کی۔ انہی کے اصرار پر 1938ء میں انہیں عربی کی مشہور درس گاہ مدرسہ الاصلاح سرائے میر) میں داخل کرادیا گیا۔ مولانانے یہاں مدرسہ کی تعلیم مکمل کی۔

## دینی فکرو عملی خدمات

مولانانے 1950ء میں پچیس سال کی عمر میں۔ من انصداری المی اللہ کے نام سے ایک ادارہ قائم کیا، پھر اسی مقصد کے لیے ادارہ اشاعت اسلام کے نام سے اینے دعوتی سفر کو جاری رکھا۔ مولانا صاحب سب سے پہلے جس تحریک سے متاثر ہوئے وہ جماعت اسلامی تھی۔ یہاں مولانا کی زندگی کا ایک الگ ہی رنگ تھا۔ بالکل سادہ منش آدمی کے طور پر اپنی اس زندگی کا آغاز کیا۔ اسلام کی تبلیغ واشاعت کا جذبہ ان کے اندر کوٹ کر بھر اہوا نظر آتا ہے۔ 2

یہ وہ دور ہے جب مولاناوحید الدین خان صاحب جماعت اسلامی ہند کے ایک ذمہ دار کی حیثیت سے شعبہ نشر اشاعت کے انچارج ہیں۔ سادگی کے پیکر، صوفی منش، اقامت دین کی عظیم ذمہ داریوں کا احساس اس قدر خالب ہے کہ تن بدن کا ہوش نہیں۔۔۔ تاہم دین کی تعبیر میں اختلاف رائے کی بنیاد پر سید ابوالاعلی مودودی کی سیاس تحریک جماعت اسلامی سے الگ ہوگئے، کچھ عرصہ تبلیغی جماعت سے وابستہ رہے، ندوۃ العلماء اور جمعیت علاء ہند سے کھی وابستہ رہے، ان تمام تنظیموں سے وابستگی اور پھر علیحدگی بھی ہوگئی۔ 3

مولاناوحید الدین خان کی علمی و عملی زندگی دوادوار میں تقسیم کی جاسکتی ہے۔ پہلاحصہ 1976ء سے پہلے، دوسراحصہ 1976ء سے بہلے، دوسراحصہ 1976ء سے بعد ۔ عربی زبان تو مولانا نے بچین ہی سے پڑھنا شروع کر دی تھی اور بعد میں مدرستہ الاصلاح میں پڑھنے کی وجہ سے ان کے اندر جو مذہبی رجحان تھااس کواور تقویت ملی۔ الجمعیة میں ایڈیٹر کی حیثیت سے 1967ء سے 1974ء تک کام بھی کرتے رہے۔

1963ء میں مولانانے دوبارہ نئے سرے سے دین کا مطالعہ از سر نو کرنے کا فیصلہ کیا۔ اسلام کی اساسات کو

\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> **ماہنامہ تذکیر (مرتب**احسن تہامی)، (دار التذکیر، غزنی سٹریٹ لاہور، شارہ 2، فروری 2006ء)، ج10، ص2-3 2 ماہنامہ تذکیر، ج19، ص3، شارہ 2، (فروری 2006ء) 3 ماہنامہ تذکیر، ج19، ص3، شارہ 2، (فروری 2006ء)

جانے کے لیے اس کے اصل مصار دو مر اجع کی طرف رخ کیا۔ مولانا مختلف اخبارات وجرا کد میں لکھتے رہے۔ ان میں سے بیشتر مضامین اسلام اور عصر حاضر کے عنوان کے متعلق ہوتے تھے۔ اس کے بعد اس موضوع پر ان کی پہلی مفصل کتاب، علم جدید کا چیلنے 1966ء میں شائع ہوئی اور اسلام کے مفصل مطالع کے بعد جو کتاب ان کی طرف سے منظر عام پر آئی وہ 1975ء میں چھنے والی کتاب، اسلام، تھی۔

اکتوبر 1976ء میں ، الرسالہ کا پہلا پرچہ جاری ہوا مگر بہت جلد ہی ایک مشن کی حیثیت اختیار کر گیا۔ اس کے ذریعے مولانانے مغربی و نیا تک اسلام کو جدید انداز میں پھیلانا شروع کیا اور یہ کام آج تک جاری وساری ہے۔ الرسالہ ، ہی کی بدولت مغربی و نیا کے اندر مولانا کی فکر پہنچی ، پھر ان کے نقطہ نظر کو جاننے کے لیے مختلف ممالک سے دعوت نامے آنے شروع ہو گئے۔ مختلف کا نفر نسول میں انہیں بلایا جانے لگا۔ بلایا تو پہلے بھی جاتا تھا مگر صرف ملکی سطح پر ہونے والی کا نفر نسول میں مگر اس اشاعت کے بعد پوری د نیا میں ان کو پذیر ائی ملی۔

1976ء میں مسلم، کر سچن ڈائیلاگ میں شرکت کی جولیبیا کی دارالحکومت طرابلس میں ہوا تھا۔ اس میں مسلمانوں کی طرف مسلمانوں کی طرف سے جامعہ الازہر (قاہرہ) کے نمائندہ نے شرکت کی اور ویٹیکن (روم) نے مسحیت کی طرف سے نمائندگی کی۔

اب تک مولانا کی دوسوسے زیادہ کتب حجب چکی ہیں۔ جن کے انگریزی، عربی اور کئی علاقائی زبانوں میں تراجم بھی ہوچکے ہیں۔ چنا کی احیائی فکر کی نما کندگی کرتی ہیں، کا مختصر تعارف حسب ذیل ہے:

1- تذکیر القرآن؛ دعوتی انداز میں لکھی گئی تفسیر، دو جلدوں پر مشتمل ہے۔ تمام نحوی، صرفی، فقہی، ادبی اور صوفی انداز سے ہٹ کر لکھی گئی اپنی نوعیت کی واحد تفسیر ہے۔

2-ماہنامہ الرسالہ؛ جو 1976ء سے تاحال ایک ماہ وار شارہ جاری ہے۔ مولاناصاحب کی تحریریں، زیادہ تر موضوع قر آن پر مشتمل ہوتے ہیں۔

3۔ علم جدید کا چیلنے؛ جس میں سائنسی الحاد کے جو ابات، قر آنی اور عقلی دلائل کے ذریعے دیئے گئے ہیں۔ یہ شاید اس موضوع پر اپنی طرز کی پہلی اردو کتاب ہے۔

4۔ الاسلام؛ دین کی تعبیر و تشریح کے اعتبار سے مولانا کی سب سے پہلی مفصل کتاب ہے جو 1975ء میں شائع ہوئی۔ 5۔ نہ ہب اور سائنس؛ نہ ہب اور سائنس کے مواز نے کے بارے میں یہ بہت اچھی کتاب ہے۔ وہ تصورات جو قرآن نے آج سے چودہ سوسال پہلے دیئے تھے ان کی تصدیق سائنس نے آج کی ہے۔

**6۔ تعبیر کی غلطی؛** اس کتاب میں مولانانے دین کی تعبیر کے حوالے سے ان غلطیوں کی نشاند ہی کی ہے جو ان کی نظر میں دوسرے علماء (خصوصاً سید ابو الاعلی مودودی (1903ء-1979ء) سے دین کی تعبیر میں ہوئیں۔

**7۔ پیغمبر انقلاب؛** سیریت النبی مُنگافیاً تم پر لکھی جانے والی کتاب جس کو ایو ارڈ بھی ملا۔ اس میں مسلمانوں کو ہدایت ہے وہ

اپنے آپ کو مدنی دور کا باسی تصور کرتے ہیں حالا نکہ بات اس کے بر عکس ہے۔ انہیں نبی صَلَّیْ اَیْنِیْمِ کے اسوہ پر عمل کرتے ہوئے مکہ کی دعوتی زندگی کو مد نظر رکھنا چاہیے۔

8- ڈائری (1983ء تا1992ء)؛ مختلف سیمینار اور مختلف ممالک کے اسفار کے تذکرہ پر مشتمل کتاب ہے۔ یہ قسط وار ہر سال حصیب رہی ہے۔

9۔ راز حیات؛ اس کتاب میں مختلف حلقہ زندگی سے تعلق رکھنے والے لوگوں کی ترقی کے اسباب، قصوں کی شکل میں تحریر کئے گئے ہیں اور اس کے بعد ان کی مثال کو سامنے رکھ کر قاری کو تلقین کی جاتی ہے کہ اگر وہ کامیاب زندگی گزار ناچا ہتا ہے تواسے چاہیے کہ وہ ان واقعات سے سبق حاصل کرے۔

10- مطالعہ حدیث؛ یہ کتاب حدیث رسول مُنَّاتِیْنِ کے متعلق مولاناکا جو نقطہ نظر ہے اس کی جامع عکاسی کرتی ہے۔ اس کتاب میں بتایا گیا ہے کہ حدیث دین کے سمجھنے اور زندگی کے شرعی مسائل کے حل کے لیے کس طرح معاون ثابت ہوسکتی ہے۔

# دعوت فكر اور دعوت دين بالقرآن

مولاناوحیدالدین خان کا نقطہ نظریہ ہے کہ قرآن ایک اعلیٰ ترین علمی کتاب ہے، اس میں فطری حدود کے اندر علم و عقل کی پوری رعایت رکھی گئی ہے۔ قرآن مجید کا طریقہ یہ ہے کہ فنی آداب اور علمی تفصیلات کو چھوڑ کر اصل بات کو موئٹر دعوتی اسلوب میں بیان کیا جائے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ قرآن مجید کا مقصد علمی مطالعہ پیش کرنا نہیں، اس کا مقصد تذکیر و نصیحت ہے اور تذکیر و نصحیت کے لیے ہمیشہ سادہ اسلوب کار آمد ہوتا ہے نہ کہ فنی اسلوب۔

قر آن عام طرز کی علمی تصنیف نہیں، وہ ایک دعوتی کتاب ہے۔ اللہ تعالی نے اپنے ایک ہندے کو ساتویں صدی کے ثلث اول میں ایک خاص قوم کے اندر اپنا نما ئندہ بنا کر کھڑا کیا اور اس کو اپنے پیغام کی پیغام بری پر مامور فرمایا۔ اس پیغمبر نے اپنے ماحول میں بیہ کام شر وع کیا اور اس کے ساتھ قر آن کا تھوڑا تھوڑا حصہ حسب ضرورت اس کے اوپر اتر تارہا۔ یہاں تک کہ 23 سال میں پیغمبر کے دعوتی کام کی تعمیل کے ساتھ قر آن کی بھی تعمیل ہوگئی۔ <sup>1</sup>

مولاناوحید الدین خان لکھتے ہیں کہ قر آن آدمی کو مشن دیتا ہے وہ حقیقتا کوئی نظام قائم کرنے کا مشن نہیں ہے۔ بلکہ اپنے آپ کو قر آنی کر دارکی صورت میں ڈھالنے کا مشن ہے۔ قر آن کا اصل مخاطب فر دہے نہ کہ ساج۔ اس لیے قر آن کا مشن فر دیر جاری ہو تا ہے نہ کہ ساج پر۔ تاہم افراد کی قابل لحاظ تعداد جب اپنے آپ کو قر آن کے

مطابق ڈھالتی ہے تواس کے ساجی نتائج بھی لاز ما نکلنا شروع ہوتے ہیں۔ یہ نتائج ہمیشہ یکساں نہیں ہوتے بلکہ حالات کے اعتبار سے ان کی صور تیں بدلتی رہتی ہیں۔ <sup>1</sup>

قر آن میں مختلف انبیاء کے واقعات انہیں ساجی نتائج پاسماجی رد عمل کے مختلف نمونے ہیں اور اگر آدمی نے اپنی آئکھیں کھول رکھی ہیں تووہ ہر صورت حال کی بابت قر آن میں رہنمائی پاتا چلاجا تا ہے۔ قر آن فطرت انسانی کی کتاب ہے۔ قر آن کو وہی شخص بخو بی طور پر سمجھ سکتا ہے جس کے لیے قر آن اس کی فطرت کا ثنی بناجائے۔

کفار نے جب دعوت اسلام قبول نہ کی تو اسلام اور پیغیبر اسلام پر طرح طرح کے اعتراض کرنا شروع کر دیئے اور اعتراض بھی بے معنی، جن کی کوئی حیثیت نہیں ہے، قر آن کریم میں مچھر کی مثال دی گئی تو کفار نے کہا کہ اللہ اتن حچو ٹی سے چیز کی مثال کیوں دے رہاہے، اللہ تعالی نے اس کوجواب ان الفاظ میں دیا:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْيِي أَن يَضْرِبَ مَثْلًا مِّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأُمِّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقِّ مِن رِّبِهِمْ وَأُمِّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَذَا مَثْلًا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ ﴾ 2 وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ ﴾ 2

(الله اس سے نہیں شرماتا کہ بیان کرے مثال مجھر کی یااس سے بھی کسی چھوٹی چیز کی۔ پھر جو ایمان والے ہیں وہ جانتے ہیں کہ وہ حق ہے ان کے رب کی جانب سے۔ اور جو منکر ہیں وہ کہتے ہیں کہ اس مثال کو بیان کرے کے اللہ نے کیا جاہا ہے۔ اللہ اس کے ذریعہ بہتوں کو گم راہ کر تاہے اور بہتوں کو اس سے راہ دکھا تاہے۔ اور وہ گم راہ کر تاہے ان لوگوں کو جو نافر مانی کرنے والے ہیں)

مولانا کے خیال میں آدمی کے اندر نصیحت پکڑنے کا ذہن نہ ہو تو وہ کسی بات کو سنجیدگی کے ساتھ نہیں لیتا ایسے آدمی کے سامنے جب بھی کوئی دلیل آتی ہے تو وہ اس کو سطحی طور پر دیکھ کر ایک شوشہ نکال لیتا ہے۔ اس طرح وہ یہ ظاہر کر تا ہے کہ بید دعوت کوئی معقول دعوت نہیں ہے۔ اگر وہ معقول دعوت ہوتی تو کیسے ممکن تھا کہ اس میں اس قسم کی بے وزن با تیں شامل ہوں۔ مگر جو نصیحت پکڑنے والے ذہن ہیں جو باتوں پر سنجیدگی سے غور کرتے ہیں، ان کو حق کو پہچانے میں دیر نہیں گئی۔ خواہ حق کو مجھر جیسی مثالوں ہی میں کیوں نہ بیان کیا گیا ہو۔

#### امت وسط كامريتيه اور فريضه

بیت المقدس کی جگہ خانہ کعبہ کو قبلہ کیوں قرار دیا گیااس کے اندر کیا حکمت ہے۔اس کا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو لامت سے معزول کر کے امت محمد کو اس کی جگہ مقرر کر دیا ہے۔ اب قیامت تک بیت المقدس کے بجائے کعبہ خدا کے دین کی دعوت اور خدا پر ستوں کے باہمی اتحاد کا عالمی مرکز ہوگا۔ وسط کے معنی پیج

1 خال، وحيد الدين، مولانا، ديباچه تفسير تذكير القرآن، ج1، ص7

کے ہیں۔

اس کا مطلب سے ہے کہ مسلمان اللہ کے پیغام کو اس کے بندوں تک پہنچانے کا در میانی وسیلہ ہیں۔ اللہ کا پیغام رسول کے ذریعہ ان کو پہنچاہے۔ اب اس پیغام کو انہیں قیامت تک تمام قوموں کو پہنچاتے رہنا ہے۔ اس پر دنیا میں مستقبل کا نحصارہے اور اس پر آخرت کا بھی۔ 1

امت وسط کا فریضہ دعوت دین ہے اور ان کو اس کے لیے مطلوب صفات اپنے اندر پیدا کرنی چاہیے۔ داعی کے لیے ضروری ہے کہ وہ صبر وحوصلہ اور بر داشت سے کام لے۔ اور ہر آنے والی پریشانی اور مشکلات کو صبر و مخل سے حل کرنے کی کوشش کرے۔ اس لیے قرآن کریم میں آزمائش نیک بندوں کے لیے رکھی گئی ہے، اور صبر کرنے والوں کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے خاص خوشنجری کا وعدہ ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں ارشادر بانی ہے:

﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِّنَ الْحَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالتَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصِّابِرِينَ ﴾ 2 الصِّابِرِينَ ﴾ 2

(اور ہم ضرور تم کو آزمائیں گے کچھ ڈر اور بھوک سے اور مالوں اور جانوں اور بھلوں کی کی سے۔ اور ثابت قدم رہنے والوں کوخوش خبری دے دو۔)

اس آیت کریمه کی تفسیر میں دعوتی نکات بیان کرتے ہوئے مولانالکھتے ہیں:

حق کی رومیں مشکلات و مصائب کا دوسر اسب مومن کا تعلیق کر دبا تلی مولی الھام صحت اور تنقید کا کام ہے۔
اور نصیحت اور تنقید ہمیشہ آدمی کے لیے سب سے زیادہ مبغوض چیز رہی ہے ، ان میں بھی نصیحت سننے کے لیے سب سے زیادہ حساس وہ لوگ ہوتے ہیں جو اپنے دنیا کے کاروبار کو دین کے نام پر کر رہے ہوں۔ داعی کی ذات اور اس کے پیغام میں ایسے تمام لوگوں کو اپنی حیثیت کی نفی نظر آنے لگتی ہے۔ داعی کا وجو دایک ایسی تر ازوہن جاتا ہے جس پر ہر آدمی تل رہا ہو۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ داعی بننا بھڑ کے چھتہ میں ہاتھ ڈالنے کے متر ادف ہے۔ ایسا آدمی اپنے ماحول کے اندر بے جگہ کر دیاجاتا ہے۔ اس کی معاشیات برباد ہو جاتی ہیں۔ اس کی ترقیوں کے دروازے بند ہو جاتے ہیں۔ حتی کہ اس کی جات ہے خطرہ میں پڑ جاتی ہے۔ گر وہی آدمی راہ پر ہے جس کو بے راہ بتاکر ستایا جائے۔ وہی پاتا ہے جو اللہ کی راہ میں گھوئے۔ وہی جی واللہ کی راہ میں اپنی جان دے دے۔ آخر ت کی جنت اس کے لیے ہے جو اللہ کی خاطر دنیا کی جنت سے محروم ہو گیا ہو۔ 3

1 خال، وحيد الدين، مولانا، تفسير تذكير القرآن، ج1، ص60

2البقرة2:155

3 خال، وحيد الدين، مولانا، تفسير تذكير القرآن، ج1، ص61

## مولاناوحیدالدین خان کی تجدیدی فکر

## 1\_مولاناوحيد الدين خان كى تجديدى فكر كاپس منظر اور بنيادى اصول

مولانا وحید الدین خان (1925-2021) بر صغیر کے ان جلیل القدر مفکرین میں شار ہوتے ہیں جنہوں نے دورِ جدید میں اسلامی فکر کی تجدید اور اس کی عصری معنویت کو اجاگر کرنے میں نمایاں کر دار ادا کیا۔ ان کی فکر کی بنیاد قر آن و سنت کی اصل روح کو اجاگر کرنا اور اسلام کو ایک زندہ، متحرک اور انسانی معاشرے کے لیے قابل عمل دین کے طور پر پیش کرنا ہے۔ مولانا لکھتے ہیں:

" دین اسلام کی اصل روح میہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو خدا کے سامنے جواب دہ سمجھے اور اسی بنیاد پر اپنی پوری زندگی کو تشکیل دے "۔ <sup>1</sup>

ان کے نزدیک تجدید دین کامطلب دین میں کوئی نیااضافہ یا تبدیلی نہیں، بلکہ اس کی اصل روح کونئی زندگی دیناہے۔مولانانے اپنی کتاب " تجدید دین " میں لکھا:

" تجدید دین کاکام ہر دور میں اس لیے ضروری ہے کہ وقت کے گزرنے کے ساتھ ساتھ دین کی اصل تعلیمات
پر روایتی اور غیر متعلقہ چیزیں غالب آ جاتی ہیں، جنہیں چھانٹ کر اصل پیغام کو واضح کرنا تجدیدی عمل ہے۔"<sup>2</sup>
مولانا کے نزدیک دین کی اصل دعوت توحید، اخلاق، فکر آخرت اور انسانیت کی فلاح ہے اور انہوں نے
اس پیغام کو جدید سائنسی اور عقلی زبان میں پیش کیا۔ وہ لکھتے ہیں:

" آج کاانسان سائنسی ذہن رکھتاہے،اس کے سامنے دین کو پیش کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم اس کی زبان اور اس کے ذہنی افق کو ملح ظ رکھیں۔" 3

مولانا کی فکر میں سب سے نمایاں پہلویہ ہے کہ وہ اسلام کو ایک دعوتی تحریک سمجھتے ہیں اور اس کی اصل روح کو اجاگر کرنے کے لیے روایتی تقلیدی انداز کے بجائے اجتہادی اور عقلی اسلوب اختیار کرتے ہیں۔

## 2\_ دعوتی اسلوب اور پر امن بقائے باہمی مولانا کا عملی ماڈل

مولاناوحید الدین خان کی تجدیدی فکر کاسب سے اہم پہلوان کا دعوتی اسلوب اور پر امن بقائے باہمی کا عملی ماڈل ہے۔ انہوں نے اپنی مشہور کتاب "The vision of Islam" میں لکھتے ہیں:

<sup>2</sup> Khan, Maulana Wahiduddin. Woman between Islam and Western society. Islamic Centre, 1995.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Khan, Maulana Wahiduddin. "Islam and Modern challenges." (No Title ) (2001).

<sup>3</sup> خال، وحيد الدين، مولانا، قر آن كامطلوب انسان، نئي دبلي: مكتبه الرساله، 7 ستمبر 2009ء، ص 13

" دعوت دین کااصل طریقہ بیہے کہ انسان اپنے خاطب کو دوست سمجھے،اس سے ہمدر دی اور خیر خواہی کاروبہ اختیار کرے،اور اس کے سامنے اسلام کے پیغام کو حکمت اور نرمی کے ساتھ پیش کرے "۔ <sup>1</sup>

مولانانے ہمیشہ مسلمانوں کو دعوتی انداز اپنانے کی تلقین کی اور کہا:

"اسلام کی دعوت تلوار سے نہیں، بلکہ دلیل اور محبت سے تھیلتی ہے۔"2

انہوں نے معاشر تی ہم آ ہنگی اور عدم تشد دیر خصوصی زور دیااور کہا:

"اسلام کااصل پیغام امن اور رواداری ہے۔ایک سچامسلمان وہ ہے جواپنے معاشرے میں امن اور خیر کا ذریعہ نے۔"3

مولاناکے نزدیک مسلمانوں کو اپنی ناکامیوں کا ذمہ دار دوسروں کو تھمرانے کے بجائے اپنی اصلاح اور دعوتی ذمہ داری کو سمجھنا چاہیے۔وہ لکھتے ہیں:

" آج کے مسلمان کوسب سے زیادہ ضرورت اس بات کی ہے کہ وہ خود کو دعوت دین کے لیے تیار کرے اور اپنے اخلاق وکر دارسے دوسروں کے دلوں کو جیتے۔" <sup>4</sup>

ان کا بیہ دعوتی ماڈل نہ صرف برصغیر بلکہ عالمی سطح پر بھی قابل قبول ہوااور انہوں نے بین المذاہب مکالمے اور مذہبی رواداری کے فروغ میں نمایاں کر دار ادا کیا۔

## 3\_اجتهاد، جدیدیت اور سائنسی فکر

مولاناوحیدالدین خان نے اجتہاد اور جدیدیت کو اسلامی فکر میں مرکزی حیثیت دی۔ ان کے نزدیک اجتہاد صرف فقہی مسائل میں نہیں، بلکہ دین کی دعوت اور اس کی تعبیر میں بھی ضروری ہے۔ وہ لکھتے ہیں:
"اجتہاد کا اصل مقصدیہ ہے کہ ہم دین کی روح کو ہر دور کے انسان کے لیے قابل فہم اور قابل عمل بنائیں۔"
انہوں نے اپنی کتاب " قرآن اور علم جدید" میں سائنسی فکر اور اسلامی تعلیمات کے در میان ہم آ ہنگی کو اجاگر کیا اور کہا:

" قر آن کا پیغام یہ ہے کہ انسان غور و فکر کرے ، کا ئنات کے اسر ار کو سمجھے اور اپنے علم کو خدا کی معرفت کا ذریعہ بنائے۔"<sup>6</sup>

مولانانے جدید تعلیم یافتہ طبقے کو اسلام کی طرف راغب کرنے کے لیے سائنسی اور عقلی دلائل کو بھر پور

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Khan, Maulana Wahiduddin. "The vision of Islam." (2014), pg 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>خال، وحيد الدين، مولانا، تجديد علوم الدين، نئي د بلي: مكتبه الرساله، 8 فروري 2017، ص 24

 $<sup>^{3}</sup>$ خال، وحيد الدين، مولانا، رازِ حيات، دار الابلاغ، لا مور، 25 مارچ $^{2016}$ و،  $^{3}$ 

<sup>45</sup> خال، وحيد الدين، مولانا، اظهارِ دين: عصرى اسلوب مين اسلام كاعلمي اور فكرى مطالعه ـ نئى د، بلي: مكتبه الرساله، 19 دسمبر 2019، ص 45 <sup>4</sup> خال، وحيد الدين، مولانا، اظهارِ دين: عصرى اسلوب مين اسلام كاعلمي اور فكرى مطالعه ـ نئى د، بلي: Khan, Maulana Wahiduddin. "The vision of Islam." (2014), pg 7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>خاں، وحید الدین، مولانا، تجدید علوم الدین، ص57

انداز میں استعال کیا۔ وہ لکھتے ہیں:

"اسلام عقل وعلم کادین ہے،اس میں تقلید اور جمود کی کوئی گنحائش نہیں،بلکہ مسلسل غور و فکر اور اجتهاد اس کی

مولا ناکی فکر کا ایک اور پہلو یہ ہے کہ انہوں نے مسلمانوں کو دعوتی ذمہ داری کا حساس دلا مااور کہا: " دعوت دین کااصل میدان آج کا جدید معاشرہ ہے، جہاں دلیل، علم اور حکمت کے بغیر کوئی بات قبول نہیں کی حاتی۔"<sup>2</sup>

ان کے یہ افکار آج کے نوجوانوں اور حدید ذہن رکھنے والے مسلمانوں کے لیے راہنمائی کا ذریعہ ہیں۔

## 4\_علمی تنقیدات،اثرات اور وراثت

مولا ناوحید الدین خان کی فکریر جہاں تحسین ہوئی، وہیں بعض حلقوں میں تنقید بھی ہوئی۔ خاص طوریر ان کی جہاد اور قبال سے متعلق تعبیرات پر بعض علماء نے اعتراض کیا کہ انہوں نے روایتی تصور کو کمز ور کیا۔ مولانا نے اس کاجواب دیتے ہوئے لکھا:

"اسلام میں قال کا تھم مخصوص حالات کے لیے ہے، اصل پیغام دعوت اور اصلاح ہے۔ آج کے دور میں مسلمانوں کی اصل ذمہ داری دعوت دین اور معاشر تی اصلاح ہے۔" 3

انہوں نے اختلاف رائے کوعلمی ارتقاء کا ذریعہ قرار دیااور کہا:

"اختلاف رائے کو د شمنی نہ سمجھا جائے ، بلکہ اسے علمی مکا لمے کا ذریعہ بنایا جائے۔"4

مولانانے اپنی علمی وراثت میں بہ پیغام دیا کہ دین کی اصل روح کو اجاگر کرنا اور اس کی دعوت کو پر امن انداز میں عام کرناہی اصل تجدید ہے۔ان کی خدمات کوعالمی سطح پر سر اہا گیااور انہیں کئی اعزازات سے نوازا گیا۔ ان کی وفات علمی دنیاکے لیے ایک بڑا خسارہ ہے، تاہم ان کی تصانیف اور افکار آج بھی مسلمانوں کے لیے رہنمائی کا ذریعہ

#### علامہ جاوید احمد غامدی اور ان کے افکار

حاوید احمہ غامدی صاحب کی پیدائش 18 اپریل 1951ء کو ضلع ساہیوال کے ایک گاؤں جیون شاہ کے نواح میں ہوئی۔ اگر جاوید احمد غامدی کے دینی علوم کی بات کی جائے تو قر آن وحدیث کی تعلیم انہوں نے اپنے امام امین

2 اظهار دین، عصری اسلوب میں اسلام کاعلمی اور فکری مطالعہ: 2019، ص67

<sup>1</sup> خال، وحيد الدين، مولانا، تجديد علوم الدين، ص57

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Islam and Modern challenges: 2001

احسن اصلاحی سے کی۔ دیگر اساتذہ میں مولانا ادریس کاند هلوی ، مولانا ابو الخیر مودودی ، مولاناحنیف ندوی ، مولانا عطاء الله حنیف، ڈاکٹر سید عبد الله اور مولاناسید ابوالا علی مودودی شامل ہیں۔ ان مشہور زمانہ شخصیات سے فیض حاصل کیا۔

## علمي وفكري خدمات

علامہ غامدی 1980ء سے دینی علوم پر علمی اور تحقیقی کام انجام دے رہے ہیں۔ ان کے کام کے وہ اجزا حسب ذیل ہیں جو تصانیف کی صورت اختیار کر چکے ہیں:

- 1۔ البیان (5 جلدی) قرآن مجید کاتر جمہ اور تفسیر
  - 2۔ میزان: دین کی تفهیم و تبیین
  - 3۔ برمان: تنقیدی مضامین کا مجموعہ
- 4۔ مقامات: دینی، ملی اور قومی موضوعات پر متفرق تحریریں
  - 5۔ خیال وخامہ: مجموعہ و کلام

اردوماہنامہ اشراق؛ اردوزبان میں غامدی صاحب کے افکار کاتر جمان ہے۔ اس کا آغاز 1985ء سے ہوا، اس کے اہم سلسلے میہ ہیں: قر آنیات، معارف نبوی، دین و دانش، نفذ و نظر ، نقطهُ نظر ، حالات و و قائع، تبصر هُ کتب۔

انگریزی ماہنامہ؛ نشاۃ الثانیہ Renaissance؛ انگریزی زبان میں اس رسالے کا آغاز 1991ء سے ہوا۔:

ادارۂ علم و تحقیق؛ یہ ادارہ 1991ء میں قائم کیا گیا۔ اس کا بنیادی مقصد اسلامی علوم سے متعلق علمی اور تحقیقی کام، تمام ممکن ذرائع سے وسیع پیانے پر اس کی نشر واشاعت اور اس کے مطابق لو گول کی تعلیم و تربیت کا اہتمام ہے۔

### جاوید احمد غامدی کے افکار و نظریات

علامہ غامدی نے اپنے فکر و نظر میں واضح کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں اخلاقی مفاسد سے معاشر کے حفاظت اور باہمی تعلقات میں دلوں کی پاکیزگی قائم کرنے کے لیے مر دوزن کے اختلاط کے آداب مقرر فرمائے ہیں اور یہ تنبیہ بیان کی ہے کہ دوسروں کے گھروں میں جانے اور ملنے جلنے کا یہی طریقہ ہے اور اگر لوگ اس کا خیال رکھے گے تو یہ ان کے لیے باعث خیر وبرکت ہو گا۔ ان طریقوں کی پابند ہو نااز حد ضروری ہے ، قرآن میں اللہ تعالی نے یہ تنبیہ کی ہے کہ اللہ انسان کے ہر عمل اور نیت وارادوں سے واقف ہے۔ 1

#### حدیث وسنت میں فرق

جاوید احمد غامدی قرآن وسنت میں فرق کے ساتھ ساتھ حدیث وسنت میں بھی فرق کرتے ہیں۔ سنت کی

تعریف کچھ یوں کرتے ہیں۔

"سنت سے ہماری مراد دین ابر اہمیمی کی وہ روایت ہے جسے نبی اللہ تعلیم نے اس کی تجدید واصلاح کے بعد اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ اپنے مانے والوں میں دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے "۔ 1

قر آن کریم میں اس کا حکم آپ سُلَا عَلَيْهِمْ کے لیے اس طرح بیان ہواہے؟

﴿ ثُمَّ أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيْمَ حَنِيفًا وَ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ 2

(پھر ہم نے شمصیں وحی کی کہ ملت ابراہیم کی پیروی کرو۔جوبالکل یک سوتھااور مشر کوں میں سے نہیں تھا)

اس ذریعے سے جو دین ہمیں ملاہے وہ بیہ ہے:

- 1۔ اللہ کانام لیکر اور دائیں ہاتھ سے کھانا بینا
- 2۔ ملا قات کے وقت سلام اور اس کاجواب۔
- 3۔ چینک آنے پر الحمد اللہ اور اس کے جواب میں پر حمک اللہ کہنا
  - 4۔ نومولو د کے دائیں کان میں آذان اور ہائیں میں اقامت
    - 5۔ بڑھے ہوئے ناخن کاٹنا
    - 6۔ حیض و نفاس کے بعد عنسل
      - 7۔ میت کا غسل
      - 8۔ تجہیز و تکفین
        - 9۔ ترفین
        - 10- عيدالفطر
    - 11۔ نکاح وطلاق اور ان کے متعلقات
    - 12۔ ز کوۃ اور اس کے متعلقات وغیر ہوغیر ہ۔

#### تصورجرم زنا

غامدى صاحب ثبوتِ زناكے ليے چار گواہ پيش كرنے كا انكار كرتے ہوئے لكھتے ہيں:

"اسی طرح زنا کے جرم میں بیہ ضروری نہیں ہے کہ ہر حال میں چار گواہ ہی طلب کیے جائیں اور وہ اس بات کی شہادت دیں کہ انہوں نے ملزم اور ملزمہ کو عین حالت مباشرت میں دیکھا ہے، قر آن وحدیث کی روسے بیہ شرط صرف اس صورت میں ضروری ہے جبکہ مقدمہ التزام ہی کی بناپر قائم ہوا ہواور الزام ان پاک دامن شہر

1 غامدى، جاويد احمر، الميزان، ص14

فار پر لگایا جائے جن کی حیثیت عرفی ہر لحاظ سے مسلم ہواور جن کے بارے میں کوئی شخص اس بات کا تصور بھی نہ کر سکتا ہو کہ وہ مجھی اس جرم کاار تکاب کر سکتے ہیں۔ <sup>1</sup>

## معاشرتی اور سیاسی نظریات

عامدی صاحب کی فکر کے ابتدائی عہد کی تحریروں سے ان کی معاشرتی سیاسی فکر کے ابتدائی عہد کی تحریروں سے ان کی معاشر تی سیاسی فکر تقریبا مکمل طور پر مختلف Thought کے حوالے سے جو باتیں مخضر طور پر ثابت ہوتی ہیں اور جن سے ان کی آج کی فکر تقریبا مکمل طور پر مختلف ہے ، ان کو مخضر احسب ذیل نکات کی شکل میں بیان کیا جاسکتا ہے:

1۔اسلامی حکومت قائم کرنے کی جدوجہد مسلمان معاشرے کے ہر فردیر واجب ہے۔

2۔ قرآن مجید کے لفظ خلیفہ سے مراد صاحب اقتدار مراد ہے اور خلافت ایک دینی اصطلاح ہے جس کی اقامت ایک دینی اصطلاح ہے جس کی اقامت ایک دینی ذمے داری ہے اور امر بالمعروف و نہی عن المنكر كی ایک شاخ ہے۔

3۔ سورہ توبہ کی تعلیمات اس باب میں صریح ہیں کہ دنیامیں جولوگ اللہ کے احکام کے تابع نہیں، وہ زمین پر اقتدار کا کوئی حق نہیں رکھتے۔

4۔ کسی مسلمان حکومت کے ارباب اقتدار اگر قر آن وسنت کے مطابق نظام کا نفاذ نہیں کرتے تواس طرح وہ حقیقت میں کفر کاار تکاب کررہے ہیں اور ان کااسلام قیامت کے دن اللہ کے ہاں معتبر نہیں ہو گا۔

5۔ اتمام ججت کسی مسلم حکومت کے ذریعے بھی ہو سکتاہے اور اس کے نتیجے میں کسی کی تکفیر بھی جائز ہے۔

6۔ مخلوط تعلیم جیسی چیزوں سے اجتناب لازم ہے اور نوجوانوں کو جہاد و قبال کی تربیت دینی چاہیے، وغیرہ۔ یہ نکات واضح کرتے ہیں کہ غامدی صاحب کی فکر آغاز میں بنیادی طور پر "دین کی سیاسی تعبیر "ہی کااپنے الفاظ میں اعادہ ہے۔

## جاوید احمد غامدی کی فکر جدید اصلاح و تعبیر اور تشر ت

جاوید احمد غامدی کی فکر جدید اسلامی روایت میں ایک منفر د اور اجتہادی رخ کی نمائندگی کرتی ہے۔ ان کی فکر کا بنیادی نکتہ یہ ہے کہ دین اسلام کو زمانے کے بدلتے ہوئے تقاضوں اور جدید ذہن کے لیے قابل فہم اور قابل عمل بنایا جائے۔ غامدی صاحب نے روایت پرستی کے بجائے براہ راست قرآن و سنت کی روشنی میں دین کی تعبیر و تشر تک کو ترجیح دی۔ ان کے نزدیک دین کے اصل مصادر صرف قرآن اور سنت ہیں، اور سنت سے ان کی مراد وہ عملی روایت ہے جو امت کے اجماع اور تواتر سے منتقل ہوئی ہے، نہ کہ صرف احادیث کا مجموعہ۔

غامدی صاحب کے نزدیک حدیث دین کے فہم اور اس کی تفصیل میں معاون توہے، مگر وہ دین میں کسی نئے محکم یاعقیدے کاماخذ نہیں بن سکتی۔ اس حوالے سے وہ لکھتے ہیں کہ "حدیث سے عقیدہ وعمل کا کوئی اضافہ نہیں ہوتا

\_\_\_\_\_

اور بیہ دین میں کسی نئے حکم کا ماخذ نہیں بن سکتی "۔ اس فکر نے روایتی حلقوں میں شدید بحث کو جنم دیا کیونکہ اس سے حدیث کے روایتی مقام پر سوال اٹھتا ہے۔ ا

غامدی صاحب نے دین کی سندور جال کی اجارہ داری کو بھی چیلنے کیا اور اس بات پر زور دیا کہ دین کی تعبیر ہر صاحب علم کے لیے تھلی ہے۔ ان کے مطابق امت مسلمہ نے حدیث و سنت کے نام پر کلام الناس کو کلام الٰہی کی ہم سری کا درجہ دے دیا ہے، اور اس اجارہ داری سے نجات ضروری ہے۔ اس فکر نے دین کی تفہیم کو شخصی وطبقاتی اختیار سے نکال کر علمی مکالمے اور اجتہاد کے دائرے میں داخل کیا۔

#### تعبیروتشر کے اصول

غامدی صاحب کے نزدیک دین کی تشریح میں عقل اور انسانی فطرت کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ وہ عربی زبان، اس کے محاورات، دورِ جاہلیت کے اشعار اور سیاق وسباق کو بھی قر آنی آیات کی تفسیر میں بنیادی حیثیت دیتے ہیں۔ان کی تعبیر کے مطابق دین کا اصل مقصد فرد کی اصلاح، اخلاق کی تطهیر اور معاشر تی عدل ہے،نہ کہ محض ساسی غلبہ باجری نفاذ۔ 3

غامدی صاحب کی فکر میں اجتہاد کو کلیدی مقام حاصل ہے۔ وہ تقلید و جمود کے قائل نہیں بلکہ ہر دور کے مسائل کاحل اجتہاد اور شخقیق سے نکالنے پر زور دیتے ہیں۔ ان کے مطابق دین میں کوئی بھی حکم یااصول صرف اسی وقت قابل قبول ہے جبوہ قر آن وسنت سے براہ راست ثابت ہواور عقل و فطرت سے ہم آ ہنگ ہو۔ 4

أزبير، حافظ محمد، فكرغامدي: ايك تحقيقي وتجزباتي مطالعه، لا هور: مكتبه رحمة للعالمين، 30 متمبر 2012ء

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sawja, Attash. "Propagating Gender Norms in an Islamic Republic: Three Pakistani Alims and their Online tafsīr s." *Journal of Qur'anic Studies* 25, no. 3 (2023): 55-88.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ahmad, Hafiz Saeed, and Abid Naeem. "An application of Traditional & Modern Methods in Specific Ayahs of Quran for Interfaith Harmony in Pakistan." *Islamic Research Journal* (القَدوة) 2, no. 04 (2024): 161-180.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Yasir, Muhammad, Aurang Zeb Nasar, and Mufti Sana Ullah. "PHILOSOPHY OF DAWAH IN ISLAM: A COMPARATIVE ANALYSIS OF MAULANA WAHEED U DIN AND JAVED AHMED GHAMIDI'S THOUGHTS." *Pakistan Journal of International Affairs* 6, no. 2 (2023).

#### تنقيدي جائزه

غامدی صاحب کی تعبیر و تشر تے پر روایتی علماء نے کئی اعتراضات اٹھائے۔ ان پر بیہ الزام عائد کیا جاتا ہے کہ وہ دین کو جدید ذہمن کے لیے قابل قبول بنانے کی کوشش میں اس کی اصل روح کو مختصر اور محدود کر دیتے ہیں۔ بعض ناقدین کے مطابق غامدی فکر کا بنیادی مقصد امت مسلمہ کو اس کے تاریخی اور متوارث فہم دین سے دور کرنا ہے۔ تاہم ان کے حامی انہیں دین کی اصل روح کو اجاگر کرنے والا اور اجتہاد کو زندہ کرنے والا مفکر قرار دیتے ہیں۔ غامدی صاحب کی فکر میں نمایاں تبدیلیاں بھی آئیں۔ ان کی ابتدائی تحریروں میں اسلامی ریاست کے قیام، خلافت اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر کوریاستی فریضہ قرار دیا گیا تھا، مگر بعد میں انہوں نے دین کو فرد کی اصلاح، اخلاقی تربیت اور معاشر تی عدل تک محدود کر دیا۔ اس فکری ارتقاء نے انہیں بر صغیر میں ایک منفر داور اجتہادی کمتب فکر کا نمائندہ بنادیا ہے۔

# باب پنجم: برصغیر پر فکر اسلامی کی تشکیل جدید کے اثرات کا جائزہ

فصل اوّل: معاشر تی فکر پر اثرات فصل دوم: سیاسی فکر پر اثرات فصل سوم: دینی فکر پر اثرات

باب بينجم

# بر صغیر پر فکر اسلامی کی تشکیل جدید کے انزات کا جائزہ فصل اوّل

# معاشرتی فکر پر انژات

بیسویں صدی کے ابتدائی دوعشروں کی بات کی جائے تو یہ دونوں مسلمانوں کی تہذیب و ثقافت اور ان کی ابتہا عی حیثیت کو ختم کرنے کی ایک کامیاب کو ششوں سے عبارت ہیں۔ بر صغیر میں مسلمانوں کی اکثریت وجہ سے اس وقت تحریک خلافت کو ایک مضبوط مرکزی حیثیت حاصل ہوئی کیونکہ اس کی ایک بنیادی وجہ مسلمانوں کی اکثریت کا ہونا تھااگر پس منظر میں دیکھا جائے تو مسلمانوں کی علمی ، اقتصادی ، سیاسی اور تہذیبی اور اخلاقی حالت کو سید احمد شہید نے ابھار ااور انہیں عالم گیر برادری ہونے کے احساس سے دوچار کیا۔

شاہ عبد العزیز اور ان کے خاند ان نے اس تحریک کوبڑھانے میں نمایاں کر دار ادا کیا۔ جس کا بھر پور نتیجہ یہ نظر آیا کہ مسلمانوں کے حجاز مقد س اور اسلامی ممالک کی طرف رجوع کیا۔ اور اس مظلومیت اور بدحالی کے زمانہ میں بھر روحانی رشتہ مقامات مقد سہ سے اور مضبوط ہوا۔ لیکن اس کے بعد 1857ء کی ایک انقلابی جنگ کے بعد بعض را ہنماؤں اور علمائے کرام نے حجاز مقد سہ کو ایک بار پھر سے اپنا محور مانا اور اس تحریک کوزندہ کیا۔
"مولا قاسم نانو توگ ، امداد اللہ مہاجر کل اور رشد احمد گنگوہی کا مخور ومر کز حجاز مقد س ہی رہا۔ اس تعلق کی مضبوطی کا اندازہ ہجرت کے ان فتوؤں سے لگایا ہے جاسکتا ہے ، جو شاہ عبد العزیز کے دور سے لیکر تحریک خلافت کے وقت تک بھی جاری ہوتے رہے اور ایک تحریک جو ہجرت کی تحریک چلی اور لوگوں نے اس میں خلافت کے وقت تک بھی جاری ہوتے رہے اور ایک تحریک جو ہجرت کی تحریک چلی اور لوگوں نے اس میں بھر لور حصہ لیا"۔ ا

### قومي ديني ادب

اگر بر صغیر کے انیسویں اور صدی کے مسلم ادب کا مطالعہ کیا جائے تو واضح ہوتا ہے کہ کس طرح سرسید احمد خان نے خطات احمد یہ لکھ کر مغرب کے مذہب پر الزامات کاراز فاش کیا اور اس فتنہ سامانیوں کامنہ توڑجواب دیا۔ اور سیدامیر علی نے بر صغیر کے مسلمانوں کے سامنے صلیبی جنگوں کی تاریخ لکھ کر پوری سیاست کی تاریخ سے آگا ہی دی۔ دی۔

<sup>1</sup> Dani, Ahmed Hasan, *Proceeding of The first congress of Pakistan, History & Culture*, Unversit of Islamabad· 1975 Vol: 1 P-60

مولانا شبلی نعمانی نے قسطنطنیہ کے سفر کرنے کے بعد مسلمانوں کے علمی کارناموں کو عام کیااور مسلمانوں کو پست ذہنی اور غلام ذہبت سے پر دہ اٹھایا۔ اِسی طرح مولانا شررنے اپنے ناولوں میں صلیبی جنگوں کو موضوع بنایا۔ اور یورپ کی بربریت اور زیاد تیوں کا ایک بہترین نقشہ کھینچااور اپنی تحریروں سے مسلمانوں کے شاند ارماضی کی عکاسی کی اور اسلامی ممالک سے ہندوستان کو قریب کیا۔

یہ اسلامی شعور اور فکر نوکی بیداری کی ایک لہر تھی جس نے آگے چل کے مسلمانوں کو ایک نئی کی زندگی بخشی۔ مولانا شبلی، مولانا ظفر علی خان، مولانا ابوالکلام آزاد، مولانا مظہر الحق، مولانا آزاد سبحانی، مولانا محمد علی جوہر اور علامہ اقبال ان تمام شخصیات نے اپنے ہونے کا حق ادا کیا اور وائسر ائے لارڈ ہارڈنگ کی ہدایت پر انہیں اپنی حیثیت کو ابھار نے کا موقع ملا۔ اور مسلم یو نیور سٹی کا مطالبہ مانتے ہوئے انہوں فنڈ ز فراہم کرنے کا حکم جاری کیا۔ 1

اس سب میں صحافت کا کر دار بڑاواضح اور نمایاں نظر آتا ہے۔ مولانا محمد و علی جو ہرنے اپنی اخبار میں قسط وار مضامین شروع کیے جس میں انہوں نے بڑی بے جگری سے انگریزوں کی سازشوں کو بے نقاب کیا۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ کامریڈ کے پرچے ضبط کر لئے گئے۔ ان کی صحافت کا ایک بڑا کارنامہ یہ رہا ہے کہ انھوں نے مسلمانوں میں بیداری کے لئے چالیس چالیس گھنٹے مسلسل جاگ جاگ کے مضامین لکھے اور اگر وہ تھک جاتے تو دوسروں کوڈ کٹیٹ کرواتے۔ انھوں نے سازشوں اور جانوں کا نقاب تاریو د کر دیا جس کا تعلق بالواسطہ یا بلاواسطہ مسلمانوں سے تھا بعد ازاں انھیں قانون شحفظ ہند کے تحت مولانا محمد علی جو ہر کو نظر بند کیا گیا۔ 2

اگر بیسوی صدی کے اواکل کا تذکرہ جائے تو بر صغیر میں مسلمانوں کا یہ زمانہ کرب اور مصائب کا تھا۔ مغربی تمام تر صلاحتیں ذہنی اور جسمانی مسلمانوں کو مغلوب کرنے کی کو ششوں میں لگی تھیں لیکن ان سب استعاری طاقتوں کے خلاف اور ان کے عزائم کے خلاف مسلمانوں کی مجاہدانہ صلاحیتوں کے ساتھ ہر میدان میں اور ہر محاذ پر کر مقابلہ کیا۔اگر ایک طرف اسلامی اور دینی فرائض کی سرکوبی کا سلسلہ جاری تھا یا اسلام مخالف تو تیں اپنے مشن پر تھیں تو دوسری جانب اسے کیا کرنے کی اصلاحی کو ششوں کا آغاز ہو چکا تھا۔ ادبی کی طرف سے غور کیا جائے تو معلوم ہو تا ہے۔اور حقیقت واضح ہوتی ہے کہ اسلامی اتحاد اور انگریزوں کی مذہبی، ثقافتی اور سیاسی شاز شوں کے خلاف ادب میں مسلمانوں میں ثقافتی اور سیاسی شاز شوں کے خلاف ادب میں مسلمانوں میں ثقافتی اور مذہبی وسیاسی بیداری میں نمایاں کر دار ادا کیا۔

#### اسلامى قوميت

1912ء میں علامہ محمد اقبال نے خواجہ حسن نظامی کو اسلامی قومیت کے بارے میں اس وقت آگاہ کیاجب

بوراہندوستان اس حقیقت سے غافل تھاانہوں نے لکھا کہ میرے اشعار کی تاریخ، کامریڈ، بلقان، زمیندار اور طر ابلس اور نواب محن الملک کی سچائی کی بیانی اور حق گوئی کی تاریخ سے بہت پہلے کی ہے۔

انسائیکلوپیڈیا آف اسلام میں مولوی عبد الحق نے تمام ادب کا جائزہ لینے کے بعد اپنے ایک اردو مضمون میں کھا تھا مسلمانوں کی بیداری میں انہیں جگانے میں اور اپنی پہچان کے لیے علامہ مجمد اقبال کی شاعری نے ایک اعجاز مسیحائی د کھایا انہوں نے بہت پہلے سے ہی ہندی بت خانوں اور وطنیت کے بتوں کا پر دہ فاش کر دیا تھا۔

"اسلام تیرادیس ہے، تومصطفوی ہے" ا

1909ء میں انجمن حمایت اسلام کے جلسہ میں علامہ محمد اقبال نے اپنی نظم "شکوہ" سنائی تولوگوں کی آئکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔اگر اس وقتی حالات کا جائزہ لیا جائے تو کوئی بھی پڑھا لکھا مسلمان ایساموجود نہیں تھا جس نے یہ نظم "شکوہ" زبانی یادنہ کی ہو۔علامہ محمد اقبال نے اپنی نظم میں جب ایک لڑکی جو جنگ طر ابلس میں زخمیوں کو پانی پلاتے ہوئے شہید ہوئی تھی اس کے بارے میں اشعار لکھے اور کہا" فاطمہ تو آبروئے ملت مرحوم ہے "یہ جملہ اتنازبان زدعام ہوا کے گھروں میں رہنے والی پر وہ دار عور توں میں جزبہ جہاد ابھر ا۔

"1912ء میں حب بلقان کی تمام ریاستوں نے مل کرتر کی پر حملہ کیااور یونائی باد شاہ نے اسے صلیبی جہاد قرار دیا توعلامہ محمد اقبال نے اپنی "محاصرہءار دنہ" لکھ کرتر کوں کے بے مثال کر دار کو ابھارااور اسلامی قانون جنگ کے مسئلہ کی وضاحت کی۔اور مسلمانوں کے سربلند کر دیئے "۔2

1913ء میں بلقان کے امدادی سامان جمع کرنے کے لیے مولانا ظفر علی خان نے موچی دروازہ کے باہر ایک جلسہ منعقد کیا اس میں علامہ محمد اقبال نے اپنی نظم "جواب شکوہ" سنائی اس کے بعد اس نظم کی ہزاروں کا بیاں فروخت ہوئیں۔ اور ان سب کا معاوضہ بلقان کے لیے جمع کئے گئے فنڈ میں جمع کرادیا گیا۔ علامہ اقبال کی نظم "ترانہ ملی" ہر شخص کی زبان پر رہی جس سے قوم کے اندر حریت، بین لا قوامیت اور حق کی خاطر اس کی جمایت میں مرمٹنے کا جذبہ پیداہوا۔

چین و عرب ہمارے ہندوستان ہمارا مسلم ہیں ہم وطن ہیں سارا جہاں ہمارا<sup>3</sup>

بر صغیر کے مسلمانوں کے لیے یہ وہ تمام ملی اور ساجی مسائل تھے جن کے حل کے لیے۔ ان کی تمام تر توجہ مبذول ہو گئی تھی۔ اور انہیں مقاصد کے پیش نظر کا نگریس کی معاونت کو قبول کیا گیااور اتحاد قائم ہوا۔ جو کہ زیادہ

> 1 محمد اقبال، علامه، ڈاکٹر، **بانگ درا**(وطنیت، 1955)، ص160 2 اختر احمد، میاں، **اقبالیات کا تنقیدی جائزہ**(اقبال اکیڈمی: کراچی، 1957ء)، ص118 3 محمد اقبال، علامه، **مانگ درا،** (محاصرہ اردنہ)، ص217

دیرتک قائم نہ رہ سکا۔ کیونکہ ہندو مسلم اتحاد کے نمائندوں میں نظریات کا اختلاف تھا۔ اور اس طرح یہ ہم آہنگی زیادہ دیر بر قرار نہ رہ سکی۔ اسی دوران جب مولانا شوکت علی اور مولانا مجمد علی جو ہر ابھی نظر بند سے اسی دوران یورپ میں ہنگامی صلح کا اعلان ہوا کیونکہ انگریزوں نے ظالمانہ طور پر قسطنطنیہ پر فوجی قبضہ کیا ہوا تھا۔ اور اس پر پورے ہند وستان میں۔ احتجاجی جلسے ہور ہے تھے۔ اور مقامات مقدسہ کی حفاظت کے لیے لکھنو میں مسلم کا نفرنس میں خلافت کر مین شریف کی حفاظت کا کوئی مستقل نظام قائم کرنے پر گفتگو ہوئی۔ اور اس طرح بمبئی کے نما ئندوں نے ایک انجمن "مجلس خلافت" کے نام سے قائم کی۔ کا نفررنس میں اس کے لیے ایک تجویز منظور ہوئی اور "آل انڈیایاسنٹرل خلافت " مجمئی قائم ہوگی بعد میں جس کے سکیٹری مولانا شوکت ہے۔ ا

## تنظیم اور تبلیغ کی تحاریک

شدھی اور سنگھٹن کی تحاریک کے تحت ہونے والی زہر افشانی کو روکنے کے لیے بطور دفاع مسلمانوں میں تنظیم و تبلیغ کی تحریکیں قائم ہوئیں۔ ہندی تحریکیں ان پڑھ اور اسلام کی اصل روح سے ناواقف مسلمانوں کو لا کچ دے کریاز بردستی دباؤکے ذریعہ سے انہیں ہندو بنانے کی کوششیں کررہی تھی۔

تبلیغ کی تحریک کااصل مقصد ان کوششوں کورو کناتھا۔ مسلمان را ہنماؤں نے صرف یہ کوشش کی تھی ان نو مسلمان خاندانوں کو اسلام اور اس کی تعلیمات سے آگاہی فراہم کی جائے۔ اس زمانہ میں جنتے بھی مبلغ بھیجے گئے یا تبلیغی ادب شائع کیا گیااس کا اصل مقصد مسلمانوں کو آگاہی فراہم تھا۔ ایسا کوئی لڑیچر شائع نہ ہوا جس میں صیاد کی کوئی ترغیب یااشتعال پیندی کو ابھارا گیاہو۔ تبلیغ کی تحریک نے اجمیر، راجپو تانہ، میر واڑہ، مارواڑ، اور مشرقی پنجاب خاص طور پر کرنال، گوٹہ گاؤں، یانی پت میں اپنی ذیلی شاخیں قائم کیں۔

مسلمان مبلغین نے کسی غیر مسلم راہنماؤں کو برا بھلانہ کہا کیونکہ یہ قرآنی تعلیم کے خلاف باتیں تھیں۔
برصغیر میں تبلیغ کے لیے اہل علم حضرات اور صوفیاء اکرام آتے رہے۔ انھوں نے ہندوستان میں انسانی اقدار اور
عالمگیر اخوت اور بھائی چارہ کے چراغ روشن کیے۔ بنگال، سندھ اور پنجاب کی اکثریت اولیاء کرام بزرگان دین کی تبلیغ
سے ہی متاثر ہوکر مسلمان ہوئی جس کی نمایاں مثال مولاناعبد الله سندھی اور شیخ عبد المجید سندھی ہیں۔ <sup>2</sup>

مولانا ظفر علی خان ایک لیڈر کے طوپر سامنے آئے انہوں نے تحریک خلافت کو جاندار بنانے میں پنجاب نے بڑااہم کر دار اداکیا۔ ان کا اخبار "زمیندار" اور ان کی ولولہ انگیز نظموں نے مسلمانوں میں ایک جوش و جذبہ پیدا کیا۔ لیکن انہیں ایک باغیانہ تقریر کرنے کے جرم گر فتار کر لیا گیا اور مقدمہ چلاکر پانچ سال قید بامشقت کی

<sup>1</sup> حسن ریاض، **پاکستان ناگزیر تف**اه (کراچی یونیورسٹی، پریس،1970ء)،ص86

سزاسنائی۔ منٹگمری جیل میں قید کے بعد جب وہ رہاہوئے تو ہند و تحریکوں کے نتیجہ میں شہر وں میں فسادات برپاتھے۔ اور خلافت کی چادر چاک ہو چکی تھی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آگے چل کر پنجاب کی خلافت سمیٹی مجلس احرار بن کر ابھری۔ <sup>1</sup>

اس دور میں علامہ اقبال انگریزوں کی سیاست اور چالوں سے اور ترکی کے حالات سے کافی حد تک باخبر سے ۔ اہذہ انہوں اپنے آپ کو اس جذباتی رومیں بہنے سے بچایا اور مسلمانوں کا وفد لے کریورپ اور خلافت قائم رکھنے پر اصر ارکیا۔ جس کا اظہار انہوں نے بر ملاا پنی شاعری میں کیا۔ ایک قطعہ جس کانام " دریوزہ خلافت "

نہیں تجھ کو تاریخ سے آگھی کیا خلافت کی کرنے لگا تُو گدائی خریدیں نہ جس کو ہم اپنے لہُو سے مسلماں کو ہے ننگ وہ پادشائی "مرا از شکستن چُناں عار ناید کہ از دیگرال خواستن مومیائی "<sup>2</sup>

شد ھی اوستگھٹن تحاریک کے نتیجہ میں برپاہونے والے فسادات اور مسلمانوں کے انتشار کے بعد خلافت کمیٹی کا نیادور شروع ہوا پڑا۔ ممیٹی کا نیادور شروع ہواجس میں سمیٹی کو مسلمانوں کی داخلی سیاست کی طرف متوجہ ہونا پڑا۔ مولانا شوکت علی نے بیان دیا۔

"اب موجو دہ حالات کے پیش نظر ہندوستان میں مسلم سوسائٹی کی اصلاحات میں کسی قسم کی تاخیر نہیں کی جا سکتی۔ کیونکہ عوام اور علماء کے در میان بوعدم مطابقت پیدا ہوئی۔اسے دور کیا جائے وہ اس لئے کہ اسلام میں عیسائیت کی طرح پیشوائیت نہیں ہے "۔3

اِس کے علاوہ مولانا شوکت علی نے عرب جہالت اور معاشرتی و معاشی برائیوں کی طرف توجہ دلائی۔ خلافت کمیٹی نے اپنے دائرہ کار کو جماعتی زندگی کے تمام شعبہ جات تک بڑھانے کا فیصلہ کیا۔ چو نکہ ہندوستان میں کل ہند جماعت خلافت کمیٹی ہی واحد تنظیم تھی،اس نے مسلمانوں کی اصلاح کی اضافی ذمہ داری بھی قبول کرلی۔

اس وقت مسلمانوں کے پاس تعلیمی سہولیات محدود تھیں۔ علی گڑھ محدُّن کالج، انجمن حمایت الاسلام لا ہور، اسلامیہ کالج اور سندھ مدرسہ کراچی جیسے چند ادارے ہی تھے جہاں لوگ تعلیم حاصل کر رہے تھے۔ تاریخ کے پروفیسر بھی گنتی کے تھے، جن کاعلم صرف ہندوستان کے مسلم دور اور مغلیہ سلطنت تک محدود تھا۔ وہ معاشیات،

> 1 غلام حسين ذوالفقار، ظفر على خان (خيابان ادب لا بور، 1967ء)، ص102 2 محمد اقبال، علامه، بإنگ درا، (غلام على سنز: لا بور، 1973ء)، ص284

•

سیاسیات اور جدید علوم سے ناواقف تھے۔

پارلیمانی سطح پر مسلمانوں کی نمائندگی انتہائی محدود تھی۔ صرف چند شخصیات جیسے پیر جسٹس امیر علی، علی امام، محمد علی جناح، میال فضل حسین اور میاں محمد شفیع ہی کل ہند سطح پر موجود تھے۔ یہی محدود سیاسی نمائندگی ایک اہم وجہ تھی کہ مسلمان دولت، صنعت، تجارت اور علم میں پیچھے رہے۔ تاہم، خلافت سمیٹی نے ان ثقافتی اور ساجی رویوں پر گہر ااثر ڈالا اور بر صغیر کے مسلمانوں کی بیداری اور عالم اسلام سے روابط کو مضبوط کرنے میں نمایاں کر دار ادا

خلافت تحریک کے عوامی را ہنماؤں میں مولانا حسرت موہانی، مولانا محمد علی جوہر، مولانا شوکت علی، مولانا ظفر علی خان شامل تھے۔علامہ محمد اقبال نے ایک اسلامی مفکر اور قومی شاعر کی حیثیت سے مسلمانوں کی مذہبی وساجی ترقی اور قومی بیداری کا شعور پیدا کرنے میں اہم کر دار اداکیا۔

## تحریک علی گڑھ کے ثقافتی وساجی اثرات

انیسویں اور بیسویں صدی کے بر صغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کے ساجی اور ثقافتی اثرات میں تحریک سیدا پنے منفر دپہلوؤں کے اعتبار سے نمایاں نظر آتی ہے۔ اس تحریک میں مسلمانوں کی اجتماعی ثقافتی، ساجی، مذہبی اور سیاسی زندگی کی واضح جھلک موجود تھی۔ سر سید نے مسلمانوں کے انگریزوں اور ہندوؤں سے تعلقات کو واضح انداز میں بیان کیا۔

1857ء کی جنگ کے بعد مسلمانوں کی حالت نہایت مایوس کن تھی۔ ان کی ذہنی، معاشر تی اور اخلاقی پستی انتہا کو پہنچ چکی تھی۔ سید احمد خان نے نئے زمانے کے تقاضوں کے مطابق ایک جامع پروگرام ترتیب دیا۔ انہوں نے مسلمانوں کی نئی طرز زندگی اور روشن مستقبل کے لیے اصلاحی کام کا آغاز کیا۔

1: درست مذہبی عقائد: لینی جو کچھ کتب صححہ میں لکھاوہ کچھ اور ہے جن باتوں کا اظہار ہے وہ کچھ اور ہیں۔ ہز ارول عقائد شرکیہ کوعبادات میں شامل کر لیا گیاہے۔

2: آزادی رائے: تقلید کی الیی ہوا چلی ہے کہ سب پست و پامال ہو گئے ہیں، لہذا آزادی رائے کی تحریک نے جنم لیا۔ 3: تقریم مسائل نہ ہیں: یعنی تو ہمات کو بھی سے ادا کیا جاتا ہے جسے بیہ سب دین اسلام کا حصہ ہے۔ ایسے مسائل جن میں متقد مین سے غلطیاں ہوئیں انہیں زیر بحث لاناضر وری ہے۔

4: پول اور عور تول کی تعلیم: ایساطریقه تعلیم متعین کرنے کی ضرورت ہے جس سے دینی اور دنیاوی تعلیم کو اعلیٰ درجہ کا اختیار حاصل ہو سکے۔ صرف طریقه متعین کرنا ہی ضروری نہیں بلکہ اس کے لیے ہر ممکنہ کوشش کی بھی ضرورت ہے۔ عور تول کو دست کاری سکھانے اور ان کی تعلیم و تربیت کا بہترین انتظام ہونا چاہے۔

5: ہنروفن وحرفہ: برصغیرے مسلمانوں کو ہر قسم کے علوم وفنون کو حاصل کرنااور سیکھنا تہذیبی اور ثقافتی تبدیلی کابڑا

بروہے۔

تہذیب الاخلاق میں ان کے علاؤہ بسیں شقیں الیی ہیں جس کا تذکرہ ملتا ہے۔ جو مسلمانوں کی فلاح وبہبود اور اصلاح وترقی کے مقاصد میں شامل ہیں۔ مثال کے طور پر اخلاق وصدق، بے عزتی غیرت وعزت، ضبط او قات وغیرہ اس سے اس بات کا بخو بی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ سر سید احمد خان نے مسلمانوں کی انفرادی زندگی سے لے کر اجتماعی معاملات تک تقریباً تمام شعبہ ہائے زندگی میں اصلاح و تجدید کا بیڑ ااٹھایا۔ کالج کی سنگ بنیاد کے لیے 1876ء میں علی گڑھ ہوگئے تاکہ سکول کو کالج کے درجہ لے کر جایا جا سکے۔ مقصد کے اعتبار سے سید احمد چار قسم کے تعلیم یافتہ افراد کو پیدا کرنا چاہتے تھے۔

1:ایسے افراد جو اپنی تعلیم انگریزی میں مکمل کریں اور سر کاری عہدے اور اعز ازات حاصل کریں۔

2: ایساطقہ جو انگریزی پر عبور حاصل کرنے کے بعد مغربی علوم کو انگریزی زبان سے اردومیں منتقل کریں تا کہ سمجھنے والے کے لیے آسان ہو جائے۔

3:جوار دو کی تعلیم حاصل کریں ان کامعیار بھی انگلتان کے بچوں کے برابر ہو تا کہ انہیں بھی اپنے علوم کے کوتر قی اور فروغ کاموقع میسر رہے۔

4: اور جولوگ عربی اور فارسی میں مہارت حاصل کریں وہ مسلمانوں کے قدیم تہذیبی سرمایہ کو موجودہ اور آنے والی نسلوں تک پہنچانے کا کام کریں۔ لیکن اس کے برعکس جو طبقہ ایم اے او کالج کے بورڈ آف سینٹر پر قابض رہاانہیں صرف ایسے لوگوں سے دلچیسی رہی جو انگریزی زبان میں مہارت رکھتے تھے۔ اور سرکاری عہدوں اور اعزازات کے خواہش مند تھے۔ ہوایہ کوایم او کالج ایسے لوگوں کی خواہشات کامر کزبن گیا۔ 2

ترقی اردو؛ سرسید احمد خان کے مذہبی افکار کی بات کی جائے تو وہ مسلمانوں کے کسی بھی طبقہ میں اس قدر مقبول نہ ہو سکے۔ لیکن اردو ادب اور مسلمانوں نے عقل و شعور پر دیکھا جائے تو اس کے گہرے کے اثرات مرتب ہوئے۔ انفرادی طوریران طلبہ یراس بات کا گہر ااثر رہاجو ذاتی طوریر سرسید احمد خان سے وابستہ رہے۔

ان کی شخصیت میں وہی ذوق، علمی و فکری آزادی، جوش اصلاح اور و قار اور خوداری کی ایک نمایاں جھلک پیدا ہوئی۔ انہوں نے سید احمد خان کی اصلاحی تحریک کو جاری رکھنے کا لائحہ عمل ترتیب دیا۔ "خواجہ غلام ثقلین" انہوں نے مجاہدانہ قوت اور نیاز مندی سے اصلاح تدن کی مہم کا آغاز کیا۔ اسی طرح "مولوی عبد الحق" نے "ترقی اردو"کاکام مبلغانہ حیثیت سے انجام دیا۔

1 شان محمد، ڈاکٹر، **مرسید تاریخی اور سیاسی آئینہ میں،** (ادارہ ثقافتِ اسلامیہ، 1998ء)، ص115 2 اصلاحی، ظفر اسلام، **مرسید احمد خان کا تصویر تعلیم،** (اسلامک بک فاونڈیشن: دبلی، 2001ء)، ص158 اس ضمن میں سید عبد الله کا مضمون واضح اہمیت کا حامل نظر آتا ہے۔ جس میں انہوں نے وضاحت کی اور لکھتے ہیں کہ سر سید کی تحریک کا اثر "ار دواد بیات " پر بے حد اثر انداز ہوا۔ عملی اور سیاسی نقطہ نظر کے اعتبار سے بڑا بھیرت افروز ثابت ہوااور آگے چل کر سیاست کواس ار دو تحریک نے بڑی تقویت بخشی۔ <sup>1</sup>

ادبی سرمایہ کے اعتبار سے سید احمد خان کی شخصیت کو دیکھا جائے تو ان کی شخصیت منفر د اور ممتاز نظر آتی ہے۔ سید احمد خان وہ اسے شخص سے جنہوں نے ایک روایتی تقلید سے ہٹ کر ادب میں آزادی رائے کی تحریک کا آغاز کیا اور اس کی اہمیت کو اجاگر کیا۔ اور ایک ایسے مکتب فکر کی بنیاد ڈالی جس میں تہذیب، عقل اور مادی ترقی کو ایک بنیادی حیثیت حاصل ہوئی۔ درو جدید میں ترقی پیندانہ تحاریک اپنی خصوصیات کے لحاظ سے سید احمد خان کی حقائق نگاری اور عقلیت پیندی کی ایک ترقی یافتہ صورت رکھتی ہیں۔

صحافی اثرات: سی سید احمد خان کی تحریک کے معاشر تی اعتبار سے ادبی اور صحافی اثرات بڑے واضح اور جامد نظر آتے ہیں۔ ان کے قریبی رفقاء اور دیگر میں علی گڑھ سے وابستہ مصنفوں اور ادبیوں کی ایک فہرست ملتی ہے۔ جن میں نمایاں نام نواب عماد الملک، مولانا عبد الحلیم شرر، مولوی عبد الحق، مولانا حسرت موہانی، عبد المجید دریا آبادی، ڈاکٹر ذاکر حسین، ڈاکٹر عابد حسین، اور الیاس بری، وغیرہ۔ 2

صحافت میں الہلال، زمیندار اور جمد در کو ایک اہم مقام حاصل رہا۔ اکثر شعر اء حضرت جو محزن میں لکھنے والے تھے۔ ان کے کلام میں سید احمد خان کی روح جلو گر نظر آتی ہے۔

ا مجمن حمایت اردو؛ ایجو کیشن کمیشن میں ہندوؤں نے اردو مخالفت بھر پور طریقہ سے گی۔ پنجاب اور شالی مغربی اصلاع کے ہندوار دواور فارسی زبان کی مخالفت کرنے میں سبسے آگے نظر آئے۔

" دونوں صوبوں سبھاؤں اور انجمنوں کی طرف سے مموریل کمیشن پیش کئے گئے اس کے جواب میں سید احمد خان نے مسلمان دوستوں کی مد دسے پنجاب میں "انجمن حمایت اردو" قائم کی اور محضر اور مموریل کمیشن میں تصبحہ۔ اگر ادبیات اور تاریخ کے مطالعہ سے اس متنازعہ فیہ کے مسئلہ کا جائزہ لیا جائے تو یہ واضح ہو تا ہے۔ کہ ہندواپنے مقصد کی وجہ سے ایک کام کی مز احمت کرتے نظر آتے ہیں۔ جوانھیں مسلمانوں کے دور حکومت کی یاد دلا تا ہے "۔ 3

سید احمد خان نے ان تمام خطرات کو محسوس جو آنے والے وقت مسلمانوں کو پیش آنے والے تھے۔ متحدہ قومیت کا تصور اور ایک اسلامی ریاست کا قیام ہی آگے جاکر سر سید احمد خان کی تحریک اور ان کی کوششوں کا اصل

<sup>1</sup> سير عبد الله، دُّاكُمُّ، **وَاكْمُ سيد عبد الله اور اردوكی خدمات،** (مقتدره تو می زبان: پاکستان، 2003ء)، ص57 2 صديقی، اقتدار حسين، مرسيد احمد خان كا تاريخی شعور، (شعبه تاريخ مسلم يونيور سلی علی گره)، ص551 3 حالی، حيات جاويد، (آئينه ادب: لا مور) 1966ء، ص104

مقصد کھہرا۔ انہوں نے برصغیر کے نوجوان نسل کی ذہنی رسائی حاصل کی اور تاریخ کے اصول تغیر حرکت اور نفاذ کا احساس پوری طرح سے پیدا کر دیا۔

سید احمد خان اردو زبان اور فارسی رسم الخط کے لیے اپنی پوری قوت صرف کر دی اور ہندوؤں کے خفیہ منصوبوں اور تعصب پیندی کا تاریود بکھیر دیا۔ اگر چہوہ آثار قدیمہ کے ماہر نہ تھے تاریخ اسلامی اور تاریخ کی جانب ان کی توجہ برطانیہ کا ہندوستان کے آثار قدیمہ سے شغف اور دلچیس دیکھے پیداہوئی۔

آثار الصناوید؛ جو دہلی کی پرانی اور قدیم عمارتوں کے متعلق ہونے والی تحقیق مرکزی حیثیت کی حامل ہے اس کتاب میں عمارتوں کی بیاکش کی بیاکش کی بیاکش کی تمام تفصیلات درج کی گئی ہیں۔ابوالفضل کی "آراکش اور ان کی پیاکش کی تمام تفصیلات درج کی گئی ہیں۔ابوالفضل کی "آراکش اور ان کی بیاکش کم مخلوطات سے انہوں نے مغل حکومت کی اصطلاحات کی بھر پور کوشش کی مختلف ضمیے اور تاریخ وار سکوں کی تصاویر کو بھی درج کیا۔ اور عربی سنسکرت اور ترکی زبانوں کا تجزیبے پیش کیا۔

خطبات احمدید؛ انہوں نے 1870ء میں خطبات احمدید کے نام سے اردو میں رسول الله مَلَّالَّالِیُّا کی حیات طیبہ پر مضامین شالَع کئے۔

محمدن ایجو کیشن کا نفرنس 1895ء میں جو پروگرام ترتیب دیا گیا اس میں ایک شق ہے بھی تھی کہ پرانی دستاویزات فارسی مخطوطات کو تلاش اور جمع کر کے اس کی ترتیب و تدوین اوراشاعت کاکام کیاجائے۔ تاکہ تاریخ کے درست جائزہ کے لیے مواد میسر ہو اور اسلامی تاریخ اور تحقیق کو فروغ حاصل ہوا۔ اس کے لئے اردو، انگریزی ہندوستان اور پورب دو نوں جگہ مضامین چھاپے جائیں تاکہ ان نظریات کی اصلاح ہو سکے جو پورپ میں رواج پا ہندوستان اور پورب دو نوں جگہ مضامین چھاپے جائیں تاکہ ان نظریات کی اصلاح ہو سکے جو پورپ میں رواج پا رہے ہیں۔ اس کام کے لیے 1863ء میں سائنٹ کیک سوسائی کا قیام عمل میں لایا گیا۔ جس کا اراکین میں ہندو، مسلم اور عیسائی شامل تھے۔ سوسائی کے مقاصد میں ان کتب کا ترجمہ کرنا شامل تھا جو پورپ میں انگریزی زبان میں شائع ہوئیں۔ اور غیر زبان ہونے کی وجہ سے بر صغیر کے لوگوں کا انہیں سمجھنا مشکل تھا۔ ان کا ترجمہ کرنا تاکہ وہ عام لوگوں کا استعال میں آسکیں "۔ ا

اگر مقصدی اعتبار سے دیکھا جائے تو بات واضح ہوتی ہے۔ کہ سائنٹیفک سوسائٹی کے زریعے سے سید احمد خان ان علوم وفنون کی کتب کواس قدر آسان اور بہم پہنچادینا چاہتے تھے تاکہ اعلیٰ درجہ کی تعلیم وتربیت کابندوست ہو سکے۔ یہ کتب معاشیات، سیاسیات، تاریخ، جغرافیہ، زراعت اور منطق اور فلسفہ کے موضوعات پر مشمل تھیں۔ سوسائٹی کاسب سے منفر داور اہم کارنامہ "علی گڑھ انسٹی میوٹ گزٹ "کااجراء تھا۔ جو ہفتہ وار اخبار تھا جس کا اداریہ خود سر سید احمد خان لکھا کرتے تھے۔ یہ اخبار تقریباً 22 سال تک جاری رہا۔ اردو اور انگریزی دونوں متوازی کالموں

\_\_\_\_\_

میں یہ اخبار چھپتا تھا۔ تاکہ عوام اور حکام ایک دوسرے کے خیالات سے آگاہ ہوتے رہیں۔ اِس سوسائٹی کے زیرِ اہتمام سر سید احمد خان کی در جنوں نام انجمنوں کی رو دادیں شائع ہو تیں جو بعد میں اس تحریک کا سنگ میل ثابت ہوئیں۔

ا بنجمن ترقی مسلمانانِ ہند؛ سید احمد خان مسلمانوں کی تہذیبی اور ساجی حالت میں بہتری لانے کے لیے "انجمن ترقی مسلمانانِ ہند" کے نام سے ایک ادارہ قائم کیا۔ اسی ادارہ کے تحت ایک فنڈ محمد ن ایجو کیشنل فنڈ ممیٹی کا اجراء ہوا جس نے چندہ جمع کرنے کے لیے لوگوں سے امداد کی اپیل کی اور ساتھ ہی حکومت سے بھی امداد کی درخواست کی۔ "محمد ن اینگلواور ینٹل فنڈ کمیٹی "کا قیام 1865ء میں عمل میں آیا۔ کمیٹی نے یہ طے کیا ایک ایسادار لعلوم قائم کیا جائے جس میں علوم مشرقی کی تعلیم پر زور دیا گیا ہو۔

" مدرستہ العلوم" جس نے برصغیر کے مسلمانوں کے تاریخی ارتقاء میں نمایاں کر دار ادا کیا۔ اس کا افتتاح 1875ء میں ہوا۔ یہ سکول جو ابتدائی طور پر میٹرک اور پھر انٹر کی پڑھائی کے لیے کھولا گیا۔ 1878ء تک بی۔ اے،ایم۔ اے اور ایل ایل بی کے درجہ تک ترقی کر گیا اور اس کا الحاق کلکتہ یونیور سٹی سے ہوا"۔ <sup>1</sup>

برصغیر ہند میں یہ پہلی درس گاہ قائم ہوئی۔جوایک خاص اصول اور اسلوب پر قوم کی دلچیپی اور گور نمنٹ کی امداد پر قائم ہوئی۔ جن کو محبان وطن اور غیر اقوام کے اصحاب کی مالی اور اخلاقی معاونت حاصل رہی۔1920ء میں اس دار لعلوم کو نواب و قار الملک کی سرپرستی میں "مسلم یونیورسٹی"کا در جہ حاصل ہوا۔

" محمد ن اینگلواور بنٹل کالج مع اپنے سر مایہ اور اقسام کے مسلم یونیورسٹی قلب میں ضم ہو گیا۔ لکچر ررومز نے لٹن لا بحریری، اولڈ بوائز لاج، آر نلڈ ہاؤس اور دیگر عمار تیں تھیں جو طلبا کے لیے مخصوص ہوئیں۔ 105 اسکالرز جس میں 12 عربی کے لیے مختص کئے، 10 دینیات کے لیے، 12 سائنس وغیرہ کے لیے اس طرح "انجمن الفرض" کے وظائف بطور قرص حسنہ مختص کئے گئے۔ ایم۔ اے اور ایم۔ ایس۔ سی کے لیے معقول لیبارٹری بھی موجود تھی۔ اس کے علاؤہ تفسیر اور انتظام تجوید اور دینیات کے نصاب کے درجات کا اہتمام بھی کیا گیا

"طبید کالج" کا قیام 1927ء میں یو پی بورڈ آف میڈیکل کے الحاق سے عمل میں آیا۔ جہاں ایکس ریز، پیخالوجیکل و کیمیکل لیبارٹریز، ریڈیو گرافک ورک اور میڈیکل ہال وغیرہ موجود تھا، ڈاکٹری اور طب کے ماہرین کوچھ روپے ماہانہ وظیفہ بھی ملتا تھا۔ اس کے علاؤہ طلبا کے اشتر اک سے "طبیہ کالج میگزین" بھی شائع ہونے لگا ہے۔ یہ تصاویر اور مضامین کے اعتبار سے ایک بہترین رسالہ تھا۔ "گنیش شارٹ ہیٹڈ" انسٹی ٹیوٹ کی ایک شاخ مسلم یونیورسٹی

1 زبیری، محمد امین، مسلم یونیور سٹی علی گڑھ کی مختصر تاریخ، (مسلم یونیور سٹی علی گڑھ، 1933ء)، ص4 2زبیری، محمد امین، مسلم یونیور سٹی علی گڑھ کی مختصر تاریخ، ص15

میں قائم کی گئی جس میں کامر س ایک اختیاری مضمون کی حیثیت سے پڑھایا جا تارہا۔

"مسلم گرلزانٹر میڈیٹ کالج"1904ء میں یہ مدرسہ ایک کرایہ کی عمارت لے کر قائم کیا گیا۔ جہاں سبسے پہلے 9لڑ کیوں کا داخلہ ہوالیکن آہتہ آہتہ اس میں اضافہ ہوتا گیا اور طالبات کی تعداد دوسو تک تجاوز کر گئی۔ 1913ء میں پہلے بورڈنگ ہاؤس کا افتتاح ہوا۔ اس سال نہ صرف ہندوستان سے طالبات نے داخلے لیے بلکہ عدن، بھرہ اور جنوبی اور شالی یافریقہ سے بھی طالبات اس بورڈنگ ہاؤس میں داخل ہوئیں۔اس طرح خواتین کی تعلیم وتربیت کا بہترین انتظام وجو دمیں آیا"۔ 1

مسلمانوں کی ساجی اور ثقافتی اصلاح اور بیداری کے سفر میں سر سیداحمد خان کی تحریک علی گڑھ نے دورس نتائج مرتب کئے۔ جس کے اثرات نے آنے والے زمانہ میں واضح طور پر نظر آئے۔ تجرباتی طور پر اگر سر سیداحمد خان تحریک کو دیکھا جائے تو کامیابی کے درج ذیل اسباب واضح طور پر نظر آتے ہیں۔

- \* انھوں معقول منصوبہ بندی کی اور ایسے طریقے جو قابل عمل تھے۔ پھر مستقل مز اجی اور مکمل جان سوزی سے اپنی منزل کی طرف گامزن رہے۔
- \* سید احمد خان کا بیہ تہذیبی اور ثقافتی ترقی کا منصوبہ ترقی یافتہ ممالک کے اعلیٰ تجربات کا نتیجہ تھا۔ اور یونیور سٹیوں کے گہرے مطالعے کا سبب بھی تھا۔
- \* انہوں نے اعلیٰ تعلیم یافتہ اذہان کی خدمات کو حاصل کیا۔ \* سائنٹیفک سوسائٹی قائم کر کے تالیف و تدوین اور مختلف تصانیف کے تراجم کے کام کا آغاز کیا جس سے اہل علم اور دانشوروں کی جماعت تیار ہو گئی جو عصری اور جدید خیالات سے بھر پور مضامین ار دواور انگریزی میں منتقل کرنے اور لکھنے گئے۔ اور بعد میں یہی جماعت سید احمد خان کے لیے اہلاغ و تبلیغ میں معاون ثابت ہوئی۔
- \* تحریک کے نشرواشاعت کے لیے انہوں نے وسیع النظر اور اعلیٰ تعلیم یافتہ انژور سوخ رکھنے والے افراد س روابط قائم کئے۔ جو اس کی تہذیب و تنظیم میں بہترین مدد گار ثابت ہوئے۔
- \* سید احمد خان نے تعلیم و تحقیق کی طرف قوم کو ابھارا، عزت نفس پیدا کی، غلط رسم و رواجوں کی بیخ کنی کی، مسلمانوں میں جدوجہد کے جذبات کو ابھارا اور سچی لگن کا جذبہ بیدار کیا۔ امر اء اور غرباء میں فرق مٹانے کی حتی المقدور کوشش کی۔

# تحریک ریشمی رومال کے ساجی و تہذیبی اثرات

انگریز تسلط کے خاتمہ کے لیے مسلمان حریت پیندراہنماؤں نے انیسویں صدی میں غلامی کی زنچریں کا نئے

میں جو کر دار اد کیا۔ اس کے اثر ات بر صغیر پر نمایاں ہوئے۔ تحریک ریشی رومال کا ان میں ایک نمایاں کر دار ہے۔ جو اپنے عوامل وعواقب اور نوعیت کے لحاظ سے ایک بے حد منفر د تحریک ہے۔ جسے "ریشمی رومال" سازش کا نام دیا گیا۔ اگر اختصار کے ساتھ اس کے پہلوؤں پر روشنی ڈالی جائے تو در جہ ذیل معاشر تی اور ساجی اثر ات کی وضاحت ہوتی ہے۔ جو بر صغیر کے مسلمانوں پر واضح طور پر مرتب ہوئے۔

- \* اسلامی دنیا کے مسلمان نما ئندوں کے آپس میں روابط کی ابتدا۔
- \* ایک دوسرے سے اخلاقی تعاون اور بر صغیر ہند کے حالات وواقعات سے آگاہی۔
  - اسلام مخالف اور دستمنول کی جاسوسی۔
  - - \* تربیتی کیمپ اور امدادی مر اکز کا قیام۔
      - \* حکومتی حکمت عملی کی ترتیب۔

ان تمام پہلوؤں کو مدِ نظر رکھتے ہوئے تحریک کا مطالعہ کیا تو ان تمام عوامل کو پر کھنے کا موقع ملتا جس کے سبب علمائے برصغیر نے کا نگریس کا ساتھ دیالیکن آخر میں کا نگریس میں ہندوؤں کی تنگ نظری اور مسلمانوں سے ب وفائی کے بعد ان سے الگ ہوئے۔ اس تحریک کے اسباب کا تذکرہ مولانا حسین احمد مدنی نے اپنی کتاب "تحریک ریشی رومال" میں کیا۔

1857ء کے بعد مسلمانوں کی بے کسی اور مظلومیت نے علائے ہند کو جھنجھوڑاغدر کے ہولناک واقعے سے وہ پہلے ہی بہت آزر دہ تھے۔ اور انگریزوں کے خون کے پیاسے تھے۔ اس کا ایک سبب یہ بھی تھا کہ مدرسہ رحیمیہ جو شاہ عبد العزیز کی تحریک کامر کر تھا انگریزوں نے اسے مسمار کروا دیا۔ اسی مدرسہ سے مولانا قاسم نانوتوی، مولانار شید احمد گنگوہی، مولانا احمد نو گلی، اور مولانا فضل الحق خیر آبادی، جیسے اہل علم اسی مدرسے سے فارغ التحصیل تھے۔

اس جدوجہد میں وہ راہنماہیں جو جید اور جری نظر آتے ہیں۔اور سید احمد شہید کی تحریک سے متاثر ہو کر اپنی قوم میں ایک نئی روح بیدار کی۔اسی جرم کی سزامیں انہیں قید بامشقت اور پھانسی کی سزاسنائی گئی۔مولانافضل الحق خیر آبادی کو کالے پانی کی سزاسنائی گئی اور وہاں ہی ان کا انتقال ہوا۔علماء سے خمٹنے کے بعد انگریز حکومت نے مسلمان حریت پیندوں اور مسلمان ریاستوں کے خاتمے کی طرف پیش قدمی کی۔اور چتر ال پر قبضہ کے بعد کا بل پر حملہ کیا۔ اور اس طرح مسلمان ریاستوں کو آپس میں لڑواکر ایک سازش کے تحت نہر سوئز پر قبضہ کیا۔ اسکندر یہ پر حملہ کرنے مصر اور سوڈان کو ایک صوبہ بنالیا گیا۔

ایران کے خلاف بھی سازش کی گئی۔ جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ شالی ایران روس جبکہ جنوبی ایران انگریزوں کے ماتحت چلا گیا۔ پھر سوریا، بلغاریہ اور مونٹی نیگرون وغیرہ نے روس کے کہنے پر بلقان پر حملہ کیا۔ جس میں ہندوستان نے بلقان کی مدد کی۔ اس طرح مولانا محمد علی جوہر اور ڈاکٹر انصاری ایک وفد سمیت ترکی اور اسلامی دنیا سے روابط میں اضافیہ ہوا۔ <sup>1</sup>

تحریک ریشمی رومال کے آغاز کی بات کی جائے تو یہی وہ وقت تھاجب مولانا محمود الحسن کی سربراہی میں اس تحریک کا آغاز کیا گیا۔ اور ان کا منصوبہ کئی اہم حصول پر مشتمل تھا۔ مولانا محمود الحسن نے اقوام عالم کی اخلاقی امداداور انحیس ہندوستان کے حالات سے آگاہ کرنے کے لیے پانچ سفار شیں تیار کیں۔ اس مشن کے تحت مولانا حبیب الرحمٰن کو چین اور برما بھیجا۔ اور انگریزی مترجم کے حیثیت سے مولانا شوکت علی جن کا تعلق بنگال سے تھا ان کا انتخاب کیا گیا۔ ایک و فد پروفسیر برکت بھوپالی کی سربراہی میں جاپان بھیجا گیا۔ یہ جاپانی اور جرمن زبان پر عبورر کھتے۔ اور چود ھری رحمت علی کی قیادت میں ایک مشن فرانس بھیجا گیا۔

جبکہ ایک منصوبہ یہ بھی رہا کہ دشمن کی جاسوسی اور ان کی فوج میں جاسوس مقرر کرنا اور جنگی نقشہ تیار کیا جائے تا کہ اس کے مطابق جنگ کی تیاری کی جاسکے۔ مولاناعبید اللہ کا انتخاب اس کام کے لیے کیا گیا اور شخ محمہ ابر اہیم جو انگریزی میں بی۔ اے شخے انہیں بھی اس کام کے لیے مولاناعبید اللہ سندھی کے لیے ساتھ منتخب کیا گیا۔ ڈاکٹر انصاری نے کئی افراد کو فوج میں بھرتی کروایا۔ مولاناعبید اللہ سندھی کی قیادت میں ایک کورس کا انعقاد کیا گیا۔ جن میں افراد کو فوج میں بھرتی کروایا۔ مولاناعبید اللہ سندھی کی قیادت میں ایک کورس کا انعقاد کیا گیا۔ جن میں 180 فراد میں سے صرف 19 فراد فرج میں بھرتی کے اہل قراریائے۔ 2

#### عارضي حكومت كااجمالي خاكه

مولانا محمد میاں لکھتے ہیں کہ ایک عارضی حکومت کا اجمالی نقشہ بھی تیار کیا گیا۔ اور اس کے تحت ارا کین اور عہدہ داروں کا تعین بھی کیا گیا۔

"ان عہدہ داروں میں ہندواور مسلم اراکین شامل ہوں گے۔ جس میں وزیر اعظم کے لیے مولانابر کت اللہ اور چیف کمانڈر مولانا محمود الحسن اور ان کے ماتحت سمیٹی میں مولانا عبید اللہ سند ھی اور دیگر اراکین کی کابینہ ہوگ۔ اس طرح ملک میں دیگر مقامات پر "بغاوت مر اکز" قائم کیے گئے۔ اور رضا کار بھرتی کیے گئے۔ اور عوام میں انقلاب کی خفیہ تحریک چلائی گئی۔ کراچی، قلات، مس بیلا، دین پور اور بہاولپور ریاست کا مرکز تھا۔ اس طرح بھال میں اسی طرح کے کئی مراکز قائم کیے گئے۔ جن کا مقام نامعلوم رہا"۔ 3

"بیرون ملک" امدادی مر اکز کام کیے۔انقرہ، استنبول، برلن اور قسطنطنیہ میں بیہ مر اکز قائم کیے گئے اور وہاں لوگ کام کرتے رہے۔امیر حبیب الله خان نے بظاہر مسلمانوں کی مدد کی لیکن پس پر دہ وہ انگریزوں سے مل گئے

1 مدنی، حسین احمد، مولانا، تحریک ریشمی رومال، (مکتبه محمودیه کریم پارک، لا بهور، 1993ء)، ص 217 2 مدنی، حسین احمد، تحریک ریشمی رومال، (مکتبه محمودیه کریم پارک، لا بهور) ص 153-154 3 سید محمد میاں، مولانا، تحریک شیخ البند، (مکتبه رشیدیه، 2001ء)، ص 94 اور مخبری کی۔ اپنوں کی غداری کی وجہ سے وہاں یہ تحریک ناکام ہوئی۔ لیکن اس کے باموجو د نصر اللہ خان اور نادر خان
اور امان اللہ خان اس بات سے آزر دہ نہ ہوئے اور امیر حبیب اللہ کے قتل کے بعد مولانا عبید اللہ سند ھی کو مشیر بنانا
گیا۔ اور شدید مذمت کے باوجو د 1919ء میں افغانستان کر انگریز حکومت آزاد کرایا گیا۔ مولانا محمد علی جوہر نے
کراچی میں حسین احمد مدنی سے ملاقات کی اور انہیں اس بات پر آمادہ کرناچاہا کہ امریکہ کو ترکی کا حمایتی بنایا جائے۔
لیکن شیخ الہند محمود الحسن نے اس بات سے اختلاف کیا کہ امریکہ ہر حال میں برطانیہ کاساتھ دے گا۔ اور بعد میں یہی
ہوا۔ 1

ہندوستانی اندرون محاذ پر بغاوت ہندوستانی انقلابیوں کے ذریعے سے متوقع ہوئی تھی افغان حکومت سے جو معاہدہ ہوااور جس تاریخ کو افغانستان سے حملہ ہونا تھااس تاریخ کا تعین اور اطلاع اور حملے کی تیاری یہ سب ایک بڑے رومال جس کی لمبائی تقریباً ایک گزئے قریب تھی اس پر یہ عبارت بن دی گئی تھی۔امیر حبیب اللہ اور اس کے بیٹوں کے دستخط بھی موجود تھے۔ یہ خط "محود الحن" کو مدینہ منورہ میں ملنا تھا اور اس کے مطابق ترکی حکومت سے بات چیت کو آخری شکل دے کر 1917ء میں کابل کے ہیڈ کواٹر کو اطلاع دینی تھی۔19 فروری تک ہندوستان کے ہر محاذ چیت کو آخری شکل دے کر 1917ء میں کابل کے ہیڈ کواٹر کو اطلاع دینی تھی۔19 فروری تک ہندوستان کے ہر محاذ شیخ الہند ہونا تھا۔ کہ ریشمی خط پکڑا گیا اور انگریزی انگریزوں نے افغانستان کے تمام راستے بند کر دیئے۔ شیخ الہند مدینہ منورہ میں ہی تھہر گئے یہ تمام اسکیم فیل ہو اور وہ حجاز سے ہی گر فتار ہوئے۔اس کی تفصیل حسین احمہ مدنی نے کسی ہے۔

" ہندوستان کی آزادی کے لیے ایک مرکزی جماعت اور تحریک کا آغاز کیا گیا جس کے امیر "شیخ الہند محمود الحسن" کو مقرر کیا گیا۔ یہی تحریک آگے جاکر تحریک الحسن" کو مقرر کیا گیا۔ یہی تحریک آگے جاکر تحریک ریشمی رومال ہوئی۔ جس کے نائب مشیر مولاناعبید الله سندھی مقرر ہوئے "۔ 2

#### تلخيص بحث

سید احمد خان کی تحریک علی گڑھ نے تعلیم و تحقیق کی طرف قوم کو ابھارا، عزت نفس پیدا کی، غلط رسم و رواجوں کی بیخ کنی کی، مُسلمانوں میں جدوجہد کے جذبات کو ابھارا اور سچی لگن کا جذبہ بیدار کیا۔ امر اء اور غرباء میں فرق مٹانے کی حتی المقد ور کوشش کی۔ تحریک ریشمی رومال کی تفصیل کا ذکر اس لیے بھی کہ گیا کیا کہ اس کے انثرات مسلمانوں کی ثقافتی اور ساجی اور سیاسی زندگی پر مرتب ہوئے۔

تحریک پاکستان پر بھی اس تحریک کا گہر اانزر ہا۔ ایک خود مختار مملکت اور آزاد علاقے ہر جگہ اس تحریک کے

1 مدنی، حسین احمد، مولانا، نقش حیات، (جلد دوم)، ص 199

2 مدنی، حسین احمد، مولانا، تحری**ک ریشمی رومال**، ص192

مجاہدوں کی یاد دلاتے ہیں۔"جمعیت علائے ہند" کی جدوجہد بھی اسی تحریک کا نتیجہ ہے۔اسی تحریک کے نتیجہ "تحریک احرار "وجود میں آئی۔

فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی اس جہت میں مسلمان راہنماؤں کی ایک طویل فہرست میں جنہوں نے مسلمانوں کی ساجی اور ثقافتی مذہبی اور سیاسی حالات میں بہتری پیدا کرنے کے لیے نمایاں کر دار اداکیے۔مولاناعبداللہ سندھی کی ڈائری کے مطالعہ سے ایک اہم نقطہ کی وضاحت ہوتی ہے۔

یہ تحریک ہندوؤں کی سازش اور تعصب کا شکار ہوئی۔جو تمام کاروائیوں کا احوال انگریز حکومت کو پہچا نتے ہے۔ کیونکہ وہ جانتے تھے کہ اگر ترکوں کے حملے سے انگریزیہاں سے چلے گئے تواگلے حکمر ان مسلمان ہی ہوں گے۔ اگر اس پہلو پر نظر رکھی جاتی تو ہندوستان میں آج مسلمان نمایاں اور الگ حیثیت سے زندگی گزار رہے ہوتے۔ اور ایک قومی حیثیت سے نمائندگی کرتے۔ اس ضمن میں علامہ اقبال، مولانا جو ہر علی خان، مولانا ظفر علی خان اُبوالکلام آند ومی حیثیت سے نمائندگی کرتے۔ اس خمن میں علامہ اقبال، مولانا جو ہر علی خان، مولانا خماشرہ میں این خدمات سرانجام دیں۔

# فصل دوم

## سیاسی فکر پر انژات

اسلام نے حصول علم کی جو ترغیب دی اور اس کے حصول کو جس طرح مومنین کی معراج قرار دیااور ترقی و تربیت کا انحصار حصول علم کو قرار دیا۔ اس سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے کہ علم حاصل کرنے کے دواہم ذرائع ہیں۔ ایک عالم فطرت اور استفادہ کے دوسرے طریقے پر نگاہ ڈالی جائے تو دوسر اعالم تاریخ ہے۔ چنانچہ ان دونوں سے بہر امند ہو کر ہی اسلام کی بہترین روح کا اظہار ہوا۔ اور قران حکیم نے بھی اسی طریقہ تحقیق اور مطالعہ پر زور دیا۔

﴿ اِهِ أَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَــقِيْمَ ٥ صِرَاطَ الَّذِي ۚ نَ اَن ۡ عَم ۡ تَ عَلَي ۚ هِم ۡ ٥ غَي ۡ رِ ال ۡ مَعٰ ۡ ضُو ۡ بِ عَلَى ۡ هِم ۡ وَلَا الضَّا ٓ لِّي ۡ نَ ﴾ 1

(ہمیں سیدھے راستے پر چلا۔ ان لو گوں کاراستہ جن پر تونے احسان کیانہ کہ ان کاراستہ جن پر غضب ہوااور نہ بہکے ہو دُل کا)۔

ان آیات سے اس بات کا بھر پور عکاس ہو تا ہے کہ دنیا میں دو بی طرح کے لوگ ہیں۔ایک قسم کا تعلق سید ھی راہ پر چلنے والے اور دو سرے وہ لوگ جو ظالم اور گر اہ ہو گئے۔ اور انہیں ذلت اور مصائب اٹھانے پڑے مطالعہ سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے جنہوں نے انسانوں کی فلاح اور خدمت کی راہ اختیار کی ان کا نام اور مقام روشن ہوا اور جنہوں نے غلط راستہ کا انتخاب کیا وہ گر اہ رہے۔ امم اور اقوام عالم کی بات کی جائے تو ان کا محاسبہ انفر ادی اور اجتماعی دونوں طرح سے کیاجا تا ہے۔ اور قران حکیم نے بار بار اس جانب توجہ مبرول کروائی ہے۔ افر آدی اور اجتماعی دونوں طرح سے کیاجا تا ہے۔ اور قران حکیم نے بار بار اس جانب توجہ مبرول کروائی ہے۔ گؤ آدی آدی آدی آدی آدی ہے گئے آف کان عَلَیْ اللّٰ الله اللّٰ الللّٰ اللّٰ الل

(تم سے پہلے کچھ طریقے برتاؤ میں آ چکے ہیں توزمین میں چل کر دیکھو کیساانجام ہوا جھٹلانے والوں کا۔ یہ لو گول کو بتانا اور راہ دکھانا اور پر ہیز گاروں کو نصیحت ہے )۔

## طرز فكراور طرز سياست مين تبديلي

اس آیت میں بے حد خوبصورت انداز میں اس بات کی نشاندہی کی گئی کہ تاریخ کا مطالعہ جب کیا جائے علمی نہج پر کیا جائے۔ کتاب اللہ مسلمانوں کے لیے فلسفہ، تاریخ کا سرچشمہ ہے اور تاریخ ہی کسی قوم کا اصل رخ متعارف

1 الفاتحه 1:5-7

کرواتی ہے۔ تاریخ اسلامی اور اس میں خاص طور پر برصغیر پر ہونے والی سیاسی اثرات اور اس کی تاریخ کی بات کی جائے تو نمایاں شخصیت مجد دالف ثانی اور شاہ ولی اللہ کی ہے۔ جن کی تحریک تجدید برصغیر کے آنے والے وقت میں روشن تعبیر ثابت ہوئی اور انیسویں بیسویں صدی کی ایک لمبی فہرست جنہوں نے مختلف جہات میں اپنے افکار و نظریات کا اظہار کیا اور آنے والے زمانہ پر جس کے دور رس اثرات مرتب ہوئے۔ ان میں مولانا عبید اللہ سندھی برصغیر کی سیاسی فکری تحریک میں حضرت مجد دکی اولیت کا اعتراف کرتے ہیں۔

"غرض میہ کہ امام ربانی شاہ ولی اللہ کے طریقہ کے ارپاص اور اسی روشنی میں ہم اپ کے اس ارشاد کو حل کرتے ہیں اور مجھے ایک عظیم کارخانہ حوالہ کیا گیا اور مجھے میری مریدی کے لیے متعین نہیں کیا گیامیری تخلیق کا مقصد خلقت کی محض تنکیل و ارشاد نہیں بلکہ کوئی اور معاملہ مقصود ہے اور کوئی دوسر اکارخانہ مطلوب ہے۔ تنکیل و ارشاد کامعاملہ ایک ایسامعاملہ ہے جیسے رہتے کی کوئی پڑی ہوئی چیز"۔ 1

مسلم ہندوستان نے فکری، سیاسی اور تحریکی تاریخ میں مجد د الف ثانی، خواجہ معین الدین چشی، شیخ عبد الحق سید محمد مهری جو نپوری، شاہ ولی اللہ اور علامہ اقبال جیسے مفکرین ملت پیدا کیے۔ جو صرف بر صغیر میں ہی مقبول نہ تھے بلکہ اقوام عالم میں مشہور ہوئے۔ جنہوں نے خو د اعتمادی اور خو دی کی عظمت کی فکر کو بید ارکیا۔

جسے بقول (Brown) مجد د الف ثانی کے افکار کی اشاعت ہی کی بدولت مسلمانوں کے اندر فکری، سیاسی افکار کی روح بیدار ہوئی۔ ان کی تحریک بڑی جامع اور وسیع تھی جس کی وجہ سے مسلمان ہنداس وقت کی خرابیوں اور گر اہیوں کے ساسی اور اقتصادی خطرات سے اگاہ ہوئے۔ 2

حضرت مجد دنے اپنی تحریک میں سب سے پہلے علمی اصلاح کی اور اس کے بعد حکومتی اصلاح کے لیے قدم الھائے۔ معاشر تی اصلاح کے سلسلہ میں صوفیا نے جو ہندو فلسفہ اور مبالغہ انگریزی کو شامل کر لیا تھا۔ اور شریعت اسلامیہ کو پس پشت ڈال رکھا تھا۔ حضرت مجد دنے اس کی طرف توجہ ملوکیت میں مسلمان بادشاہوں نے خو دکو فاتح اور حاکم وقت کی حیثیت سے محدود رکھالیکن قلومیں اسلامیہ اور شریعتی اقدار کو فروغ دینے کے لیے کوئی خاص توجہ نہیں دی بڑے تعلیمی اداروں اور در سگاہوں کی جانب بھی توجہ نہ رہی اسی جمود میں بھی کسی گوشہ سے اصلاح احوال کی کوئی آواز بلند ہو جاتی تھی۔ لیکن اس میں سب سے بااثر آواز مجد دالف ثانی اور اس کے بعد اسی تحریک کو شاہ ولی اللہ نے اگے بڑھایا۔ 3

سیدابوالحسن ندوی نے شاہ ولی اللّٰہ کی شخصیت کے حوالہ سے لکھا۔

2Brown, The Darvashes, **In Islam's Muslim Rules in India**, Muqtadira Islamrabad, 1997, P, 300 3عبد الله سند هي، ش**اه ولي الله اور ان کي ساسي تحريک**، ص 42

<sup>1</sup> احمد سر ہندی، م**کتوبات امام ربانی**، دفتر دوم، مکتوب ششم

"The reformatory work undertaken by Shah Wliullah was bot wide & varied in nature, it predominant was intellectual and acdemic it comprised instruction, penmanship, propagation of the scripture in addition sunnah. The shah explained the wisdom of the religion's teaching showed the compatibility of transmitted knowledge with intellection as well as interrelation of different juristic schools, which provided guidance to the coming generations. Realizing significance of the changing political scene in India and making a realistic estimate of the then decent trends, his make efforts to conserve the power of Islam and identity of Muslims. He tried to revive Islamic disciplines for the benefit of coming gestations".

اگر دنیا کے چند بڑے مفکرین جنہوں نے اسباب و علل کا جائزہ لے کر اپنے افکار کی روشنی میں سیاست اور حکومتی معاملات اور حکومتی نظریات پر بحث کی ہے۔ اور انسانی اقدار کو آگے بڑھایا ہے۔ اور اسلامی افکار کا دیگر افکار سے تقابلی جائزہ بیش کیا۔ اور اسلامی تشکیل جدید کے جو سیاسی افکار و نظریات میں ان پر مباحث بیش کی ان میں ابن رشد، ابن تیمیہ اور امام غزالی ہیں۔ اور بقول مولانا شبلی نعمانی شاہ ولی اللہ نے سیاسی افکار کی ترویج کو نئے اسلوب کے حت فروغ دیا۔ <sup>2</sup>

اسلام کے سیاسی افکار کے حوالہ سے برصغیر میں شاہ ولی اللہ کوسیاسی افکار کا امین کہا جاسکتا ہے کیوں کیونکہ انہوں نے اس وقت مسلمانان ہندگی سیاسی شان و شوکت کور خصت ہوتے اور سلطنت عثانیہ کو اپنی آخری سانسیں لیتے دیکھا۔ عرب سب الگ ہو چکے سے اور دوسری جانب فرانس برطانیہ اور برطانیہ کی حدود سے نکل کر استعار برصغیر کے دروازے پر دستک دے رہے سے ان کا تعلق ایک ایسے دور سے ہے جب پوری امت مسلمہ علمی و فکری طور پر ایک خاص دورا ہے پر کھڑی تھی۔ جس کے ایک جانب ماضی تھاتو دوسری جانب قوم کا مستقبل تھا اس حوالہ سے شاہ ولی اللہ کی سیاسی فکر ایک معیار تصور کی جاسکتی ہے۔ جنہوں نے اسلام کے سیاسی افکار کو آنے والے زمانوں میں منتقل کیا۔ جس کوسیاسی و ملی تناظر میں ولی الہی تحریک عمل تواتر سے جانچا اور دیکھا جاسکتی ہے۔ سیاسی تناظر میں ان کے علمی کام کو بنیادی طور پر تین مصادر میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

ججۃ البالغہ میں شاہ ولی اللہ نے ساجی اور ثقافتی علوم کے تناظر میں ایک خاص اصطلاح" ارتقا قات" کی کے تخت گفتگو کی ہے۔ جس سے مراد آسانی اور آسائش سے زندگی گزارنے کی مفید اور جامع تدابیر ہیں۔جب کہ

2 نعمانی، شبلی، مولانا، عل**م الکلام**، (مسعود پباشنگ ہاؤ*س: کر*ا تچی، 1976ء)، ص87

<sup>1</sup> Abul Hassan Nadvi, **Saviors of Islamic Spirit**, Volume, iv, Hakim-ul-Islam Shah Waliullah (Academy of Islamic Research & PublicityNadw: India), P 178

مکتوبات دہلوی اپنے دور کے سیاسی حالات سے واقفیت، سیاسی بصیرت، جہادی و انقلابی فکر اور عملی حکمت عملی کے اعتبار سے اسلام کے ایک نمونہ مکتوب ہیں۔ جن میں انہوں نے بادشاہ وقت کو مخاطب کر کے اسلام کی جدوجہد اور شوکت اسلام کو ابھارا ہے۔ انہوں نے احمد شاہ ابدالی کو مخاطب کرتے ہوئے لکھا۔

"اس زمانے میں ایک ایساباد شاہ ہوجو مخالفین کے لشکر کوشکست دیناجانتا ہوجو دور اندیش ہو اور صاحب اقتدار ہو اور اس وقت سوائے جناب کے اور کوئی موجود نہیں۔یقینی طور پر اپ جناب پریہ فرض ہے مر ہٹوں کا تسلط توڑنا اور ہندوستان کا قصد کرنا اور مسلمانوں کوغیر مسلموں کے تسلط سے ازاد کروانا"۔ <sup>1</sup>

شاہ ولی اللہ نہ صرف ایک مذہبی مصلح بلکہ سیاسی طور پر ایک مبلغ اور رہنما کی حیثیت رکھتے ہیں۔ جنہوں نے اس بات کو ابھارا کے معاشر تی نظام کے تحت اسلام کا نصب العین ہی ایک مکمل ضابطہ حیات ہے جس کے بغیر تمام مسلمانوں کی زند گیاں بے ضابطہ ہیں۔

اسی طرح "ازالۃ الخفاء عن خلافۃ الخلفاء "کی نفسیات کو دیکھا جائے تو اسلام نے جو سیاست کے اصول و مبادی دیے انہی اصولوں کو خاص طور پر خلافت کبری کو خلافت راشدہ کی روشنی میں واضح کیا۔

"Caliphate "Aam" is the caliphate where Islamic rules and regulations should be called against established should be and regu jihad ation enemies establishment of Bait-ul-Mall judical system should be intact and department of "Amr Bi.d-Marula & Nahi-un-al Munkar Should be there".<sup>2</sup>

فکریات اسلام کے تناظر میں شاہ ولی اللہ نے متعد دبار اس عنوان کو مفصل ذکر کیا۔ اور اس بات کی وضاحت کی کہ اصلاح عالم کے لیے اگر تم سن سکتے ہو تو اس باریک نکتہ کو سنو کہ اللہ تعالیٰ نے بنی آدم کو نیکی کی ترغیب اور برائی سے دور کرنے کے لیے کوئی اصلاح مقرر کر دیتا ہے۔ اور اصلاح امم کو ترک نہیں کیا جاسکتا اسی فکر کو بر صغیر میں انے والے زمانہ میں فروغ حاصل ہوا جس کی وضاحت کرتے ہوئے علامہ اقبال نے لکھا کہ:

"اسلام ہی مذہبی نصب العین کے تحت ایک معاشر تی نظام ہے جو خود اس کا پیدا کر دہ ہے۔ اگر مذہبی نصب العین کو ترک کیا جائے تو دوسرے کا ترک ہونالازم ہے۔ اس لیے کوئی بھی مسلمان کسی ایسے نظام معاشرت پر غور کرنے کو امادہ نہیں ہو سکتا جو وطنی اور قومی پر مبنی ہواور اس اسلامی اصول وضوابط کی نفی کرتا ہو"۔ 3

بر صغیر میں شاہ ولی اللہ کی ملی وسیاسی تحریک کہ عملی تواتر میں بر صغیر ہندانیسویں اور بیسویں صدی کے لیے اسلامی نشاۃ ثانیہ کا دور رہاہے۔ جنگ آزادی کے بعد ایسے حالات پیدا ہوئے جس میں اس بات کو شدت سے محسوس کیا گیا اصلاح فکر اور تطہیر فکر کی عملی صورت در کارہے۔ اس کے لیے علماء فقہاء نے اپنی زندگیاں اس کام میں صرف

2Shah Wiliullah Dehlvi, Izalat-ul-khufa (Qadimi Kutbkhana: Karachi), 2005, P, 13

ق محمد اقبال، اسلام کے سامی تصورات، (نفیس اکیڈی، حیدر آباد: دکن، 1998ء)، ص 230

\_

<sup>1</sup> نظامی، خلیق احمد، **مکتوبات: شاه ولی الله**، (علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، 1978ء)، ص97

کردیں۔ اور انسانیت کی فلاح کے لیے مختلف جہات کی صورت اپنی اپنی خدمات کو پیش کیا جن کا تذکرہ مذکورہ بالا باب میں کیا گیا ہے۔ جنہوں نے فکر اسلامی کی تشکیل جدید میں نمایاں کر دار ادا کیا۔ انہیں اشخاص کی فکر سے اٹھنے والی تحاریک کے اثر ات برصغیر ہند پر مذہبی، سیاسی اور ثقافتی انداز میں اثر انداز ہوئے۔ مسلمانوں نے کئی صدیوں تک برصغیر پر حکومت کی۔ اور 1857ء کی جنگ ازادی کے بعد اسلامی اقد ارکو ہر طرح سے تھیس پہنچائی گئی لیکن علماء و مفکرین ہر طرح کے فکری وارکاڈٹ کر مقابلہ کیا۔

متحدہ ہندوستان کے اخری دور میں یہ تحریک اسلام کے مذہبی، ثقافتی اور سیاسی غلبہ اور مسلم حکومت کے قیام کے لیے میدان عمل میں آئیں تاکہ مسلمانوں کو ہر طرح کے استحصال سے بچایا جا سکے۔ ان نمایاں تحاریک میں تحریک مجاہدین، تحریک علمائے دیو بند، تحریک علی گڑھ، تحریک خلافت، تحریک ریشمی رومال، تحریک تبلیخ اور تحریک مجاہدین، تحریک علمائے دیو بند، تحریک علی گڑھ، تحریک خلافت، تحریک ریشمی رومال، تحریک تبلیخ اور تحریک مقاصد میں اللہ تعالی کی حاکمیت اعلی کا قیام قران و سنت کی بالادستی مجلس شوری کا قیام امر بالمعروف و نہی عن المنکر کی ترویج اور عدل و انصاف کی فراہمی بدعات کارد و غیرہ شامل تھا۔ انہی مقاصد کے تحت ان تحریک نے کام کیا۔

## سیاسی شعور اور تحریک جہاد

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی اور ان کے خاندان نے برصغیر ہند میں اسلامی حکومت کے اجراء اور احیائے مذہب کا علم ہمیشہ بلندر کھا۔ اور انہی کے خاندان سے شاہ اساعیل شہید اور سیداحمہ بریلوی نے فکری اصلاح اور تظہیر کو سیکھا۔ اس تحریک کے برصغیر پر واضح انزات مرتب ہوئے اور مسلمانوں نے دوبارہ حکومت اسلامیہ کے قیام کی جدوجہد کا اغاز کیا۔ سید ابو الاعلی مودودی لکھتے ہیں:

" تحریک مجاہدین در حقیقت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے مساعی کا ایک سلسلہ ہے۔ جنہوں نے معاشر تی اصلاح کا بیڑ ااٹھایا"۔ <sup>1</sup>

سید ابوالحن ندوی نے استدلال کیا ہے کہ سید صاحب کی اس تحریک کا مقصد کوئی نفسانی خواہش یاغرض نہ تھا بلکہ افراد انسانی کے در میان رب العالمین کے احکامات کو جاری کرنا تھا۔ سید احمد شہید نے بخارا کے باد شاہ کو خط لکھا کہ اس تحریک کا مقصد یہ ہے جب اسلامی خطوں پر غیر مسلم مسلط ہو جائیں تو مسلمان حکمر انوں کے لیے یہ ضروری ہے اس تحریک کا مقصد یہ ہے جب اسلامی خطوں پر غیر مسلم مسلط ہو جائیں تو مسلمان کئرگار ہوں گے اور ان کے اعمال صالح بھی اللہ کے بیاں مقبول نہ ہوں گے اور ان کے اعمال صالح بھی اللہ کے بال مقبول نہ ہوں گے۔ <sup>2</sup>

1 مودودی،سید ابوالاعلی، تجدید احیائے دین، ص 114

2ندوي، ابوالحسن، سيرت سيدشهبيد، (مكتبه اسلام لكھنۇ، 1968ء)، ص116

مسعود عالم ندوی نے تبرہ کرتے ہوئے کہاسید اساعیل جب دہلی کے لوگوں سے مخاطب ہوتے تھے تواپ کی تقریر سے مسلمان اس طرح اللہ کی راہ میں سرگرم عمل ہواد کیھے کے بے اختیار ان کا دل چاہنے لگاتھا کہ وہ اپناسر اللہ کی راہ میں قربان کر دیں مسعود عالم ندوی لکھتے ہیں کہ سید اساعیل کے دوروں کا یہ انزر ہا کہ بزگال کی سرزمین 30سے 40سال تک مجاہدین کے لیے روپے اور آدمیوں سے مد دہوتی رہی۔ ا

ڈبلیوڈبلیو ہنٹرنے بھی اسی رائے کا اظہار کیا کہ:

"اس کا اثریہ ہوا کہ پٹنہ کے انگریز حکمر انوں کو تباہ کرنے اور نقصان پہنچانے میں سید احمد شہید ان کے لیے اور ان کی جماعت کے لیے ایک نمونہ تھے اور یہ انہی کا کام تھا کہ انہوں نے اپنے ہز اروں ہم وطنوں کو اللہ تعالی کے متعلق بہترین تصور پیدا کرنے کی تربیت فراہم کی "۔2

اس تحریک نے جان ومال کی بے شار قربانیاں دیں اور اس سفر میں ایک طویل مسافت کو طے کیا اور با قاعدہ طور پر پشاور کے علاقے پر قبضہ کر لیا۔ اور اس آزاد علاقہ میں پہلی اسلامی حکومت قائم کی۔ شہر میں داخل ہوتے ہی امن کا اعلان کیا۔ اور اس بات کا اعلان کر دیا گیا کہ کوئی بھی چیز بلا قیمت نہ خریدی جائے۔ شہر کی دوکا نیں کھل گئیں شر اب کی دوکانوں کو بند کر دیا گیا۔ شریعت اسلامی کے احکامات جاری ہوئے۔ عشر اور زکوۃ کا نظام قائم ہوا۔ اور نماز کی ادائیگی نہ کرنے والوں پر تعزیر مقرر ہوئی۔ بالا کوٹ میں آپ کی شہادت کے ساتھ یہ حکومت ختم ہوئی لیکن مسلمانوں کے اندر اصلاح فکر اور ایک نے عزم کو بیدار کر گئی۔

برصغیر میں سیداحمد خان کی شخصیت الیم رہی کہ انہوں نے ہمیشہ حقیقت پبندی سے کام لیا۔ اشتعال انگیزی ہنگامہ خیزی اور جذباتیت سے ہمیشہ دور زندگی گزاری۔ متانت استقلال غور و فکر اور تدبر جیسے طرز فکر کے حامی رہے رومانوی طرز فکر کی ہمیشہ مخالفت کی۔ حقائق کا غیر جانبداری سے مطالعہ اور پھر برسوں کے غور و فکر اور تدبر کے بعد کہے نتائج ہی ان کی زندگی کا اعتبار رہا۔ اور ان کی تدبر انا شخصیت نے اس بات کو محسوس کر لیا تھا کہ اب انے والا وقت انگریز حکومت کا ہے اور مغلیہ حکومت کا خاتمہ یقین ہے انہوں نے د ہلی کی پر انی عمار توں میں "آثار الصنادید ثنا" بھی تو اس میں اس کی مکمل وضاحت پیش کی۔

"اوراس بات سے استدلال کیا کہ جب سپہ سالار انگلش نے ہندوستان کی سلطنت میں شایان شان انگلستان قائم کیا تمام مسلمان نانے ہندیہ بات جان لیں کہ اب مغلیہ سلطنت کا اقتدار ختم ہوا اور اب باد شاہت انگلستان کی ہے۔اس لیے تمام رعایا کو اپنے بادشاہ کی خیر خواہی کرنی ہے "۔ 3

> 1 ندوی، مسعود عالم، **هندوستان کی پہلی اسلامی تحریک**، (مکتبه ملیه اردوبازار: راولپنڈی)، ص22 2 ڈبلیو ڈبلیو ہنر، متر جم صدیق حسن مکی، **ہمارے ہندوستانی مسلمان**، (دارا لکتب: لاہور)، ص43 3 سرسید احمد، خان لال محمدُن، **رساله خیر خواہان مسلمان**، (سرسید اکیڈمی: علی گڑھ، 1998ء)، ج1، ص13

2 1857ء کی تحریک بغاوت کے بارے میں انہوں نے اس بات کو محسوس کر لیا تھا یہ کوئی منظم تحریک بغاوت نہیں ہے بلکہ ان جمع شدہ شکایات کا اظہار ہے جو انگریزوں کے خلاف جمع ہوتی ہیں جس میں حکومتی انتظامات میں ہندوستانیوں کو شامل نہ کرنا تہذیبی اور فد ہمی معاملات میں عیسائی پادریوں اور مشینریوں کی دخل اندازی عام ہندوستانی لوگوں کی توہین فد ہمی احکامات کے خلاف نام موزوں قوانین کا اجراءانگریزی حکومتی احکام کی تند مزاجی یہ وہ اسباب شھے جن کی وجہ سے برصغیر کے لوگوں نے بے زاری اور تنفر کا اظہار کیا۔ اس لیے کہ ایسی بہت سی باتیں تھیں جو لوگوں کے دلوں میں جمع ہوگئ تھیں اور فوجی بغاوت نے اس میں مزید اضافہ کیا۔ ا

"سر سید احمد خان نے 1859ء میں اسباب بغاوت ہند لکھی کر اس بات کو دلا کل کے ذریعے سے ثابت کیا کہ 1857ء کی تحریک بغاوت کوئی ایک سوچی سمجھی یا منظم سازش نہ تھی بلکہ ان تمام زیاد تیوں کارد عمل تھاجو ہندوستانی باشندوں کے ساتھ کی گئی یہ نہ کوئی مذہبی جہاد تھا کیونکہ مسلمان انگریزوں کی عمل داری رہ کر جہاد نہیں کرسکتے اور نہ اس کی ذمہ داری بر صغیر کے لوگوں پر ڈالی جاسکتی ہے "۔ 2

سید احمد خان کی میہ تصنیف ان کی سیاسی بصیرت کو نمایاں کرتی ہے اس میں ان انہوں نے میہ دعویٰ کیا کہ مسلسل غلطیاں ہوتی رہی ہیں اور انگریز سر کار نے اپنی نااہلی اور لا پر واہی کا مظاہر ہ کیا۔ اور ان کا کوئی سد باب نہ کیا گیا چنانچہ جس کا متیجہ میہ نکلا کہ بر صغیر کے لوگوں میں حکومتی احکامات کے خلاف انتشار پیدا ہوا۔ کیونکہ ان شکوک و شبہات کی کوئی تدبیر نہیں کی انہوں نے میہ کتاب طبع کی اور حکومت ہند اور پارلیمنٹ کو بھیج دی۔ نور الحن نقوی کھتے ہیں کہ:

"گویامصنف نے بے خوف و خطر قومی ہدر دی کے لیے آواز بلند کی کتاب پر سخت رد عمل کا اظہار رہالیکن جب بید دیکھا گیا کہ بیہ کتاب قومی انتشار کے لیے لو گوں میں تقسیم نہیں کی گئی تو حکومتی حکام نے ان اسباب پر غور کرنا شروع کیا"۔3

تحریک بغاوت ہند تو ختم ہوگی لیکن زیر اعماب مسلمان آئے کیو نکہ انہیں مور دالزام کھہر ایا گیا۔ سیتارام نے رسالہ سیاسی سے صوبیدار لکھ کر اس بغاوت میں پہل کرنے والوں میں مسلمانوں کا نام لکھا کہ پہل ان کی طرف سے ہوئی اور ہندو بھی ان کے بیچھے چل پڑے لیکن سر سیدنے مسلمانوں کے وکیل کی حیثیت سے رسالہ محد نز اف انڈیا (خیر خواہان مسلمان) جاری کیااور مسلمانوں کی تباہی اور بربادی کا حال کھل کربیان کیا۔ اور لکھا:

1 سرسید احمد خان ، **اسباب بغاوت ہند ، (مرثیہ ) فوق کریمی** (سرسید اکیڈ می: علی گڑھ ، 1971ء ) ، ص86 2 سرسید احمد خان ، **اسباب بغاوت ہند** ، ص92

<sup>3</sup> نقوی، سید نور الحسن، ڈاکٹر، **مرسید اور ہندوستانی مسلمان**، (ایجو کیشنل بک ہاؤس: علی گڑھ، 1989ء)، ص51

"جو کتابیں اس تحریک کے بغاوت پر لکھی گئی وہ بھی میں نے دیکھی ہیں ہر کتاب کا یہی حال ہے کہ ہندوستان میں کوئی کا نٹوں والا در خت ایسانہیں ا گاجس سے مسلمانوں نے نہ ا گایا ہو"۔ 1

اس رسالہ میں سید احمد خان نے ان مسلمانوں کے حالات تحریر کیے جو برطانوی حکومت کے خیر خواہ تھے۔
سر سید نے مسلمانوں اور عیسائیوں کے مابین پھیلی ہوئی غلط فہمیوں کا ازالہ کرتے اور انہیں ایک دوسر ہے سے مفاہمت
اور صلح جوئی کے لیے رسالہ "احکام طعام اہل کتاب" جس میں عیسائیوں کے ساتھ کھانا کھانے کی وضاحت کی اور اسے جائز قرار دیا۔ اسی طرح انہوں نے قران حکیم اور انجیل کے تقابلی مطالعہ پر اور باہمی مشاہبت کے تحت مختلف پہلوؤں پر اپنی کتاب تبین الکلام فی تفسیر التورات والا نجیل کھی۔ سر سید کی عیسائی اور مسلمانوں کے در میان تعمل کی ایک مفر دکوشش تھی۔ سید احمد خان اس بات سے استدلال کرتے ہیں:

" تورات، زبور اور انجیل جو حضرت موسی علیه السلام حضرت عیسی علیه السلام اور حضرت داؤد علیه السلام پر نازل ہوئی اور جس کی تصدیق قران حکیم کرتا ہے۔ اس لیے اس غلط فہمی کو دور ہونا چاہیے که قران موجودہ انجیل اور عہد عتیق کوتسلیم نہیں کرتا۔ اس میں کوئی تعریف یا نقص ہے تووہ عہدر سالت میں بھی موجود تھااس کے باوجودر سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے مختلف مواقع پر استنادی حیثیت سے انہیں قبول کیا"۔ 2

سید احمد خان نے بائبل کی تفسیر کرتے ہوئے کچھ ہم معنی آیات مبار کہ اور احادیث رسول صلی اللہ علیہ والہ وسلم کو بھی نقل کیا اور عیسائیت اور مسلمانوں کے عقائد میں مما ثلت اور مذہبی ہم آ ہنگی کا سر اغ لگایا ہے۔ مثال کے طور پر کتاب پیدائش سے نقل کرتے ہیں:

سرے میں پیداکیا خدانے اسمان اور زمین کو" اور پھر اس کی تائید میں سورۃ الانعام کی آیت کولائے: ﴿الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِيْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَ الْاَرْضَ وَ جَعَلَ الظَّلُمَاتِ وَ النُّوْرَ ثُمَّ الَّذِيْنَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ 3

(سب خوبیاں اللہ کو جس نے آسان اور زمین بنائے اور اندھیریاں اور روشنی پیدا کیاس پر کافر لوگ اپنے رب کے برابر کھیم اتنے ہیں )۔

اسی طرح سورة الزمركی آیت كولائے:

﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءَ ۗ وَّ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء وَّكِيْلُ٥ لَه َ مَقَالِيْدُ السَّمَاواتِ وَ

1 سرسيد احمد خان، لا كل محمدُن اف اندُيا خير خوابان مسلمانانِ بند، ص13 2 سرسيد احمد خان، تنين الكلام في تفسير التورات والا انجيل على ملة السلام، ص23 الْاَرْضِ أَ وَ الَّذِيْنَ كَفَرُواْ بِالْيَ ِ اللَّهِ أُولَ آى إِكَ هُمُ الْحُسِرُوْنَ ﴾ أَ الله برچيز كاخالق ہے اور وہ ہر چيز پر تگہبان ہے۔ آسانوں اور زمین كى تنجياں اسى كى ملكيت ميں ہیں اور جنہوں نے اللہ كى آيتوں كا انكار كياوہى نقصان اٹھانے والے ہیں )۔

سر سید احمد خان ان عبار توں سے استدلال پیش کرتے ہیں اور قران حکیم اور بائبل مقدس میں تقابل پیش کرتے ہیں اور آزادی فکر کے علم بر داروں کی بات کی جائے کو تعریب اور اس کی فکری وحدت کو نمایاں کرتے ہیں۔ حدیث عمل اور آزادی فکر کے علم بر داروں کی بات کی جائے تو سر سید احمد خان کی شخصیت ایک جداگانہ حیثیت سے منفر د نظر آتی ہے۔ ساری زندگی وہ اس بات کا اظہار کرتے رہے کہ ہر شخص فکر و نظر کی آزادی اور خود مختاری کا حق رکھتا ہے خواہ ایسا کیوں نہ ہو کہ اس کی رائے اکثریت کی رائے کے خلاف ہو وہ اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ رائے کی غلطی آدمیوں کی تعدادیاان کی کمی بیشی پر انحصار نہیں کرتی بلکہ قوت فکر اور استدلال پر منحصر ہوتی ہے۔ 2

ان کی نظر میں آزادی رائے پر پابندی خواہ اس کا تعلق مذہبی خوف سے، سیاسی دباؤسے ہویا تو کی اور بدنا می کے اندیشہ سے ہواس کی ہر صورت نالپندیدہ ہے کیونکہ اس سے انسانوں کی حق تلفی ہوتی ہے۔ جو کسی صورت قابل قبول نہیں انہوں نے حدیث فکر کے تجابات کا تذکرہ بھی کیا۔ وہ اس بات سے اشدلال کرتے ہیں کہ ساجی سطح پر مروجہ رسومات اور روائ آزادی فکر اور ازاد اظہار رائے پر سب سے بڑا تجاب ہیں۔ کیونکہ ان کے خلاف بولنا یابات کرنا قومی عزائم قومی مزاحم سمجھا جاتا ہے۔ اور اگر دوسرے تجاب کی بات کی جائے تو مذہبی عقائد اور خیالات میں جو آزاد انہ اظہار رائے کی راہ میں بڑی رکاوٹ بنتے ہیں ان کے نزدیک تیسر ابڑا تجاب مصلحت عام ہے یعنی حکومت بھی لوگوں کی آزادی رائے پر پابندی کی طرف مائل کرتی ہے کیونکہ وہ عقیدہ کی سچائی یاصحت پر بحث کرنے سے اس لیے روکتی ہے کہ اس سے کوئی فتنہ یافساد ہر پانہ ہو۔ حالا نکہ سر سید احمد خان کے مطابق کسی عقیدہ کا مسئلہ عامہ کا حامل ہونا مطالعہ اور بحث کا مختاج ہو تا ہے اور سید احمد خان چو تھا بڑا تجاب عوام کا اپنی آراء کو بے وزن اور بے تو قیر مانا ہے اور ان کا یہ تو تو مرا رکیا ہے کہ ملکی رائے عامہ کی تفکیل میں ان کا کوئی و قار یاا ہمیت نہیں ہے۔ 3

یہ وہ حجابات ہیں جن کا تذکرہ خلیق احمد نظامی نے اپنی کتاب میں کیا اور سر سید احمد خان کی سیاسی بصیرت اور سیاسی شعور کی وضاحت کی کہ معاشر ہ میں رائج رسوم ورواج، مذہبی عقائد حکومتی حکام کا آزادی رائے پر پابندی لگانا اور عوام کا اپنی بات اور اظہار رائے کو کم ہمت سمجھناہی حریت راہ کی فکر میں سب سے بڑی رکاوٹیں ہیں۔ سر سید احمد خان بر صغیر میں رائج تصور تقلید کی بھر پور مذمت کرتے رہے۔ ان کے نزدیک اس سے آزادی فکر اور غور و فکر کاراستہ بند

<sup>1</sup> الزمر 39:39-63

<sup>2</sup> پانی چی، محمد اساعیل، مقالات مرسید (حصه پنجم)، ص214

<sup>3</sup> نظامی، خلیق احمد، سر سید کی فکر اور عصر جدید کے تقاضے، (انجمن ترقی اردو'نئی دہلی، 1993ء)، ص140

ہو جاتا ہے۔ اس بات کو بطور استدلال پیش کرتے ہیں کہ تقلید اور روایت پسندی سے آزادی فکر کو جس طرح گھن لگا ہے اس سے اجتہاد کو جو زوال آیا علوم و فنون کے مبادین میں کاری ضرب ہے ان کے نزدیک فقہ کی کتابوں کو صحیح یا غلط معلوم کرنے کے لیے نہیں پڑھا جاتا محض اس لیے پڑھا جاتا ہے کہ اس کے بارے میں معلومات حاصل کی جا  $^{-1}$ سکیں خواہ وہ صحیح ہے غلط ہے اسے حان لیا جائے۔

" حکومتی حکام اور قانون ساز ادارے ہدایت اور نمائندگی" کی بات کی جائے تواس حوالے سے سر سید احمد خان کی فکر ایک منفر دحیثیت کی حامل نظر اتی ہے وہ اس بات سے استدلال کرتے نظر اتے ہیں کہ اگر تاریخ کو دیکھا جائے تو یہ سبق ملتا ہے کہ کسی بھی ملک کے فلاح و بہبود اور قومی پیجہتی کو اگر مسار کرنا ہو جا کم اور محکوم کے در میان چھوٹ قائم کر دی جائے اس بات پریقین کامل ہے کہ جب تک قومی امتیازات قائم رہے گا اس وقت تک دوستانہ خیالات کا تبادلہ ناممکن رہے گا"۔<sup>2</sup>

غیر مسلموں سے دوستی اور موالات میں سر سید احمد خان د نیاوی اور سیاسی معاملات میں دوستی کو درست قرار دیتے ہیں جبکہ مذہبی اور تہذیبی معاملات،اس کے روادار نہ تھے۔ <sup>3</sup>

اور دلیل کے طور پر قران حکیم کی اس آیت کور کھتے تھے۔

﴿ لَا يَنْهَى كُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمْ يُقَاتِلُو ۚ كُمْ فِي الدِّيْنِ وَ لَمْ يُخْرِجُو ْكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ اَنْ تَبَرُّوْهُمْ وَ تُقْسطُوْ اللَّهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسطِيْنَ ٥ إِنَّمَا يَنْهٰى كُمُ اللَّهُ عَن الَّذِيْنَ فَتَلُو ْكُمْ فِي الدِّيْنِ وَ اَخْرَجُوْكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ وَ ظَهَرُوْا عَلَى اِخْرَاحِكُمْ اَنْ تَوَلَّوْهُمْ ۚ وَ مَنْ يَّتُوَلَّهُمْ فَأُولَا آي كَ هُمُ الظَّلِمُوْنَ ﴾ 4

(الله تهمیں ان لو گول سے احسان کرنے اور انصاف کا برتاؤ کرنے سے منع نہیں کرتا جنہوں نے تم سے دین میں لڑائی نہیں کی اور نہ تنہیں تمہارے گھروں سے نکالا، بیشک اللہ انصاف کرنے والوں سے محبت فرما تا ہے۔ الله تمہیں صرف ان لو گوں سے دوستی کرنے سے منع کر تاہے جوتم سے دین میں لڑے اور انہوں نے تمہیں ۔ تمہارے گھروں سے نکالا اور تمہارے نکالنے پر (تمہارے مخالفین کی) مد د کی اور جوان سے دوستی کرے تووہی ظالم ہیں)۔

اس سے سیداحمد خان کی بصیرت افروز شخصیت ابھر کرواضح ہوتی ہے کہ کفار کے ساتھ دوستی اور تعاون منع فی دین ہے۔ جب کہ اس کے علاؤہ معاشرت محبت وفااور امداد کے لیے اسلام کی روسے بیرسب منع نہیں ہے۔ مسلم

> 1 مانى يتى، محد اساعيل، مقالات سيد (حصه پنجم) ص215 2 نظامی، خلیق احمد، سرسید کی فکر اور عصر جدید کے تقاضے، 195

3 صدیقی، عتیق، سر سی**داحمد خان ایک ساسی مطالعه**، (مکتبه حامعه دبلی، 1977ء)، ص259

4المتحة 60:8-9

مفادات اور انڈین نیشنل کا نگرس کے حوالے سے ان کی سیاسی بصیرت کو دیکھا جائے تو شروع سے ہی انہوں نے شکوک و شبہات کا اظہار کیا۔ اور انڈین نیشنل کا نگریس کو مسلم مفادات کے مخالف قرار دیا۔ سر سید احمد خان کے نزدیک بیہ جماعت ہندووں کے مفادات کے لیے قائم کی گئی ہے۔ اس لیے اس جماعت کی حمایت اور ستائش نہیں کی جا سکتی۔ چنانچہ اس کے مقابلہ میں انہوں نے 1886ء میں محمد ن ایجو کیشنل کا نگرس کی بنیاد رکھی۔ اور مسلمانوں کی تعلیمی ترقی کو ہی سیاسی کا میابی قرار دیا۔ اور محمد ن ایجو کیشنل کا نگرس کے پہلے جاسہ کے موقع پر کہا:

"جولوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ پولیٹیکل امور پر بحث ومباحثہ سے ہماری قوم ترقی کر سکتی ہے تومیں اس بات سے اتفاق نہیں کر تابلکہ صرف اور صرف تعلیم ہی کے ذریعے سے قومی ترقی سمجھتا ہوں "۔ <sup>1</sup>

سر سید کے "قصور قومیت" کو لیا جائے تو بہت سارے لو گوں نے انہیں متحدہ قومیت کا علم بر دار جانا ہے۔ لیکن اگر ان کے قصور قومیت کو دیکھا جائے تو دو نکاتی پہلوسامنے آتے ہیں۔

\* تمدنی، ثقافتی اور د نیاوی اعتبار سے ایک پہلوواضح ہو تاہے۔

\* جب که دوسر ایبلومذ ہبی اور خالص تہذیبی اعتبار رکھتاہے۔

سر سید احمد خان کے واحد قومیت کے تصور کو دیکھا جائے جہاں وہ غیر مسلموں کو بھی مسلم قوم میں شار کرتے ہوئے سر سید کرتے ہیں تووہ دنیاوی اور تدنی حیثیت سے قرار دیتے ہیں۔لاہور انڈین ایسوسی ایشن میں تقریر کرتے ہوئے سر سید احمد خان نے کہا تھا۔

" قوم لفظ میری مر ادہندواور مسلمان دونوں میں لفظ نیشن (Nation) سے میں تعبیر کر تاہوں کہ ان کے قومی مفادات ایک ہیں اس بات سے چندال فرق نہیں پڑتا کہ ان کا مذہب کیا ہے ہندو، مسلمان اور سکھ مکمی فوائد، قاعدے اور قوانین کے مطابق ایک قوم ہیں یعنی ہندوستانی قوم "۔2

سر سید احمد خان کی سیاسی فکر کے حوالے سے ڈاکٹر سید عبد اللہ کی رائے خاصی جاند ارہے کہ:
"سر سید احمد خان کے پاس سیاست اور دین دوالگ شعبے نہیں تھے۔ بلکہ انہوں نے اپنے وقت کے سیاسی مسائل
کو نیٹانے میں دین سے ہی مد دلی ہے۔ سیاسی مغائر توں کور فع کرنے کے لیے مذہب ہی کو سند بنایا۔ انہوں نے
تدنی، جغرافیائی، اقتصادی اور عقلی معیاروں کو مد نظر رکھا اور زمانہ کے حالات کے پیش نظر ان کاماتم نظر دینی
اور مذہبی زیادہ رہا جبکہ ملکی اور جغرافیائی کم تھا"۔ 3

ان تمام دلائل سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے کہ سید احمد خان بر صغیر میں دعوت واصلاح کے سلسلہ کی ایک مضبوط کڑی ہے۔ جس نے ہر طرح سے بر صغیر کے مسلمانوں کی سیاسی، مذہبی، ثقافتی اور سماجی افکار و نظریات کی

ا گجراتی، امام دین، مجموعه لیکچرز سرسید احمد خان، (سرسیدا کیڈی: علی گڑھ، 1993ء)، ص349 2صدیقی، عتیق، سرسید احمد خان ایک سیاسی مطالعہ، ص299

<sup>34</sup>سیر عبد الله، ڈاکٹر، **سر سید احمد خان اور ان کے رفقاء کا اردونثر کافئی اور فکری جائزہ، (**ایچو کیشنل مک ہاؤس: علی گڑھ، 1994ء)، ص34

افزائش میں رہنمائی کی۔ وقت اور ضرورت کے پیش نظر ایک علم کلام کے ذریعے سے فکری چیلنجز کا مقابلہ کرتے ہوئے سیاسی اور مذہبی دفاع کا فریضہ انجام دیا مجموعی حیثیت سے اخلاص کی دولت سے پر ایک باو قار شخصیت تھے جنہوں نے ہندوستان کے مسلمانوں کوایک نئی راہ کا پیتہ دیااور ان کی اصلاح ور ہنمائی میں نمایاں کر دار ادا کیا۔

انیسویں اور بیسویں صدی کے برصغیر میں احیائے فکر کے سیاسی اثرات میں تصور قومیت اور مفید امامت پر انیسویں اور بیسویں صدی کے برصغیر میں احیائے فکر کے سیاسی اثرات میں جمر پور نمایاں رہے۔ اس سے پہلے شاہ عبد العزیز کا فتو ک جس کی روشنی میں یہ کہا گیا کہ مسلمانوں کے لیے ہندوستان کی سر زمین مسلمانوں کے لیے دارالحرب کی حیثیت رکھتی جس کی روشنی میں یہ کہا گیا کہ مسلمانوں کے لیے ہندوستان کی سر زمین مسلمانوں کے لیے دارالحرب کی حیثیت رکھتی ہے۔ جو کہ برصغیر کے تمام انقلابی تحاریک کا پیش خیمہ ثابت ہوا۔ اور اسی سے تحریک کا اغاز ہوا۔ سید اساعیل شہید نے امامت کو دوبڑی اقسام میں بیان کیا ہے۔ اول امامت حکمیہ اور دوم امامت حقیقہ ظاہر کی اعتبار سے شریعت کے بنیادی اصولوں پر مبنی ریاست اور اس کے حاکم کو امامت حکمیہ کا در جہ دیتے ہیں جبکہ امامت حقیقی یا میں وہ نسبت نبوی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کو مقدم رکھتے ہیں۔

### تحریک علائے ہند کے سیاسی اثرات

علمائے ہند میں سید محمود الحسن کی سیاسی جدوجہد ایک تحریک بن کر ابھری جس نے پورے خطے کو اپنی لپیٹ میں لے لیا۔ مسلم ممالک سے اتحاد کی کوشش اور ایک مرکزی قومیت کا تصور اور پھر اس کے لیے اعلی سطح پر اقد امات جن کو برصغیر کی تاریخ میں ریشمی رومال کی تحریک سے جاناجا تاہے۔

مولانا محمود الحسن کی شخصیت کو اگر تحریک ریشمی رومال کے تناظر میں دیکھا جائے تو ایک عالمی سیاسی تحریک کا تصور واضح ہو تاہے جسے مولانا شیخ الہند نے پیش کیا۔ برصغیر میں ایک متوازی حکومت کا قیام تھا جس میں مسلمان سربراہ ہوں جس کی بنا پر حکومت برطانیہ کو ملک بدر کر دیا جائے۔ انہوں نے عالمی سطح پر خط و کتابت کی اور سیاسی قوتوں کو اینے ساتھ ملایا۔ دراصل تحریک ریشمی رومال کا اجراء ایک بڑا پس منظر رکھتا ہے۔

مسلمانوں کی سیاسی حالت جسے مولا محمود الحسن نے اپنی انکھوں سے ملاحظہ فرمایا اور مولانا حسین مدنی نے نقش حیات میں اس کے تاریخی اسباب کا مفصل ذکر کیا ہے۔ وہ کون سے اسباب تھے جن سے بیہ عالمی تحریک رونما ہوئی۔ انگریزی دور اور ساجی بربادی پر سید مدنی تبصر ہ کرتے ہیں کہ جب انگریزی راج تھا تو ہند وسانیوں کی وطنی امتیاز، نسلی اور رنگت، طاقت اور قوت کے بے دریغ استعال برصغیر میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے ساتھ امتیازی سلوک انگریزوں کا پیندیدہ مشغلہ رہا۔

"ہر وہ عہدہ، عزت اور منصب جس کو قبول کرنے کے لیے ادنی سے ادنی انگریز بھی گریزاں ہوں ہندوستانیوں کے لیے اسے بھی سند کر دیا گیا۔ ان سے بھی سند کر دیا گیا۔ ان سے بھی مسلمانوں کو نکال دیا گیا۔ یو نیور سٹیوں اور انگلونڈینوں کو ان کے عہدوں پر کئی گنازیادہ تنخواہوں سے نوازہ گیا۔

فوجی عہد وں سے مسلمانوں کو بالکل خارج کیا گیا۔ ہند وستانیوں کی ذاتوں کی تذلیل کی شادی بیاہ کے قاعدوں کو بدل دیا۔ مذہبی رسوم ورواج کی توہین کی۔ عبادت خانوں اور جاگیروں کو ضبط کیا حکومتی اور سرکاری سطح پر کافر کھا گیا۔ جاگیروں پر قبضہ کر لیا گیا امر اء کی ریاستیں قبضے میں لی گئیں اس طرح اوٹ کھسوٹ سے ملک کو تباہ و برباد کیا گیا۔ بات برحف لگ جاتے تھے۔ شرفاء کے زنان خانہ میں مردوں کا گھس جانا اور عور توں کو بے پردہ کرنا جو نا قابل برداشت ظلم تھا۔ ہندوستانی شرفاء کو جو بڑے عزت والے مانے جاتے تھے قید کر کے کلکتہ لائے اور قید خانوں میں رکھا گیا"۔ 1

اسباب بغاوت مندمیں سید احمد خان نے اس بات کی تصدیق کی کہ:

" بے عزتی ایسی بدچیز جوسیدهادل پر زخم کرتی ہے گور نمنٹ آف برطانیہ نے ہندوستانیوں کوبڑا بے توقیر کر دیا تھا۔ دراصل انگریز اور ہندوستانیوں کارشتہ آگ اور سو کھی گھاس کار ہااور پتھر کے دو ٹکڑوں جیساایک کالا اور ایک سفید جن میں دن بدن فاصلہ زیادہ ہو تاجا تاہے "۔2

خلاصہ یہ ہے کہ انگریزوں نے برصغیر کے لوگوں کے ساتھ الی زیاد تیاں کیں جس کی مثال تاریخ میں ملنا مشکل ہے۔ توہین آمیز عبار تیں لکھی گئیں۔ ریل کے ڈیوں میں تمیز کی گئی جلسوں کی نشستوں میں تمیز کی گئی جس کو گوارانہ کرتے ہوئے سید احمد خان آگرہ میں ہونے والے جلسہ سے ایسے ہی واپس آ گئے۔ 1857ء میں وہ مظالم برصغیر کے لوگوں پر ڈھائے گئے جو جانوروں پر بھی نہیں کیے جاسکتے۔ ابو سلیمان اس کی وضاحت میں لکھتے ہیں:

"برصغیر کے لوگوں کی تذکیل و توہین کی انہیں جائل اور غیر ند ہب مشہور کیا گیا۔ انہیں ند ہی دیوانے کنگے ، نا اہل دور نالا تی بتایا گیا۔ امر یکہ ، کینیڈا، نیوزی لینڈ اور دیگر یور پی ممالک میں انہیں شہریت سے منع کیا گیا"۔ قویا یہ سب وجوہات تھیں جن کی بنا پر رد عمل کا اظہار کیا گیا۔ اسلامائزیشن کی ایک تحریک جس کی فد ہی اور سیاسی ضرورت ابھر کر سامنے آتی ہے اس میں علائے ہند کی کاوشیں نمایاں نظر آتی ہیں۔ بین الا قوامی سیاسی تحریک کاوشیں نمایاں نظر آتی ہیں۔ بین الا قوامی سیاسی تحریک کاوشیں نمایاں نظر آتی ہیں۔ بین الا قوامی سیاسی تحریک کاوشیں نمایاں نظر آتی ہیں۔ بین الا قوامی سیاسی تحریک کاوشیں نمایاں نظر آتی ہیں۔ بین الا قوامی سیاسی تحریک کا و شیں نمایاں نظر آتی ہیں۔ بین الا قوامی سیاسی تحریک کا و شیں نمایاں نظر آتی ہیں۔ بین الا قوامی سیاسی تحریک کا اسلام صرف عبادات کا فد ہب نہیں ہے بلکہ سیاسی ، فد ہبی ، تدنی اور ثقافی سطح پر ایک مکمل نظام حیات رکھتا "اسلام صرف عبادات کا فد ہب نہیں ہے بلکہ سیاسی ، فد ہبی ، تدنی اور ثقافی سطح پر ایک مکمل نظام حیات رکھتا

"اسلام صرف عبادات کا مذہب نہیں ہے بلکہ سیاسی، مذہبی، تمدنی اور ثقافتی سطح پر ایک مکمل نظام حیات رکھتا ہے۔ جولوگ موجو دہ زمانے کی کشکش میں حصہ لینے سے گریزاں ہیں اور صرف فرائض کی ادائیگی کواپنے لیے کافی گردانتے ہیں وہ اسلام کے صبح تصور سے نابلد ہیں "۔4

اس تحریک کے ذریعے سے مختلف منصوبے بنائے گئے کہ اقوام عالم کی اخلاقی امداد کی جائے۔اصل دشمن

1 مدنی، حسین احمه، مولانا، نقش حیات، ص126

2 سر سيراحمه خان، **اسباب بغاوت مند**، ص246

3 شاه جهان يوري، ابوسليمان، **مولانا حسين احمد مدني ايك سياسي مطالعه**، ص 163

4عبيد الله سندهي، مولانا، برصغير مين تجديد دين كي تاريخ، (رحيميه مطبوعات: لامور، 2016ء)، ص90

کی جاسوسی کی جائے۔ اجمالی خاکہ تیار کیا گیا جس میں عارضی حکومت کا منصوبہ شامل تھا۔ اندرون ملک مر اکز بغاوت کا قیام اور رضا کار بھرتی کیے گئے۔ بیرون ملک امداد کے مر اکز کا قیام راستوں کا تعین اور تحفظ کا حملے کی صورت میں انتظام وغیرہ اس تحریک کے نمایاں منصوبوں میں شامل تھا۔ یہ سب باتیں آپ کی سیاسی بصیرت کا عکاس ہیں۔ <sup>1</sup>

### تصور خلافت كااحياء وتحريك

"الہلال" بطور تجزیاتی مطالعہ لیا جائے تو یہ بات واضح ہوتی ہے کہ مولانا آزاد اسلام اور نیشنلزم کے عنوان سے جو مضمون لکھااس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ مولانا کے نزدیک اسلام اور نیشنلزم دوالگ الگ باتیں نہیں ان میں کوئی تضاد نہیں۔ انہوں نے اس بات کی وضاحت کی اور ہمیشہ برصغیر کے مسلمانوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا کہ ان کے لیے ملک و قوم کی خدمت اور ان کی فلاح و بہود کی کوششیں ہی اسلام کا تھم ہے۔ میرے نزدیک وطنیت اور اسلامیت کے در میان ایسا کوئی تضاد موجود نہیں جس پر بحث کی جاسکے۔ ایک مسلمان اپنی اسلامیت اور ہندوستانی ہونے پر فخر محسوس کر سکتا ہے۔ 2

تصور خلافت کو دیکھا جائے تو تحریک خلافت کی تاریخی حیثیت واضح ہوتی ہے۔ ابوالکلام آزاد اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔ قران کریم کے نز دیک اگر جو ایک چیز خلافت ہے وہ خلافۃ الارض ہے۔ یعنی زمین پر حکومت و تسلط کوئی بھی صحیح معنوں میں اسلام کا خلیفہ ثابت نہیں ہو سکتا جب تک اسے کامل اختیارات حاصل نہ ہو جائیں نہیں تو اس کی حیثیت اسی یوپ کی جس کے لیے پیٹانیوں کا سجدہ کافی ہو۔ 3

انہوں نے رام گڑھ کے خطبہ صدارت میں اس بات پر زور دیا کہ اسلام استبداد کو ناپیند کر تا ہے۔ وہ کسی ایسے اقتدار کو پیند نہیں کر سکتا جس میں اس کے بندے غلام ہوں اور وہ آزادی کی نعمت سے محر وم زندگی گزاریں۔
عہد فاروقی میں بھی بھی کسی حاکم پر بے جاشختی نہیں کی اور نہ اپنے ماتحوں کو بھی تکلیف پہنچائی۔ اور اگر ایسا ہوا تو حضرت عمر فاروق نے انہیں تنبیہ کرتے ہوئے کہا:"اللہ نے لوگوں کو آزاد پیدا کیا ہے۔ تم نے انہیں کب سے غلام بنالیا" یہ حدیث اخر میں ابو الکلام ہمیشہ دہر ایا کرتے اور ظلم وزیادتی کے خلاف ہمیشہ لکھتے اور آواز بلند کرتے۔ اور جہاں کہیں انسانیت کے ساتھ ظلم دیکھتے بے چین ہو جاتے۔ وہ جس طرح ہندوستان کو آزاد کر انا چاہتے تھے اسی طرح دنیا پر ملک و قوم کی ازادی کے خواہاں رہے۔ 4

<sup>1</sup> تحریک ریشی رومال حالات و واقعات کی تفصیل کے لیے " نقش حیات جلد اول " (سید حسین احمد مدنی ملاحظہ ہو ) جس میں تمام منصوبہ جات، پس منظر، مسلمانوں کی ناقدری کے واقعات اور حالات ذکر کیے گئے ہیں

<sup>2</sup> شاه جهان پوری، ابو سلیمان ، **ابوالکلام آزاد ایک مطالعہ**، ص90

<sup>3</sup> آزاد، ابوالكلام، **مسئله خلافت**، (مكتبه جمال حسن ماركيث: لامهور، 2006ء)، ص 23

<sup>4</sup> قاضى، جاويداحد، سرسيد<u>سے اقبال تك، ص 17</u>3

سید محمود الحسن کے ساتھ انہوں نے تحریک نظم جماعت کا منصوبہ بھی دیا جس میں وہ ایک ایسے خلیفہ کے خواہاں تھے جو تمام عالم اسلام کا خلیفہ ہو اور جس کا حکم تمام لوگوں کے لیے ضروری ہو۔ اس کام کے لیے انہوں نے سید محمود الحسن کا انتخاب کیا۔ تجزیاتی طور پر دیکھا جائے توابیا محسوس ہو تا ہے کہ ان کی زندگی میں کوئی بھی فرق یا تضاد نظر نہیں آتا شروع سے اخر تک ایک ہی رنگ نظر آتا ہے۔ ان کے ہاں دین، دنیا، سیاست اور مذہب کے الگ الگ فانے نہ تھے۔ انہوں نے ملکی آزادی کی اس لیے کوششیں کی کیونکہ ان کے نزدیک سیاست بھی مذہب ہی کے راہ میں آتی ہے۔ اور یہی اسلام کی تعلیم کا منشا اور نقاضہ ہے۔ انہوں نے مذہب اور سیاست کو ایک مذہبی فریضہ سمجھ کر ادا

### تحريك احرار اورجمعيت علائے ہند

متحدہ قومیت کے خواہاں احرار کے ممبر ان نے یہ منصوبہ بنایا کہ ترک افواج کی مدد سے انگریز سے حکومت چھین کی جائے۔ اور ہندومسلم اتحاد کی بنیاد پر ایک ازادریاست قائم کی جائے۔ دیو بند علماءا نگریز دشمنی سے واقف تھے اس لیے انہوں نے کا نگریس کاساتھ دیا۔ الیکن نہرور پورٹ کے بعد مولانا شوکت علی نے اس سے اتفاق نہیں کیا۔ اکثر علماء کا نگریس سے الگ ہو گئے لیکن مولانا حسین احمد مدنی کا نگریس کے ساتھ رہے۔ جبکہ شبیر احمد عثمانی اور مولانا اشرف علی تھانوی اپنی الگ رائے رکھتے تھے۔ مولانا محمد علی جو ہرکی ہر ممکن کوشش تھی کہ علماء متحدہ طور پر مسلمانوں کی جمعیت میں شامل رہیں۔

"مولانا حبیب الرحمن کی زیر صدارت 1931ء میں اسلامیہ کالج لاہور میں پہلی احرار کا نفرنس منعقد ہوئی۔ استقبالیہ خطبہ مظہر علی اظہرنے پڑھااور ہندوؤں کی تنگ نظری کا تذکرہ کیا۔ کہ ہم نے ہندوؤں اور سکھوں سے ہمیشہ سمجھونہ کرنے کی کوشش ہی کی ہے لیکن اس کوشش میں ہندوؤں اور سکھوں کی تائید میں ہم نے اپنے مسلمان بھائیوں سے کسی حد تک زیادتی بھی کی۔ دوستی کو دشمنی میں بدلتے دیکھا۔ محض اس لیے کہ ہم متحدہ قومیت کی بنیاد کو بر قرار واستوار رکھنا چاہتے تھے۔ سرمایہ داری اور برطانوی ملوکیت سے نجات کو ہی ہم اپنے ایمان کا حصہ سمجھتے رہے ہیں۔لیکن سکھوں اور ہندوؤں نے اپنے عہد کی پاسداری نہیں کی "۔ 2

اس اجلاس میں مولانا عطا اللہ شاہ بخاری، چوہدری افضل حق اور مولانا داؤد جیسے جید اور سر گرم احراری شریک ہوئے۔

1920ء میں شیخ الہند مولانا محمود الحسن جب مالٹاسے رہاہو کر لاہور تشریف لائے تو یہی طے ہوا تھااسلامی

<sup>1</sup> تحریک احرار (1924ء) مزید تفصیل کے لیے ویکھیے، حیات امیر شریعت (جانباز مرزا)اور رئیس الاحرار (عزیز الرحمن) تحریک احرار پس منظر وجوہات ذکر کی گئی ہیں۔

<sup>2</sup> شورش کاشمیری، **خطبات احرار**، ( مکتبه احرار:لا هور، 1944ء)، ص116

حکومت کا قیام اکیلے ناممکن ہے اس لیے کا نگریس کے ساتھ شمولیت اختیار کی جائے تب سے تمام احرار کا یہی عقیدہ رہا۔ مولانا عطا اللّٰہ شاہ نے واضح طور پر کہاخواہ ہمیں قتل کر دیا جائے لیکن پنجاب میں بھی اسی طرح حکومت قائم کرنے کی کوشش کریں گے جس طرح دیگر صوبوں میں کی۔

احرار نے تحریک ختم نبوت اور تحریک کشمیر میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ اور انہوں نے یہ فیصلہ کیا کہ وہ کشمیری مسلمانوں کو جائز حقوق کی فراہمی کی جدوجہد میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیں گے۔ 1

تجزیاتی طور پر دیکھا جائے توسید عطاءاللہ شاہ بخاری، چوہدری فضل الحق، شیخ حسام الدین اور حبیب الرحمن لدھیانوی سب بڑے جید اور دلیر لیڈر تھے۔ اگر دنیا کی تمام سیاسی جماعتوں کو دیکھا جائے تو ہمیشہ ان کی پشت پر نڈر اور دلیر گروہ ہوتا ہے۔ بر صغیر کی پشت پر بھی احرار کو یہی اہمیت حاصل رہی۔

### علاء کی معاشرتی تحریک کے سیاسی اثرات

مولانا کی سیاسی زندگی، جدوجہد، مالٹا اور مصر میں ان کی بہادرانہ اور مجاہدانہ سرگر میاں انہوں نے اپنی زندگی کے بہت ابتدائی سالوں میں اس سیاسی مسلک کے منشور کو حاصل کیا جس پر انہوں نے اپنی باقی زندگی گزاری۔ نقش حیات کے مطالعہ سے بعض او قات ایسا محسوس ہوا کہ انہوں نے اپنی من منکسر انہ فطرت کے باعث اپنے کارناموں کی تفصیل بیان نہیں کی۔ انہوں نے جتنے خطوط جمع کیے جو برطانوی اقتصادی بدحالی کے متعلق تھے۔ سید محمد میاں لکھتے ہوں بان

"مولانا مدنی کا میہ محکم خیال تھا مسلمانوں اور ہندوؤں کو شانہ بشانہ کام کرناچاہیے کیونکہ استخلاص وطن کے لیے برادران وطن سے اشتر اک میں کوئی گمر اہی نہیں بشر ط بیہ کہ مذہبی حقوق کی ادائیگی میں کسی قسم کار شتہ رخنہ واقع نہ ہو"۔2

مولانا حسین احمد مدنی نے لوگوں کو مدرسوں اور خانقاہوں سے تھینچ کر ایک جامع تصور کے گر دہم کیا۔ اور میدان میں عمل کی جدوجہد ساری زندگی جاری رکھی۔ آپ کا یہی نظریہ رہاعلم کو سیاست کے میدان میں رہنما اور معرف عمل ہونا چاہیے اسی بات پر اسلام کا مذہب کی حیثیت سے اور ملت کی حیثیت سے مسلمانوں کا وقار قائم رہ سکتا ہے۔ 3

یمی وجہ تھی کہ اس تحریک استخلاص میں لوگوں نے بھرپور حصہ لیا کیونکہ ان کے لیے اس تحریک میں مثر کت ایک مذہبی فریضہ تھا۔ چنانچہ مولانا حسین شرکت ایک مذہبی فریضہ تھا۔ چنانچہ مولانا حسین

<sup>1</sup> جانباز مرزا، ح**یات امیر شریعت**، (مکتبه جمال حسین:لا بهور، 1996ء)، ص157

<sup>2</sup>سید محمد میاں، ع**لائے مق**، ص 291

<sup>3</sup> شاه جهال بورى، ابوسليمان، شيخ الاسلام مولانا حسين احد مدنى ايك سياسي مطالعه، ص 106

احمد مدنی نے جس سر فروثی سے اسے نبھایا اس کی مثال ناممکن ہے۔ مولانا نے خلافت کا نفرنس میں ایک تاریخ ساز ریزولیوشن پیش کی جس کالب لباب یہ تھا۔ اعلائے دین سے دوستی اور محبت کی کوئی گنجائش باقی نہیں رہی۔ موالات حرام ہے۔ انگریزی حکومت کے استحکام میں شرکت نہیں کی جاسکتی۔ انہوں نے خلافت کا نفرنس سے مسلمانوں کو ایک عالمگیر اخوت کا پیغام دیا۔ اور محدود قوم پرستی کے تصور کو توڑا۔ ان کا سیاسی منشور وحدت کا تصور تھا جس کے لیے انہوں نے بھر پور کوششیں کیں اور قوم کو انہیں جذبات کے ساتھ متحد ہونے کی دعوت دی۔

مولانابریلوی نے معاشرتی اصلاح و تربیت میں جو کر دار نبھایا وہ الگ لیکن سیاسی افکار و نظریات کو بھی ایک نئے رنگ سے متعارف کروایا۔ ان کے سیاسی افکار و نظریات کو سیجھنے کے لیے ان کی کتب کا جائزہ ضروری ہے۔"انفس الفکر فی قربان البقرہ" اعلام الاعلام بان ہندوستان دار السلام "المطاری الداری لصفوات الباری" نیز تدبیر فلاح و نجات اور اصلاح ان کے سیاسی افکار کی عکاس ہیں۔"انفس الفکر فی قربان البقرہ" میں گائے کی قربانی پر کیے جانے والے سوال وجوابات ذکر ہیں۔

"جب گائے کی قربانی پر سوال کیا گیاتو آپ نے جواب دیا کہ گائے کی قربانی کو ختم کر دیناہر گز جائز نہیں "۔ ا

ہندوستان میں ہندو بکٹرت موجود ہیں۔ گو کہ بظاہر گائے کی قربانی کا سیاست سے کوئی تعلق معلوم نہیں ہوتا۔ لیکن برصغیر کی سیاسی تاریخ پر نظر دوڑائی جائے تواس کاجواز سامنے آتا ہے۔ کہ دورا کبری میں اس پر پابندی عائد کی گئی۔ اس کے بعد حضرت مجدد کی کوششوں سے یہ پابندی ختم ہوئی۔ اور جہا نگیر نے گائے ذرخ کروائی پھر تحریک خلافت اور ترک موالات کے زمانہ میں ہنود نے گائے کی قربانی کو ترک کرنے کا مطالبہ کیا۔ جس کی تائید مسلمان عمائدین نے سیاسی سطے پر کی۔ مولانا کی سیاسی بصیرت نے روز اول سے ہی ان عزائم کو بھانپ لیا تھا اس طرح جہور اسلامیہ کے لیے راستہ ہموار ہوا۔ <sup>2</sup>

دیگر علاء کے فتویٰ سے مختلف مولا نابریلوی نے برصغیر کو دار السلام قرار دیا۔ کیونکہ تحریک آزادی ہند میں جب علاء نے لوگوں کو ہجرت کرنے کا فتویٰ دیا اور برصغیر کو دار الحرب قرار دیا توانہوں نے اس کی سخت مز احمت کی۔ کیونکہ ان کے خیال میں جس طرح حکمت عملی کے تحت گاؤکشی ترک کرنے پر اصر ارہے اسی طرح ہجرت کرنے پر اکسایا جارہا ہے۔ کیونکہ ان دونوں طرح سے فائدہ ہنود کو ہے۔ اور برصغیر کے مسلمانوں کو نقصان اٹھانا پڑرہا ہے جب کہ صور تحال ایسی ہے کہ قوم اس نقصان کی متحمل نہیں ہے۔ انہوں نے ہجرت کو برصغیر کے مسلمانوں کی معاشی اور سیاسی زندگی دونوں کے لیے مصر قرار دیا۔ 3

1 بریلوی، احمد رضاخان، انفس الفکر فی قربان البقره، (مکتبه النور: بریلی، 1962ء)، ص9 2 خدا بخش، مسلم لیگ، ( دار السلام: لا بهور، 1986ء)، ص24 3 منور حسین، ملفوظات امیر ملت، (مکتبه اسلامیه: لا بهور، 1976ء)، ص181 برصغیر میں جب1919ء میں تحریک خلافت کی آوازیں اٹھنا بلند ہوئیں اور پھراس تحریک کا با قاعدہ آغاز کیا گیا تواس تحریک کی عمومی مقبولیت اور مضبوطی کے لیے پچھ علماء نے مسئلہ خلافت پر بحث کرتے ہوئے قرشیت کی قید کو خلافت کے حلافت کو خلافت کا درجہ قید کو خلافت کی سلطنت کو خلافت کا درجہ دیا۔ وہر سلطان عبد الحمید کو اسلام کا خلیفہ اور اس کی سلطنت کو خلافت کا درجہ دیا۔ جبکہ شریعت اسلام میں سلطان وقت اور خلیفہ اسلام کے لیے اتباع اور جمایت کے احکامات الگ الگ ہیں۔ انہیں ترکیہ کی جمایت و تائید یا سلطان سے کوئی اختلاف نہ تھا جبکہ سلطنت کو خلافت اور سلطان کو خلیفۃ الاسلام ماننے سے اختلاف تھا۔ کیونکہ ان کے نزدیک خلیفہ کے لیے شرعاً" قریثی "ہوناضر وری ہے۔

مولانااحرر ضابر بلوی تحریک خلافت سے الگ اس لیے رہے کہ ان کے نزدیک اس کی بنیاد شریعت اسلامیہ پر قائم نہیں۔ انہوں نے حدیث رسول صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی روشنی میں یہ فتوی دیا۔ بادشاہ غیر قریش کو سلطان کہیں گے یا امیر یا ولی اور ہر بادشاہ قریش کو بھی خلیفۃ المسلمین نہیں کہا جا سکتا سوائے اس کے جس میں سات شر الط موجود ہوں۔ خلافت اسلام، حریت، عقل، بلوغ، زکورت، قدرت، قریشیت ان سب کا جامع ہو۔ اس طرح خلیفہ اور سلطان کی بحث الگ فرمائی۔ آج تک کسی نے خلیفہ کے لیے سلطان کا لفظ استعمال نہیں کیا ہے۔ کیونکہ سلطان کا درجہ خلیفہ سے بہت کم ہے۔ کسی نے کبھی سلطان ابو بکر یا سلطان علی المرتضی یا سلطان عمر بن عبد العزیز یا سلطان ہارون الرشید نہ سناہو گا۔ یہی وجہ ہے کہ سلطان کے نام کے ساتھ خلیفہ نہیں لگایا جاسکتا۔ یہی وہ خلافت مصطلحہ شرعیہ ہارون الرشید نہ سناہو گا۔ یہی وجہ ہے کہ سلطان کے نام کے ساتھ خلیفہ نہیں لگایا جاسکتا۔ یہی وہ خلافت مصطلحہ شرعیہ منافی اورنہ اصطلاح شرعیہ ویہ ساتھ خلیفہ نہیں کی کو یہ ذکر کر جائیں تو یہ حکم شرح کے منافی اورنہ اصطلاح شرعے۔ اس کے لیے قریشیت غیریاسات شر ائط ضروری ہیں۔ اور اگر مدح میں کسی کو یہ ذکر کر جائیں تو یہ حکم شرح کے منافی اورنہ اصطلاح شرعے۔ ا

اس سے دعویٰ خلافت کی حقیقت برصغیر کے مسلمانوں کے سامنے مکمل طور پر واضح ہوئی۔ سید احمد رضا بریلوی برصغیر میں مسلمانوں کے سیاسی استحکام کے لیے معاشی استحکام کو ضروری قرار دیتے ہیں۔ اقتصادی حالت کی بہتری اور معاشر تی فلاح و بہبود کے لیے اُنہوں نے چند اہم تجاویز پیش کیں۔ 2

تحریک خلافت کے زمانہ میں برصغیر میں جو ہندو مسلم اتحاد کاشور تھاوہ اب جڑ پکڑ چکا تھا۔ اور اس بات سے ہندو بے پناہ فائدے اٹھارہے تھے۔ مولانابر بلوی نے اس بات کوشدت سے محسوس کیاا گر مسلمان اس بات سے بازنہ آئے تو بھاری نقصان اٹھانا پڑے گا۔"الحجۃ المؤ تمن ہی اتبۃ الممتحنہ"انہوں نے ایک مکمل رسالہ لکھاجس میں مسلمانوں کو تنبیہ کی اور انہوں نے عوام کو مخالفین کے عزائم سے خبر دار کیا۔ یہ بات ان کی مذہبی اور سیاسی افکار و

<sup>1</sup> بريلوي، امام احمد رضاخان، **فآوي رضوبي،** (رضافاؤنڈيشن جامعه نظاميه: لامور)، ج14، ص21

<sup>2</sup> محمد رفیع الدین صدیقی نے ان تجاویز کا محققانہ جائزہ لیا۔ (اور ایم۔ ایس کو سنزیونیورٹی کینیڈا) سے انہوں نے "فاضل بریلوی کے معاثی نکات" کے عنوان سے ایک مقالہ پیش کیا جو 1973ء میں لاہور سے شائع ہوا۔

نظریات کی عکاس ہے۔ مولانا بریلوی استدلال کرتے ہیں کہ یہودی، عیسائی، ہندو، بت پرست یا آتش پرست کبھی مسلمانوں کے دوست نہیں ہو سکتے اور انہیں دوست تصور کرنا ایک بڑی سیاسی غلطی ہے۔ ممکن ہے یہ بات 1920ء میں سمجھ میں نہ آئی ہولیکن اب جب کہ ملت اسلامیہ متعد دنشیب و فراز سے گزر چکی ہے۔ 1

حریت آزادی اور آزادی فکر کی جوراہ مولانا احد رضابر یلوی نے متعین کی اس پر آل انڈیاسنی کا نفرنس کی تحریک کا اغاز کیا جس نے آنے والے وقت میں تحریک پاکستان کے لیے گر ال قدر خدمات سر انجام دی۔ انہوں نے اپنے جلسہ میں اس بات کا اعلان کیا آل انڈیاسنی کا نفرنس مطالبہ پاکستان کی جمایت کر کر تاہے۔ اس تحریک کو کامیاب بنانے کے لیے علاء ایس حکومت جو قران و سنت کی روشنی فقہی اصول وضو ابط کے مطابق اپنی راہ کا تعین کرے اس کے لیے ہر قربانی دینے کے لیے تیار ہیں۔ مولانا بریلوی کی فقہی بصیرت اور سیاسی افکار احیائے مذہب اور اساسی فکر و فن میں اپنامعیار آپ ہیں۔

## فكراقبال يرمبني تحريك ملت اور پاكستان

علامہ اقبال ایک ایسی ریاست جس سے پوراعالمی اسلامی معاشر ہ منسلک ہوسکے اس کے خواہاں تھے۔ اقبال نے حتی الامکان اپنے کلام میں اس بات کی کوشش کی کہ موجو دہ زمانہ میں انہی مقامی معیارات کے مطابق جو جو معیارات دیناچاہتا ہے وہ ایک ایسی ہی مثالی ریاست متعارف کروائی جائے۔ جدید جمہوریت اور اس کے افکار کار داس بناپر کرتے ہیں کہ یہ بنیادی طور پر امر اء کی حکومت ہے۔ جو کہ عام طور پر نسل پر ستی کی بنیاد اور کمزور کے استحصال کرنے پر وجو دمیں آتی ہے۔

اسلام کے تصور مساوات پر استدلال کرتے ہوئے وہ تصور جو اسلام دیتاہے جس میں نسلی امتیاز سے نکار اور نفرت پائی جاتی ہے۔ وہ اشتر اکیت کی حکومت کی ایک مثالی ہیت مانتے مانتے سے انکار کرتے ہیں۔ وہ اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ "لا اللہ اللہ اللہ "اس بات کی دلیل ہے کہ ایمان کی شہادت فکری تاویل پر ہے۔ اس میں ایکر کر واضح ایک ایسا مثبت پہلوکار فرماہے جو تائیدی اور تغمیری ہے۔ لہذا ایک مثالی ریاست کا تصور اسی صورت میں ایمر کر واضح ہو سکتاہے جب اسلام کے دائرہ کار کو اختیار کرتے ہوئے اس کی بنیادر کھی جائے۔ نہ کہ کسی دوسرے عصری نظام کی مثابہت پر یہ ممکن ہے۔ <sup>2</sup>

علامہ محمد اقبال کے نزدیک اسلام ایک ایسے واحد نظام کا نام ہے جو انسان کے لیے راہ ہدایت متعین کرتا ہے۔ ان کے ہال ملت وامت کا ایک مخصوص تصور موجو دہے جس کا اظہار وہ اپنے کلام میں کرتے ہیں۔

1 محد مصطفی رضاخان، الطاری الداری لهفوات عبدالباری، (رضااکیڈی: دہلی)، ص99 2عزیز احمد، برصغیر میں اسلامی جدیدیت، ص231

### ا پنی ملت پر قیاس اقوام مغرب سے نہ کر خاص ہے ترکیب میں قوم رسول ہاشی <sup>1</sup>

1930ء کے خطبہ صدارت میں انہوں نے ایک الگ ریاست کے تصور کو ابھارتے ہوئے اس کی اہمیت کو واضح کیا۔ کہ اسلام ایک ایسے نظام اخلاق کو متعارف کروا تاہے جس کا نظام سیاست قانونی نظام کے تحت چلایا جاتا ہے۔ یہ ایک ساجی ڈھانچہ ایک خاص نصب العین رکھتا ہے۔ برصغیر کے مسلمانوں کو اسلام کے لیے ان کے بنیادی جذبات متحد کرتے ہیں۔ اس لیے اس بات کی اشد ضرورت ہے۔ ایسے نظام سیاست جس میں مذہبی رجحان کو حصہ لینے جذبات متحد کرتے ہیں۔ اس لیے اس بات کی اشد ضرورت ہے۔ ایسے نظام سیاست جس میں مذہبی رجحان کو حصہ لینے کا کوئی حق نہ ہورد کر دیا جائے۔ کیونکہ اسلام کا معاشرتی نظام ایسے سلسلہ سے پیوستہ ہے جو اپنے خدائے وحدہ لاشریک سے جوڑ تاہے۔

برصغیر کے معاثی اور سیاسی بد حالی کے پیش نظر علامہ اقبال طبقاتی تقسیم کو اس بد حالی کا ذمہ دار قرار دیتے ہیں۔ بیس۔ روشن خیالی عقلیت پندی مغربی جمہوریت ہیہ وہ لاعلاج مرض ہیں جو اس نظام کے خاتمے کے بغیر ممکن نہیں۔ انہوں نے ہمیشہ اس بات سے استدلال کیا اور اس نصور کو ابھارااور قومیت کے نصور کو ہمیشہ سیاست سے الگ رکھا۔ اور اس کو شش میں رہے کہ مذہب اور ثقافت کو اپس میں جوڑا جائے۔ مسلم لیگ کے سالانہ اجلاس کے موقع پر انہوں نے کہا کہ اگر آپ اس نصور سے سی ریاست کی ابتدا چاہتے ہیں کہ مذہب مکمل طور پر ایک الگ اور دوسری دنیاسے تعلق رکھتا ہے۔ توجو عیسائیت پر گزری ہے عین فطری ہے اور ممکن ہے اسلام کو اس سے دو چار ہونا پڑے۔ کیونکہ انہوں نے عیسی علیہ السلام کے آفاقی اخلاق کی جگہ خود ساختہ نظام اخلاق اور حکمت عملی کو دی۔ بالاخر اس نیچ پر پہنچنے کے مذہب انسان کا ذاتی مسئلہ ہے۔ جبکہ اسلام انسان کی وحدت کو تقسیم نہیں کر تا۔ اسلام میں کا نئات، خدا، روح وہادہ اور ریاست ایک دو سرے کے لازمی جزہیں۔ 3

تصور پاکستان اور اقبال کے سیاسی مسلک پر نگاہ ڈالی جائے تو یہ واضح ہے کہ ان کی سیاست کا دارومدار اخلاتی نصب العین کے تابع ہونے پر ہے۔ ان کے نزدیک انسان کی روحانی زندگی میں سیاست کی جڑ ہوتی ہے۔ ہندی مسلمانوں کی تہذیب اور اخلاقی اقدار کا تحفظ ہی اقبال کی قومی خود مختاری کا حصول ہے۔ انہوں نے قومی وجود کو مٹانے کی بجائے اس کے استحکام اور بقاء کی بات کی اور ہندوستانی نیشنل ازم کی بجائے مسلمان نیشنلزم کا نظریہ پیش کیا۔ مسلمان قومیت کے تصور کا اظہار کیا کہ مسلمان جہاں جہاں اقلیت میں ہیں ہجرت کرکے ایک سر زمین سے وابستہ ہو جائیں۔

1 محمد اقبال، علامه ، **بانگ درا، (ا** کبر بک سیلرز: لا ہور، 2015ء)، حصه سوم 2چو ہدری محمد علی، ظهور پاکستان، (مکتبه کاروان: لا ہور، 1988ء)، ص209 3 ثاقب رزمی، **اقبال ایک نیامطالع**ه، (طفیل آرٹ پر نٹر زسر کلر روڈ: لا ہور، 1984ء)، ص230 اس لیے انہوں نے بجاطور پر بیہ بات واضح کی کہ اگر ہم چاہتے ہیں کہ اسلام بحیثیت ایک تمدنی قوت زندہ رہے توایک مخصوص علاقے میں اپنی مرکزیت قائم کرنانہایت ضروری ہے۔ 1

### تلخيص بحث

اس بحث سے یہ واضح ہو تا ہے کہ بر صغیر کے مسلمان ایک ایسی سر زمین کی طرف ہجرت چاہتے تھے جسے ایک مقدس مرکز کی حیثیت حاصل ہو اور تحریک پاکستان کے تصور واضح ہو ابر صغیر ہند کے مسلمانوں نے ایسی سر زمین سے ہجرت ہجرت کی جس سے وابستگی بہت گہری تھی اور سر زمین پاکستان کو مرکز مقدس مانا۔

اس کے ساتھ ہی علمائے دیوبند کی وطنیت اور قومیت کی بحث جو اقبال کے ساتھ شروع تھی وہ ختم ہو گئ۔ کیونکہ اقبال کے نقطہ نظر کے مطابق اسلام مسلمان اکثریت سے قومیت سے ہم آ ہنگی پیدا کر لیتا ہے۔ اور جہاں قوم پرستی اور اسلام پرستی ہم آ ہنگ ہو گی۔ کیونکہ وطن سے محبت ہی اسلام سے محبت کا نام ہے۔

یمی وجہ تھی کہ مذہبی اور ثقافتی وحدت کی بنا پر کا نگریس کے مقابلہ مسلم لیگ ایک مضبوط جماعت کے طور پر انجھری۔ برصغیر پر فکری انقلابی اور تجدیدی اثرات میں سید احمد شہید کی تحریک، علی گڑھ کی تحریک، خلافت کی تحریک، مسلم کا نفرنس اور مسلم لیگ آزادی کی تحریک جو پاکستان کے قیام کا سبب بنی بیہ وہ سیاسی فکری اور تجدیدی انقلانی کر دار تھاجس کی بنا پر مسلمان اپناالگ وطن حاصل کر سکے۔ س

یاسی افکار وانزات پر نگاہ دوڑائی جائے تو تحریک احرار، ریشمی رومال کی تحریک، حاجی شریعت اللہ کی فرائفنی تحریک، عبید اللہ سند نقی کی جنود اللہ الربانیہ، احمد رضابر بلوی کی آل انڈیاسنی کا نفرنس، جمہور اسلامیہ اور تصور پاکستان مسلم لیگ علامہ محمد اقبال، جماعت اسلامی سید مودودی ہیہ وہ سیاسی اور مذہبی تحاریک ہیں جنہوں نے اپنی اپنی نہج پر برصغیر میں احیائے فکر کی کوششیں انجام دیں۔

\_\_\_\_

# فصل سوم

## دینی فکریرانژات

سید شہید کے افکار و نظریات اور تدبر و تدابیر میں اتباع نبوی کی حیثیت بہت واضح نظر آتی ہے۔اسی وجہہ سے ان کا مقام احیائے دین کی کوشش کرنے والے مشائخ میں نمایاں نظر آتا ہے۔اللہ کے ہزاروں بندوں نے بلاشبہ اسلام کے لیے گراں قدر کام لیامصلحین اور مشائخ آئے لیکن ان کے عمل کے دائرے محد دو نظر آتے ہیں۔سید احمد شہید نے اس نقطہ کو . بہت اچھی طرح سمجھ لیا۔ کہ شریعت اسلامیہ کا قیام اور اسلامی نظام حیات کا اجراء اور ماحول تبدیلی کے بغیر بیسب کوشش برکار ثابت ہوں گی۔اس لیے فضا تبدیل کرنے اور جڑمضبوط کرنے کی ضرورت ہے۔ "سيد شهيداسي نقشه پر کام کرناچا ہے تھے جس پر آپ مَنْ اللّٰهُ أَ ور آپ خلفائے نے کام کیا تجربہ بیہ ظاہر کر تا ہے کہ سب زیادہ تعبد اری اسی میں اور قیامت تک اسلام کی ترقی کے لئے وہی نظام عمل ہے۔" ا اسلام کے عملاً نفاذ کالاز می نتیجہ صاحب اقتدار جماعت کے کر دار ، اخلاق اور اعمال کی اشاعت ہے ﴿ الَّذِيْنَ إِنْ مَّكَّنَّهُمْ فِي الْاَرْضِ ﴾ 2 (وه لوگ که اگر ہم انہیں زمین میں اقتدار دیں)

یہ ایک طے شدہ بات ہے کہ شرعی حکومت کے نفاذ کے بغیر شریعت اور شارع کے احکام پر بوری طرح عمل نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ اسلام کے نظام عمل کا ایک پوراحصہ ہے جو کہ حکومتی احکامات پر موصوف ہے۔ اسلام دیگر مذاہب رسوم ورواح اور محض عقائد کانام بلکہ یہ پورے نظام زندگی کانام ہے۔

سیر شہیداس بات سے استدلال کرتے ہیں عقائد کے ساتھ زاویہ نظر اور دل وماغ کا اللہ کے احکام کو قبول کر لینے کے ساتھ یہ تجدید ممکن ہے۔ اور اسلام کی حفاظت بھی قوت کے بغیر ممکن ہے۔ اس لیے اسلام مسلمانوں سے غلبہ وعزت احترام اور اقتدار حصول کے پر زور دیتا ہے۔ برائیوں کو روکا جا جاسکے اور کلمہ حق بلند کیا جاسکے امت مسلمہ بہترین قوم کہلانے کی حق داراسی صورت میں جبوہ برائی کوروکنے کی صلاحیت رکھتی ہو۔

### اصلاح فكروعمل

تعبیر اور تبدل کے لیے ہمیشہ قوت واختیار کی ضرورت ہوتی ہے اس تحریک کے بانی کے افکار کے مطالعہ سے بیہ واضح ہو تاہے کہ وہ عمل کی بالید گی کے لئے قوت واختیار کے حصول کے خواہاں تھے۔ تاکہ غیر اللہ سے نجات ممکن ہو سکے۔ احبائے خلافت اسلامیہ ان کی جدوجہد کا مر کز رہی۔ اگر تاریخ کے اوراق اٹھا کر دیکھے جائیں توالیے

1 ندوی، ابوالحسن، سد، <mark>سبرت سداحمد شهید، (مجل</mark>س تحقیقات ونشریات اسلام، ک*هنو:* 1432هه) ص54.

مجاہدین موجو دہیں جنہوں نے عظیم الثان سلطنتیں قائم کیں۔ لیکن سید شہید نے اللہ کے نام کی سربلندی کے لئے اور اللہ سجان کی خوشنو دی اور رضا کے لئے کام کیا۔

"سید شہید نے مسلمان قوم کے غلبہ کے لئے نہیں بلکہ "اسلام" ایک مکمل دین، عقیدہ و عمل اور مسلک زندگی کو قائم کرنے کے لے رسول کی شریعت مطہرہ کی خاطر اپنے خون کا آخری قطرہ بہایا ""

سید شہید نے سیر ت نبوی کی اس خصوصیت کو نمایاں کرنے میں ایک جاندار کوشش کا اظہار کیا اور اللہ کے حکم کی سربلندی کے لیے ہمیشہ کھڑے رہے۔ برصغیر پاک وہند کی فضامعا شرتی اور اخلاتی انحطاط کا شکار تھی۔ انیسویں صدی کے ہندوستان میں ایسی کوئی منظم تحریک نظر نہیں آتی۔ جنہوں نے احیائے سنت کی کوئی ایسی اصلاحی کوشش کی ہو۔ اس کی ایک وجہ بیہ کہ اسلام جب ہندوستان کے حصہ میں آیا تو ایر ان اور افغانستان سے گزر کے آیا۔ اس میں بھی وہ خرابیاں موجود تھیں جو ہندومذہب اور اس کی تہذیب و تہدن سے پیدا ہو چکی تھیں۔ سید شہید نے دعوت و تبلیغ کا آغاز ایسی خرابیوں کے خاتمہ کے لیے کیا۔ کیونکہ اگر "شرک جلی" کی کوئی صورت دیکھی جائے تو وہ سب اس وقت کے مسلمانوں میں موجود تھا۔

#### آبادشاه پوری لکھتے ہیں:

"سید احمد شہید نے انیسویں صدی کے آغاز میں ایک ایسی دینی فضا قائم کی اور ایک ایسی جماعت سامنے آئی جو اس صدی میں سیرت صحابہ کانمونہ تھی متقی اور عبادت گزار اخلاق و کمال سے لوگوں کو اپنی طرف تھینچنے والے اور جوش وجہاد اور یقین و خصوص کی ایسی ہوااس سر زمین پر صدیوں بعد آئی اور اگریہ بات اصلاح و تربیت میں نایاب نہیں تو کم یاب ضرور ہے۔"<sup>2</sup>

سید احمد شہید نے شاہ ولی اللہ کی تحریک تجدید احیائے دین کو ایک بار پھر تقویت بخشی اور اس بات کا اظہار اینے اعمال وافکار سے کیا کہ اگر زندگی کا صحیح استعمال نہ ہوسب رائیگاں ہو تاہے۔

اگر اللہ تعالیٰ کی بخشی ہوئی زندگی کی درست قوتوں کا استعال اور اس کا مصرف درست نہ ہو تو شجاعت و دلیری اکثر حریفانہ مقابلوں اور کاموں میں ضائع ہو جاتی ہے۔ سید احمد شہید نے اپنی قوم اس بات کی دعوت دی کہ شجاعت و بہادری کا دیکھانے کا اصل میدان اور قوت کا درست استعال برائی کے خلاف استعال ہے۔ انہوں نے اس بات کو شدت محسوس کیا کہ مسلمانوں میں بہترین صلاحیتیں اور جو ہر موجود تو ہیں لیکن جماعتی فقد ان کے باعث وہ کارآ مد نہیں۔ دینی فقد ان کے باعث کوئی مفید حرکت نظرنہ آر ہی تھی۔ سفر حج کے دوران ایک کنوال پرجب آپ کی ملا قات چند خوا تین سے ہوئی جنہیں زبر دستی سکھ بنایا گیا تھا ان کی یکار پر سکھوں کے خلاف جہاد کا ارادہ کیا گیا۔ اِس

2 آباد شاه پورى، سيد باد شاه كا قافله، (البدر پبليكيشنز: لامور، 1998ء)، ص 111

<sup>1</sup> ندوی،ابوالحن سی**د،سیرت سید شهید،**،،ص57

پورے واقعہ کوسوانح احمد میں مولوی محمد جعفرنے ذکر کیا ہے۔سید صاحب نے جہاد فی سبیل اللہ کا آغاز کیا۔ فریضہ حج کے بعد عام بیعت کاسلسلہ شروع ہوا۔

" 30 جولائی 1861ء چار سو مر دول عور تول اور بچول رائے بریلی سے کلکته روانه ہوئے اور راستے میں پٹنه مونگیر بنارس اور آله آباد کے ہزاروں آدمیوں کو ہدایت دی۔" <sup>1</sup>

سیداحمد شہید کی زندگی پر غور کیا جائے تو ایسا محسوس ہو تاہے کہ وہ شاہ عبد العزیز کے خواب کی زندہ تعبیر ہے۔جوانہوں نے دیکھا کہ:

"رسول جامع مسجد دہلی میں تشریف فرماہیں اور دور دور سے لوگ زیارت کے لیے آرہے ہیں۔اور رسول اللہ صَّمَّا اللّٰیہ عَلَیْ عَلَیْ اللّٰہ عَمَّا اللّٰیہ عَلَیْ اللّٰہ عَمَّا اللّٰہ عَمَّا اللّٰہ عَصَامبارک دے کر کہا کہ دروازے پر بیٹھ جاؤاور جو آناچاہے اُسے اپناحال بیان کرنے کے لیے اندر آنے دو۔ حب انہوں نے اس خواب کاذکر مظہر جاناں سے کیا توانہوں نے کہا کہ آپ سے آپ کے کسی مریدسے رسول الله مَنَّ اللّٰہ عَنَّ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ اللّ

شاہ عبد العزیز کے مریدین پورے برصغیر میں پھیلے ہوئے تھے۔ اس کے بعد ان کے خاندان نے بھی سید احمد کی بیعت کی۔ شاہ عبد العزیز نے سید احمد کے خواب کو اشارہ غیبی تصور کیا۔ مولانا عبد الحکی اور شاہ محمد اساعیل نے سید احمد شہید کی بیعت کی۔ اور اس کے بعد شاہ اسحاق صاحب بھی سید احمد کے حلقہ میں شریک ہوئے۔ یہ حضرات علم و عمل میں مشہور اور شاہ عبد العزیز کے بعد برصغیر میں اہل علم لوگ مشہور تھے۔ ان کی بعیت سے مجلس شور کی کممل ہو کی اور شاہ صاحب کے خاندان نے سید احمد کی بیعت کی۔ سید احمد اپنے کر دار اور گفتار میں اخلاص کا نمونہ تھے۔ عبد الحکی اور شاہ محمد اساعیل کی وجہ سے پورے ہند وستان سے لوگ آپ کی بعیت کے لیے آنے لگے۔ شاہ اسامی اسلامی موضوعات پر مدلل تقریر کرتے جس سے لوگ بے حد متاثر تھے۔ برصغیر میں یہ دور شدت پہندوں کا تھا۔ جس میں سکھ اور انگریز دہلی تک چھائے ہوئے ان کی عملد اری میں رہتے ہوئے ان کے خلاف بغاوت اور جہاد کی بنیاد جہاد فی سمبیل اللہ کی بجائے ایک بغاوت تصور کی جاتی۔ وہاں رہتے ہوئے ان سے مقابلہ کرنا ایک طرح کی ناکام کوشش ہوتی اور مسلمانوں کی جگ ہنسائی ہوتی۔ اس لیے سید احمد شہید کی سرکر دگی میں پورے برصغیر کے دورے کیے۔

### ساجي ومعاشرتي اصلاحات

وقت کی ضرورت کے پیش نظر سید شہید اپنے قافلے کے ہمراہ روانہ ہوئے۔ اور مختلف علا قوں میں دعوت و تبلغ کاکام کرتے ہوئے آگے بڑھتے رہے۔ گوالیار، ٹونک، سندھ، کوئٹہ، پشاور، قندھار، چارسدہ اور نوشہرہ ان علاقوں میں آپ نے اپنے مراکز قائم کیے۔ اور سکھول کے خلاف با قاعدہ طور پر جہاد کا اعلان کیا۔ اور سید احمد شہید امیر

1 محد اکرم، شخ، موج کوثر، ص22 2مهر، غلام رسول، **سیداحمد شهبید**، ص114 جماعت مقرر ہوئے۔ان علاقول کے سر دار اس اتحاد میں شریک ہوئے اور اپنے علاقوں میں شرعی احکام کے کا نفاذ کا اعلان کیا۔لیکن شاور کے سر داروں کی غداری کی وجہ سے تحریک کو بعض مقامات پر شکست کاسامنا کرنا پڑا۔

درجہ بالا بحث کا مقصد ان پہلوؤں سے پر دہ اٹھانا ہے۔ جو اس تحریک کے مقاصد کا حصہ اس تحریک کی تعبیر و تفہیم کے لیے بیہ ضروری ہے ولی اللہی فکر سے جوڑا جائے۔ اور اس کی مکمل جامعیت کوزیر نظر رکھا جائے۔ جو ولی اللہی جماعت کا طرہ امتیاز رہا تھا۔ سید احمد شہید اور شاہ اسحق کی امامت و امارت میں اس تحریک نے اپنے کام اور جامعیت کو بمیشہ قائم رکھا۔ حقیقت و طریقت، فقہ ، حدیث، شریعت و تصوف کے ساتھ دعوت و جہاد کا عمل جاری رہا۔ اسی طرح انہوں نے سنت مستقیم اور تصوف و طریقت سے وابستگی کو بر قرار رکھا۔ کیونکہ شریعت الہیہ ان شخصیات میں جذب ہو چکی تھی۔ اور بیدلوگ شاہ ولی اللہ کی جماعت کے بہترین اور سیچ جانشین ثابت ہوئے۔

اسی طرح اس تحریک کی فکر کو شوکانی کی فکر سے جوڑا جاتا ہے۔ حالانکہ یہ ایک کھلی حقیقت ہے کہ امام شوکانی زیدی تھے۔ اور "ار شاد الفحول" کا مطالعہ کیا جائے تو یہ واضح ہو جاتا ہے۔ کہ امام ولی اللہ اور ان کی جماعت اجماع کو شرعی ججت تسلیم کرتے ہیں۔ مولانا حسین مدنی نے آپ کے خطوط جو آپ نے گوالیار کے سر دار کو کھے ان سے یہ نتائج اخذ کرتے ہیں۔ کہ آپ ہندوستان کو اپنی زمین اور ملک تصور کرتے تھے آپ نے ہمیشہ انگریز قوم کو پر دیسی یعنی "بیگالگان بعید الوطن" سجھتے تھے اور ان کے ساتھ لڑائی کا عزم رکھتے تھے۔ جہاد سے آپ کا مطلب و مر او نہیں تھا کہ آپ برصغیر پر اپنی پر حکومت قائم کرنا چاہتے تھے۔ بلکہ شریعت الہیہ کے نفاذ ہے آپ نے یہ ساری کوشنیں کیں۔

سید احمد شہید نے ایک ایسی جماعت کی بنیاد رکھی جس کا محور و مقصود عوام تھی۔ جن کا سربراہ آورہ لوگوں سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ لہذا یہ بات بلا تردد کہی جاسکتی ہے۔ کہ سید شہید نے برصغیر میں ایک عوامی رہنما کا خطاب حاصل کیا۔انہوں نے پر زور اند از میں مسلمانان ہند کے عقائد میں شامل بدعات کا خاتمہ کے لئے جہاد کیا۔

ایک مسلم انداز فکر ہے کہ ہمارے ہاں بر صغیر کی تمام تاریخوں صرف ہندومسلم تضاد و فساد کے ضمن میں دیکھا جاتا ہے۔ ہر ایک بات کو ضرورت سے زیادہ آسان اور اور حقیقی طور پر قبول کیا جاتا ہے۔ تحقیق کے لئے جس ماحول کی ضرورت ہوتی ہے۔ وہ اکثر ناپید ہے۔ سیرت سید احمد شہید کے فکری پہلوؤں کو سجھنے اور تاریخ سیرت کا

•

مطالعہ کرنے کے بعد اس بارے میں درجہ ذیل امور واضح کرنا ضروری ہے۔سید شہید کی تحریک ولی الہی تحریک کا شعبہ تھی۔ جن کااولین پہلود عوت وتر ہیت کے شعبہ میں کام کرنا تھا۔ تجدید اور اتباع سنت کاموقف ایک رہا۔ جس طرح ولی اللہی جماعت نے فرقے اور مسلک کے فروغ سے اجتناب کیااسی طرح سید احمد کی جماعت نے دین الہیہ کے نفاذ کی بھرپور کوشش کی۔ جماعت ہمیشہ مسلمانوں کو ہر طرح کے جبر اور ظلم وستم سے بچانے کے لے کوشاں رہی۔سیداحمہ شہید فکر اسلامی کی تشکیل نواور اس کے مؤیدین میں انیسویں صدی کے اوائل کے مفکرین میں ایک نمایاں مقام رکھتے ہیں۔

مولانا قاسم نانوتوی اور ان کے رقیق ومعاون مولانار شیر احمر گنگوہی نے دیوبند کے مقاصد میں اس بات کی وضاحت کہ اس مدرسہ کے قیام کامقصد عالم اور ایک عام مسلمان کے در میان از سر نوایک تعلق وربط پیدا کرناہے۔ تا کہ از سر نوملت اسلامیہ کی مذہبی و ثقافتی شاخت کو تغمیر کیا جائے۔ جدید علوم کی جگہ روایاتی نصاب تعلیم کو مرتب کرنے کا مقصد یہ تھا کہ جدید طبعیاتی علوم تو ہا آسانی سر کاری سکول اور کالجوں میں میسر ہیں جبکہ روایاتی علوم غیر محسوس طرح سے مفقود ہوتے جارہے ہیں مسلم قوم اور امت کی تشکیل کا انحصار و دارو مدار اسی بات پر ہے کہ اپنے رواتی ور ننه کو محفوظ کیا جائے۔ 1

قدیم اور روایاتی اسلامی نصاب تعلیم کو عام کرنے کا ایک مقصد بیہ بھی تھا تا کہ یہ نصاب اسلامی اور مغربی عقلیت پیندی کے در میان ایک بل کا کام سر انجام دے سکے۔اور اگر مدرسہ سے فارغ انتحصیل کوئی طالب علم جاہے تووہ اپنی دینی تعلیم مکمل کرنے کے بعد یونیور سٹی میں داخلہ لے سکے اور علوم جدیدہ اور روایات اسلامیہ کو مکمل طوریر سیجھنے کے قابل ہو۔مولانا قاسم نانو توی کی تصانیف کی روشنی میں ایک جانب توجہ شخصیت اور علم وعمل میں ایک کامل اور دانشمند آدمی تھی۔ آپ نے برصغیر میں بدلتے حالات کے پیش نظر معاشر تی اصطلاح کے لیے بہترین اقد امات اٹھائے۔

مولانا قاسم نانوتوی اور ان کے رفقاء کے ساتھ سے دارالعلوم روایتی دینی درس گاہ اور اعلیٰ درجہ کا امتیازی مقام حاصل کرنے میں کا میاب ہوا۔اس نے مجموعی طور پر خیر آباد، دہلی اور لکھنو کی روایات اور اسلوب اینے اندر سمويا ـ ديني نصاب ميں علم الكلام ، بوناني فلسفه ، اقليد س ، علم فلكيات ، طب ، عربي و فارسي قواعد ، اصول فقه اور حديث وتفاسير شامل رہے۔اول اس نصاب کی مدت تنکیل دس سال تھی جس کو بعد میں چھ تبدیل کر دیا گیا۔ یورا تعلیمی نصاب ایک سوچھ کتابوں اور متون پر مشمل تھا۔ عوام کے مسائل کے لیے 1893ء ایک شعبہ "افتاء" قائم کیا گیاجو معاشرتی و سیاسی نیز گھریلو مسائل کا فقہی حل، پنچائنوں اور سرکاری عدالتوں کے

دیئے گئے فیصلوں پر نظر ثانی کے حق پر محیط تھا۔ ا

مولانانانوتوی ایک اور بہترین معلم ماہر تعلیم سے۔انہوں نے شاہ ولی اللہ کے رائج کر دہ تفاسیر اور احادیث کی کتب کو نصاب کا حصہ بنایا اور دیگر چہ علوم کو مناسب انداز میں نصاب کا حصہ بنایا اس طرح یہ نصاب مولانانانوتوی کا مرتب کر دہ نصاب ایک منفر د انداز اختیار کر گیا۔ جو اس وقت کا رائج تمام نصابوں کا جامع تھا۔ اِس سے مولانا قاسم نانوتوی کے فکری اور اساسی نظریہ تعلیم کو بخو بی سمجھا جاسکتا ہے۔مولانا مناظر احسن گیلانی جن کو شارح اور ترجمان قاسمی بھی کہاجا تا ہے۔انہوں نے حضرت قاسم نانوتوی کے عصری علوم سے تعلق کو واضح کرتے ہوئے کہ ھا:

"ایک پہلویہ بھی ہے کہ اس نصاب کو پڑھ کر فارغ ہونے والوں میں علوم جدیدہ حاصل کرنے کی صلاحت پیدا ہوجاتی ہے گو یاعلوم جدیدہ کی قالمی نصاب بن سکتا ہے اور چاہا جائے تو اس

اس بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ مولانانانوتوی عصری تعلیم کے مخالف نہ تھے بلکہ وہ اس بات کے قائل رہے کہ روایت کی پاسداری سے طلبامیں یہ شعور پیداہو گاصاف اور سیدھا کھر اکیا ہے۔ روایتی علوم کی تحصیل ایک مسلمان طالب علم کے اندراچھائی اور برائی میں تمیزیپدا کر دے۔

"مولاناناتو توی عصری علوم کی اہمیت سے بھی غافل نہ تھے وہ اس بات کے قائل رہے عصری اور روایتی تعلیمی مخلوط نصاب تعلیم کا نتیجہ گا کہ طلباکسی علم و فن میں مہارت حاصل نہ کرسکے گااور نہ اسے جدید علوم حاصل ہو سکیں گے اور نہ نہیں وہ رواتی علوم میں فاضل ہوسکے گا۔"3

## روایتی علوم اور عصری علوم کی ترو یج

مولانانانوتوی اس بات سے استدلال کرتے ہیں کہ مدارس کی قدیم تاریخ اٹھا کر دیکھی جائے تو قدیم وجدید کا امتزاج نظر آتا ہے۔ جب عصری اور رواتی علوم الگ الگ نہ تھے۔ ادارے الگ الگ نہیں تھے امام غزالی ہوں یا ہوں یا بوعلی سیناسب کار ہمن سہن اور لباس ایک جیسا تھامیدان الگ الگ تھے۔

"انہیں مدارس سے فارغ التحصیل سر کاری ملاز متوں پر فائز ہوتے تھے۔اس ہے یہ ضروری ہے کہ یکسو ہو کر دینی تعلیم کو حاصل کیا جائے۔مولانا اسپر ادروی نے لکھا کہ مولانا نانو توی نے سر سید احمد خان کی کوششوں کی جفائشی کی تعریف کی اور سراہا۔"<sup>4</sup>

مولانانے کبھی انگریزی سکولوں کے قیام کوناپیند نہیں فرمایا۔ بلکہ ان کابیہ نظریہ رہا کہ جن لو گوں پڑھناہیں وہ مدرسہ

1 محبوب رضوی، **تاریخ دیوبند**، ص120

2 گيلاني، مناظر احسن، مولانا، **سواخ قاسمي**، ص280

3 اسير ادروي، مولانا، مولانا محمد قاسم نانوتوي حيات اور كارناه، ص 162

4 اسير ادروى، حمولانا، يات وكارنام، ص 219

کی تنکیل کے بعد دیگر علوم میں مہارت حاصل کریں۔اور آپ نے ہمیشہ ان کی حوصلہ افزائی کی۔مولانا مناظر احسن گیلانی نے بڑے احسن انداز میں مولانانانو توی کے فلیفہ تعلیم کو پیش کیا۔

"کہ مولانااس بات کے قائل تھے کہ دانش مندی سے پہلے اسلامی علوم ونصاب کو ختم کر لیا جائے کیونکہ ان کے بغیر تفسیر، شرح احادیث فقہ کی کتب کو با آسانی سمجھنے کی صلاحیت پیدا نہیں ہوتی اور بڑے واضح انداز میں اپنی تجویز کو پیش کیا کہ دینی علوم کی تعلیم بعد مسلمان بچوں کو علوم جدیدہ کی تحصیل کے لیے سرکاری مدارس میں داخل کیا جائے۔" <sup>1</sup>

زبان ولسان کے حوالے سے آپ کا موقف بڑا واضح رہا کیونکہ اگر مولانانانوتوی کی زندگی پر نگاہ ڈالی جائے تو بیہ واضح ہوجا تاہے کہ آپ کی زندگی کابڑا حصہ حق وباطل میں فرق واضح کرنے میں گزرا۔ آپ کی زندگی اشاعت دین اور دعوت و تبلیغ میں صرف ہوئی دیو بندکی تاریخ آپ کوایک مشکلم کے طور پر متعارف کرواتی ہے۔

کیونکہ آپ نے عیسائی پادریوں پنڈتوں کے ساتھ خوب مناظرے کیے وہ مخالفین کے ادب سے کافی حد تک واقفیت رکھتے تھے۔ مولانا دروی نے جس واقعہ کو ذکر کیا اس سے اس بات کی اہمیت سمجھا جا سکتا ہے کہ مولانا جب آخری جج کے سفر پر روانہ ہوئے تو جہاز کے کپتان نے لوگوں کار بجان مولانا کی طرف محسوس کیا کپتان جو خو داٹالوی تھا اس نے جولوگ انگریزی جانتے تھے ان سے مولانا کے متعلق سوال کیا تو معلوم ہوا کہ مولانا صاحت کی وجہ شہرت کیا ہے اسے شوق ہوا کہ مولانا سے مہر نام مولانا کے متعلق سوال کیا تو معلوم ہوا کہ مولانا صاحب نے ہے اسے شوق ہوا کہ مولانا سے نہ بہی موضوعات پر بحث کرے اور ملنے کی خواہش کو ظاہر کیا مولانا صاحب نے ترجمان کی مد دسے اُس سے گفتگو کی۔ اس واقعہ کا مولانا پر گہر ااثر ہوا انہوں نے اس خواہش اظہار کیا کہ واپلی پر انگریزی زبان سیمیس گے۔ کیونکہ جو بات آپ براہ راست سمجھا سے بیں اور دلائل سے قائل کر سکتے ہیں وہ فوائد کسی ترجمان کے ذریعہ سے حاصل نہیں ہو سکتے۔ اس کے بعد دیو بند میں مطالعہ ادیان کو خصوصی توجہ حاصل ہوئی اور تمام ما خانہ کی بنیادی باتوں کو پڑھنا سیکھناو قت کا اہم تقاضہ سمجھا گیا۔ 2

مولانا قاسم نانوتوی کی زندگی کاشاند ار پہلوہندوستان میں مدارس کے قیام کی تحریک کا آغاز ہے۔ اس تحریک نے پورے برصغیر میں دینی علوم کے حوالے سے بیداری کی ایک شاند ار لہر پیدا کر دی جس کا نتیجہ یہ ہوا پورے ہند میں سینکڑوں کی تعداد میں مدارس کا قیام عمل پذیر ہوا یہ کہنا درست ہو گائے دینی علوم کی ایک طرح سے نشاۃ ثانیہ ہوئی۔ مدرسہ مراد آباد، رامپور اور دار العلوم دیوبند کی ابتداء مسلمانوں کو علوم دینہ سے شریعیت اسلامیہ سے جوڑنے کے لیے ہوئی۔ مدارس کے قیام کی اس تحریک نے برصغیر کے مسلمانوں کی زندگی کے ہر شعبہ کو متاثر کیا شریعت سنت کی تابعد اری، اصلاح و تربیت حکومتی اور سیاسی معاملات تذکیر و تصانیف علم الکلام علوم اسلامیہ کی خدمت،

2اسير اردوى، مولانا، مولانا محمد قاسم نانوتوى حيات اوركارنام، ص 284

<sup>1</sup> گيلاني، مناظر احسن مولانا، **سواخ قاسمي،** ج2، ص285

ار شاد و دعوت یعنی ملت اسلامیہ کی تاریخ میں خطہ بر صغیر کے حوالہ سے عمومی زندگی اور شعوری زندگی کا کوئی ایسا پہلو نہیں جس سے اس کثیر الحبت تحریک جس کا آغاز مولانانانو توی نے متاثر نہ کیا ہو۔ 1

اس دور میں خصوصاً ہندوؤں اور عیسائیوں کی ایک نئی جماعت آربیہ سان اسلام کے خلاف محاذ کھول رکھا تھا۔ مولانا قاسم نانوتوی نے ہر ممکنہ طور پر ان کے گھڑے گئے الزامات کارد کیا۔ خواہ وہ میدان وعظ واصلاح کا ہویا تعلیمات و تصانیف مولانا قاسم نانوتوی وقت کی ضرورت کے پیش نظر ویساہی جواب دیا اور شریعہ اسلامیہ پر ہونے والے اعتراضات کا مکمل دفاع کیا۔

مولانااحدرضابریلوی برصغیر کی ایک نامور شخصیت رہے۔ جنہوں نے تقدیس الہی، رسول الله مَثَّلَقْیَمُّ، صحابہ کرام کی عظمت عظمت و تقدس، مقام اولیا الله، فلسفہ کے خلاف اسلامی افکار و نظریات، جھوٹے اور فریبی صوفیوں کی شرع کے خلاف حرکات و سکنات اور بدعات کار دکیا۔

#### سر فراز خان صفدر لکھتے ہیں:

مولانا احمد رضابر بلوی نے اسلام کے بنیادی عقائد، توحید، رسالت و نبوت، حیات بعد الموت، فرشتوں، یوم القیامہ اور خیر و شرکی تقدیر ایمان، ادب واحترام اور تعلیم ان کی فکر کا بنیادی عضر رہا۔ تمام صحابہ اکرام اور القیامہ اور خملم رات کی عظمت اور مصلحین امت کو اللہ کی بارگاہ سے ملنے والے اعزازات کو تسلیم کرنا اور علم کو اللہ کی بارگاہ سے مطنے والے اعزازات کو تسلیم کرنا اور علم کو اللہ کی رضاماننا۔ بیسوی صدی میں انہوں نے جس فکر کو ابھار ااور بر صغیر ہند میں بے حد مقبول رہے۔ اس کا زیادہ تر تعلق فروعی اور ثانوی مسائل سے ہے۔ جن میں سے تصور شیخ، قیام میلاد مصطفی، رسول اللہ کی موجود گی کا تصور، فاتحہ خوانی، چہلم برسی و غیرہ کے تصور۔ 2

انہوں نے اس بات سے استدلال کیا کہ رسول اللہ مَنَّا لَیْنِیْم پر جب درود پڑھاجا تاہے تووہ درود کاجواب دیتے ہیں۔ آپ مسلم امہ کے حالات اور اعمال سے واقف ہیں۔ ختم نبوت سے انکار کرنے والے دائرہ اسلام سے خارج ہیں اور اہل ہیت اور صحابہ اکرام کی محبت کوا بمان کا جزو قرار دیتے ہیں۔

#### شخ محمر اكرم لكھتے ہيں:

"مولانااحد رضا بریلوی نے بے حد شدت سے حنفی طریقوں کی جمایت کی اور انہوں نے ہمیشہ امام ابوحنیفہ کے مقلد کی حیثیت سے ہی فتوی دیا۔ اور حنفی مذہب کی تائید میں ہی عرس، تصوف، گیار ہویں، میلا داور نماز میں ہاتھوں کازیر ناف باند ھناجیسے اعمال کو اپنایا۔ اور اس فکر کی ترغیب دی۔ ان کے نزدیک کسی بھی کلمہ گو مسلمان کو مشرکی یابد عتی قرار نہیں دیا جاسکتا۔ کسی نئے اچھے کام کو بدعت حسنہ سمجھتے ہیں۔ جبکہ اگر کوئی کام دین کی

1 كاند هلوى، نور الحن راشد، **حالات طبيب قاسم نانوتوى**، (كاند هله: انڈيا، 2009ء)، ص65 2 محمد سر فراز خان صفدر، **تفر<del>ق الخواطررد تنوير الخواطر</del>، (اداره نشرواشاعت نفرة العلوم، 1977ء)، ص58**  تعلیمات کے خلاف یااس کے متصادم ہوتا تواسے بدعت سیئہ قرار دیتے ہیں "۔ آ

عقائد اور افکار میں احمد رضا بریلوی سلف صالحین اور متقد مین کے مقلد نظر آتے ہیں۔ انہوں نے سیاسی اور مذہبی امور میں احیائے فکر اور تجدید تظہیر کے فرائض سر انجام دیتے۔ مولانابریلوی کلمہ گو کومسلمان قرار دیتے ہیں۔ لیکن اس قول و عمل میں روح اسلام کو جیتا جاگتا دیکھنے کے قائل ہیں۔ کسی بھی فعل میں خواہ وہ تاریخی ہو، تہذیبی ہو، یا تمدنی وساجی اس حد تک جھوٹ کے قائل رہے کہ اس قول و عمل سے شریعت متصادم نہ ہوں۔ وہ اس شخص کو "بدعتی " قرار دیتے ہیں۔ جو دین میں نئی نئی باتوں کو داخل کر ہے۔ اور اس شخص کا تعاقب کرتے تھے جو تحدید کے بہانے جو بے راہ روی اختیار کرتا تھا۔ انہوں نے معاشرہ کے رسوم و رواج جو خلاف شرع تھے تنقید کی ہے۔ 2

## فكراسلامي كي تجديد وتطهير

احمد رضاخان اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔ کہ اگر کوئی شخص فرایض وسنت کو چھوڑ کر مستحبات اور مباحات کے پیچھے لگارہے۔ توسید بریلوی کے ہاں ایسے لو گوں کی نیکیاں مر دود ہیں۔ وہ اس تقسیم کو بھی ناپہند اور ر دکرتے ہیں کہ شریعت اور طریقت کو الگ الگ قرار دیا جائے۔ کیونکہ عام طور پریہ خیال پایا جاتا ہے کہ جس کا کوئی پیر ومر شد نہیں اس کا پیر ابلیس ہے۔ احمد رضا بریلوی اس کار دکرتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ:

" انجام کار راستگاری کے لیے صرف نبی محمد کو مرشد جانناکافی ہے لیکن وہ بیت اور مریدی کے خلاف نہیں اصلاح باطن کے لیے اسے مفید قرار دیتے ہیں۔ اس بات سے بھی استدلال کرتے ہوئے۔ اس کار دپیش کیا ہے۔ کہ مزارت پر سجدہ تعظیمی کفروشر ک کے سوا کچھ نہیں "۔ 3

انہوں سجدہ تعظیمی کے خلاف ایک مستقل رسالہ لکھاہے اور لکھتے ہیں:

"سجدہ حضرت عزت عز جلالہ کے سواکسی کے لیے نہیں۔اس کے غیر کو سجدہ عبادت تو یقینا اجماعا شرک و کفر مبین ہے۔اور سجدہ تحیت حرام گناہ کبیرہ بالقین گناہ ہے۔"۔4

تبر کا بھی مجسے اور تصویریں گھروں میں لگانے کی ممانعت کرتے ہیں۔ الیننہ نعلین مبارک اور قبہ شریف کے عکس جائز احسن قرار دیتے ہیں۔مرنے کے بعد کی رسومات فاتحہ چہلم اور برسی وغیرہ کی روح کو جائز قرار دیتے ہیں۔لیکن اس کے ساتھ ہی غیر ضروری لوازمات بے اصل قرار دیتے ہیں اور غلط تصور کرتے ہیں۔اسی طرح ثواب

<sup>1</sup> محد اكرم، شيخ، **موج كوثر**، ص16

<sup>2</sup> بريلوي، احد رضاخان، اعلام الاعلام، (مطبوعه بريلي، 1304 هـ)، ص15

<sup>3</sup> بریلوی، احمد رضاخان، **الزبدة التز کیه لتحریم سجو والتحی**ه، (مر کزاہل سنت، بر کات رضا: احمد رضاروز فور بند ابھند، 1998ء)، ص6 4 بریلوی، احمد رضاخان، فبآوی افریقه السنیة الانیقه ( مکتبه قضه ملت، دہلی)، ص124

کی نیت سے اس رسم کی تائیر نہیں کرتے کہ کھاناسامنے رکھاجائے البتہ اگر کوئی رکھ لے اور اسے بعد میں تقسیم کر دیا جائے تواس میں کوئی مضائقہ نہیں۔میت کی فاتحہ اور ایصال ثواب کے لیے غرباءاور مساکین کوامر اءاور رشتہ داروں پر فوقیت دیتے ہیں۔ <sup>1</sup>

اسی طرح انہوں نے زیارت قبور کے مسلہ پر عور توں کے قبر ستان جانے کی سختی سے ممانعت کی اور رسالہ کلا۔ "جمل النور فی نہی النساء عن زیارۃ القبور "مگر رسول الله مَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیٰ الله عَلَیٰ الله عَلَیٰ الله عَلَیٰ الله عَلَیٰ الله عَلیٰ الله عَلیٰ قرار دیتے ہیں۔ البتہ بزرگان کی قبور کی زیارت اور مز ارول ہر جانے سے روکتے ہیں۔ اس بات سے استدلال کرتے ہیں۔ قبروں پر چراغ جلانا بدعت ہے اور مال کا ضیاع کرنا ہے۔ البتہ یہ دلیل دیتے ہیں۔ کہ اگر مزار نمازیوں کے راستہ میں ہو تو چراغ جلانے سے فائدہ ہو اس صورت میں مستحب ہے۔ ان کے نزدیک وہ کام جس سے دینی فائدہ اور دنیوی نفع حاصل نہ ہو وہ بے کار ہے۔ اور ایسے کاموں میں مال خرچ کرنااسر اف ہے اور اسر اف اسلام میں حرام ہے۔ 2

چونکہ بر صغیر میں خانقا ہوں اور مقابر پر عرس اور قوالیوں کارواج تھا۔ اور اعراس کا خاص طور پر اہتمام کیا جاتا تھا۔ سید احمد رضا اس قوالیوں کا رد کرتے ہیں۔ حتی کہ ایسے اعراس وغیرہ میں شرکت کی ممانعت کرتے ہیں۔ جہاں مز ارپر قوالی کا اہتمام ہو انہوں عرس کے جواز کا فتویٰ دیالیکن اس کو شرعی قیود سے مقید کر دیا ہے۔ کہ اگر دور جدید میں ہونے والے اعراس کو دیکھا جائے توان میں کوئی نہ کوئی شرط معد ومنظر آتی ہے۔ <sup>3</sup>

سید احمد رضا بر باوی نے ملت اسلامیہ کو ہر طرح کے اسراف سے پر ہیز گاری کی تلقین کی۔ وہ بدعات کو مذہب اور معاشرت دنوول کے لیے خراب تصور کرتے ہیں۔ اور اس کی وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ اس سے نیکی کی رغبت ختم ہو جاتی ہے کیونکہ جب تک دل صاف ہے خیر کی خبر دیتا ہے اور اس کی دعوت بھی دیتا ہے۔ اور بدعات کی کثرت اسے اندھا کر دیتی ہے۔ اصلاح معاشر ہ میں سید احمد رضا بر بلوی نے نمایاں کر دار ادا کیا۔ اگر ان کے علوم فنون کی بات کی جائے تو انہوں نے 55سے زائد علوم پر عبور حاصل کیا۔ جس میں قرآت، تجوید ، علوم القرآن ، علم حدیث، علم تفسیر ، اصول حدیث ، علم العقائد والکلام ، علم مناظرہ ، علم حساب ، اصول فقہ ، علم حیاق ، علم ہندسہ ، اساء الرجال ، سیر تاریخ ، ادب ، تصوف اور سلوک وغیرہ۔ 4

مولاناکے جن علوم کا تذکرہ کیاہے ان پر انہیں تبحر حاصل تھا۔ جس کا اندازہ ان کی علوم فنون پر مطبوعہ اور

<sup>1</sup> محمد حسين ، مولوي ، المل**فوظ** ، (حسيني يريس بريلي ، 1956ء)، ص 45

<sup>2</sup> بريلوي، احد رضاخان، **البريق المنار بثموع المزار، (**مكتبه اعلى حضرت: بريلي)، ص97

<sup>3</sup> بريلوي، احمد رضاخان، **مواہب ارواح القدس كشف تحكم العرس**، (نورى كتب خانه: لاہور، 1324 هـ)، ص14

<sup>4</sup>شا بجهان پوري، عبد الحكيم اختر ، الا **جازة الرضويه لمبجل مكة اليحصي**ه ، ( مكتبه اعلى حضرت: بريلي، 1327 هـ)، ص24

غیر مطبوعہ کتب سے لگایا جا سکتا ہے اردو زبان میں قرآن. حکیم کا ترجمہ" کنز الایمان فی ترجمۃ القرآن " ایک امتیازی، شان کاحامل ہے۔

"اپ کے ہم عصر علماء میں کوئی اپ کا ثانی نہیں خصوصاً فقہ حنیٰ میں کیوں کہ فقہ حنیٰ اور اس کے اصولوں کی تمام جزئیات پر ان کی گہری نظر ہوتی ہے۔ ان کے فقاوی اور ان کے رسالہ "کفل الفقه الفاهم فی احکام قرطاس اللہ را هم "دونوں اس پر کوی دلیل ہیں "۔

مولانا احمد رضاخان اپنے ہم عصر اور بعد میں آنے والوں میں دین ادب اور سیاست اور دینی معاملات کے میدان میں عالم اور مفکرین اسلام کے طور پر دائمی تسلیم کیا ہے۔ اور برصغیر میں کتب و تصانیف میں ان کا کوئی ثانی نہیں۔ اسید احمد رضابر بلوی کے علمی، فقہی منابج واُسلوب کی بات کی جائے توبر صغیر میں جن علماء نے فقہ و فناوی کے ذریعہ لوگوں کی دینی راہنمائی کے سلسلہ کا آغاکیا ان میں سید احمد رضابر بلوی کا نام سر فہرست ہے۔ آپ موسس پر کے طور پر جانے جاتے ہیں۔ آپ کی کتاب فناوی رضوبہ ایک انسائیکلو پیڈیا کی حیثیت رکھتی ہے۔ حریت آزادی اور آزادی فکر کی جوراہ مولانا احمد رضابر بلوی نے متعین کی اور آل انڈیا سنی کا نفرنس کی تحریک کا آغاز کیا۔ مولانا بر بلوی کی فقہی بصیرت اور مذہبی افکار احیائے مذہب اور تجدو تطہیر میں نمایاں مقام رکھتے ہیں۔

بر صغیرے مسلمانوں میں مسلمانوں میں علمی اور فکری صلاحیتوں کو اجاگر کرنے میں جمیعۃ الأنصار اور تحریک ریشمی رومال نے نمایاں کر دار اداکیا۔ شیخ الہند مولانا محمود الحن کی علمی شخصیت کی وجہ سے دار العلوم میں طلباء کی تعداد میں بے پناہ اضافہ ہوا۔

"آپ کے تلامذہ میں مولاناانور شاہ کاشمیری،عبید الله سند ھی،مولانا حسین مدنی،مولانامفتی کفایت الله دہلوی، مولانا شمیر احمد عثمانی اور دیگر نمایاں شخصیات شامل ہیں۔ جنہوں نے علمی و فکری اور دین میں نامور جماعتیں تیار کیں۔"<sup>2</sup>

مولانا محمود الحسن اپنے علمی حلقه میں ایک مشہور ومعروف مدرس کی حیثیت رکھتے تھے۔

خیر اور شرمیں فرق اللہ نے انسان کے اندر فطری طور پرر کھاہے اور اسے یہ صلاحیت بخشی ہے کہ وہ اس میں فرق کرنے کی استعداد رکھے سلوک و تصوف اسی آئینہ کانام ہے جو اس دھند کو واضح کر دیتا ہے اور اچھائی برائی پر غالب آنے لگتی ہے۔ مولانا کی شخصیت سلوک و تصوف کی آئینہ دار تھی۔ آپ کے مسلمان کی حیثیت سے قلبی اطمینان کے لیے اسے ہر مسلمان کی ضرورت قرار دیا۔

"مولاناعبدالقادررائے بوری نے تصوف کو سمجھنے کے لیے جس بات سے استدلال وہ قلب مطمعنہ اور اخلاص کی

<sup>1</sup> لطبینی، اعجاز انجم، ڈاکٹر، **ڈاکٹر مسعود احمد کی ادبی اور علمی خدمات**، (ضیاء الاسلام: کراچی، 2002ء)، ص 155 2 محبوب رضوی، سید، ت**اریخ دار العلوم دیوبند**، (ادار ہاہتمام دار العلوم، دیوبند، 1993ء)، ج2، ص 33

سعی ہے۔ اور کہا کہ تصوف توعشق خداوندی اور اخلاص پیدا کرنے کا ایک ذریعہ ہے اور اللہ کے احکام کی پیروی ان دونوں باتوں کے بغیر ممکن نہیں۔" <sup>1</sup>

اس میں کوئی شک والی بات نہیں اخلاص کے ذریعہ سے اللہ تعالی دل میں نیک نیتی ڈال دیتا ہے۔جو انسان کو ایمان کے اعلی درجہ تک لے جاتی ہے۔ بدعات اور تصوف کے نام پر غلط رسوم ورواج جنہوں نے مذہب کالبادہ اوڑھ رکھا تھا۔ مولا نااس بات سے استدلال کرتے ہیں تصوف اصلاح اور ہدایت وکامیا بی کا ایک بہترین ذریعہ ہے۔
"مولانا محمود الحسن اکثر فرما یا کرتے تھے جیسے جیسے بر صغیر کے رہنے والوں ان سے منہ موڑا یہاں بدعات نے گھر کرلیا۔ دار العلوم کی یہ ذمہ داری ہے کہ روایت سے اپنار شتہ بر قرارر کھے۔ کیونکہ اتباع قرآن وسنہ ہی وہ واحد راستہ ہے جو اصلاح و تزکیہ کے راستہ کی گر دکوصاف کر سکتا ہے۔ حضرت شیخ الہند بھی رسول سنت کی ہیروی کا اہتمام کرتے وہ فرماتے کہ حقیقی منزل صرف اتباع رسول میں ہی مضمر ہے۔"<sup>2</sup>

جمعیۃ علائے ہند کی تحریک کا آغاز دار لعلوم دیو بندسے ہوتا ہے جو صرف ایک دینی۔ تحریک ہی نہیں بلکہ یہ مسلم تہذیب اور اسلامی علوم وافکار کا ایک بین الا قوامی مرکز ہے۔ اس کے تہذیبی اور ثقافی تعلق عالمی اداروں سے وابستہ ہیں۔ اور پوری دنیامیں بسنے والوں لوگوں تک اس کے اثر ات شعوری اور غیر شعوری طور پر پہنچے ہیں۔ اور اس کا کھیلاؤ صرف ریسرچ سکالرزیا علمی شخصیات تک محدود نہیں رہا بلکہ تعلیم یافتہ اور غیر تعلیم یافتہ افراد عرب وعجم حکومتی اہل کاروں اور میڈیا کے افراد بھی اس مستفید ہوتے رہتے ہیں۔ بانیان دار لعلوم کی تقاہت زرف نگاہی اور دور بنی کی مکمل صورت در العلوم دیو بند ہے۔ جس نے روایت کی حفاظت میں ہر ممکنہ کوشش کی اور بعد میں آنے والے لوگ اس تحریک کا واضح ثبوت ہیں۔

انیسویں صدی میں تحریک ازادی کے نتیجہ میں پوری استعاری طاقت کی زیادتیاں بڑھتی گئیں جس کے نتیج میں پوری دنیا خصوصاً عالم اسلام پر قبضہ ہونے سے ایک عالمگیر سیاسی اور مذہبی و ملی اور ثقافتی بحر ان پیدا ہوا اور اگر عالم اسلام پر نگاہ ڈالی جائے توبر صغیر کے مسلمانوں کی طاقت اور قوت غور و فکر بالکل مفلوج ہو کررہ گئی تھی۔ اس سارے ماحول میں دیوبند کی سر زمین سے اٹھنے والی تحریک نے احیائے مذہب کی اواز بلند کی جبکہ ہر طرف بد اعمالیوں، ماحول میں دیوبند کی سر زمین سے اٹھنے والی تحریک نے احیائے مذہب کی اواز بلند کی جبکہ ہر طرف بد اعمالیوں، بدعات، خرافات عروج پاچکی تھی اور اسلام کے نام پر طرح طرح کی رسومات کا انعقاد کیا جاتا تھا لیکن علمائے ہند کی اس جماعت نے علمی روایت کو ابھارنے کا بھر پور اہتمام کیا جس کے اثر ات بعد میں انے والے وقت کے لوگوں نے واضح طور پر محسوس کے۔ صرف نصف صدی کے اندر ہی اس کی صدائے حق پورے بر صغیر میں واضح طور پر سنائی

1 ندوی،سیدابوالحن،سوا**خ مولاناعبدالقادررائے پوری،**ص 299

2 بجنوري، عزيزالرحمن، **تذكره شيخ الهند**، ص101

" دینی تحریک" کہ اغاز کے طور پر اگر دار العلوم کو دیکھا جائے تو مسلمانوں کی ابتماعی زندگی کی نشاط ثانیہ میں دارالعلوم دیوبند کی مسلسل تبلیغی اور تعلیمی کو ششوں کابڑا کر دار رہاہے "۔ 1

دارالعلوم دیوبند نے جس مقاصد کے تحت اپنی ابتداء کی انتہائی ثابت قدمی سے ان کی پیمیل میں سرگرم رہا۔ مغربی استعاری طاقتوں کے حملوں کے باوجود فکر وخیال کے ہر عمل کو جاری رکھا۔ جو مسلمان جمود اور تعطل کا شکار تھے ان کی روشنی کی نوید ثابت ہوا۔ اصلاح خلق کا کوئی بھی حصہ یا پہلوخواہ اس کا تعلق ارشاد و تبلیغ سے ہو یا تذکیر و تعلیم یا تربیتی پہلوؤں سے ہواسے تشذ نہ چھوڑا۔ دارالعلوم دیوبند نے ملت اسلامیہ کی اصلاح و تربیت میں اہم کر دارادا کیا۔ دار العلوم ناصرف ایک تعلیمی بلکہ مستقل تحریک اور تجد د دین کا شاند ار مر کزرہا ہے۔

### احیائے اسلام کامر اکز

اگر اس کی حیثیت کو تمام وجود سے بالاتر ہوکر دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے بر صغیر کہ مسلمانوں کی مذہبی زندگی میں دارالعلوم دیوبند ایک نمایاں مقام رکھتا ہے۔ یہ علوم دینیہ کی تبلیغ اور ذہنی نشوو نمااور ملی و ثقافتی جذبات کی حوصلہ مندیوں کا ایک مرکز ہے۔ جس پر مسلمانوں نے ہمیشہ بھروسہ کیا ہے جس طرح ایک دور میں یونانیوں کے علوم کو بچانے کی عربوں نے شاندار کوشش کی تھی اسی طرح چودویں صدی میں علائے دیوبند نے نہ صرف علوم دینیہ اور اسلامی اقدار کے تحفظ اور بقائی کوشش کی بلکہ معاشر تی سیاسی اور ثقافتی زندگی پر بھی نمایاں اثرات مرتب کیے۔ سیاسی مصالح کے پیش نظر انگریزوں نے اسلامی علوم وفنون اور اس کی درس و تدریس کی قدیم در سگاہوں کو عمومی طور پر ختم کر دیا۔ اسلامی حکومت ختم ہوگئ اس وقت اس بات کی ضرورت کو سختی سے محسوس کیا گیانہ صرف اسلامی فنون اور تہذیبی عناصر کی بقائے لیے بلکہ دین وایمان کی بقااور شخط کے لیے ایک الی تحریک کا اغاز کیا جائے

جولوگ دارالعلوم سے فارغ التحصیل ہوئے انہوں نے تزکیہ اخلاق تصانیف اور تالیف فناوی خطابت مناظرہ حکمت و صحافت میں جو خدمات سر انجام دی وہ کسی خاص طبقہ کے لیے نہیں بلکہ اس سے پورے برصغیر کے لوگوں نے فوائد حاصل کیے۔مولانا یوسف لدھیانوی نے دیو بندگی تحریک کو "تجدید دین" کی تحریک کا نام دیتے ہوئے تجزیہ کیااور کہا کہ:

جو مسلمانوں کو بے دینی کے درپیش فتنہ سے بچاسکے۔ دارالعلوم کا قیام اس سوچ کا پیش خیمہ تھا۔

"تجدید احیائے دین کی جس تحریک کا اغاز شاہ ولی اللہ محدث دہلوی اور سرسید احمد شہید جس امانت کے اہل گھہرے دارالعلوم دیوبند اس امانت کا صحیح حقد ار ثابت ہوا کوئی اس کو علوم دینیہ اور مسائل شریعہ کی یونیورسٹی قرار دیتا ہے اور کوئی اس کو مجاہدین کی تربیت سازی کی درسگاہ اور کسی کے پاس دارالعلوم کی تعریف ایک دعوت و تبلیخ اور سلوک و تصوف کے مرکز کی ہے۔دوسرے الفاظ میں اے بیر کہہ سکتے ہیں کہ مجد دین کا سلسلہ

1 محبوب رضوی، **تاریخ دار العلوم**، 15، ص98

چلا ارہا ہے۔ دارالعلوم اپنے دور کے مجد دین کی درسگاہ ہے جہاں وہ تربیت پاتے ہیں۔ اس سے دعوت و تبلیغ کی تحاریک کا اغاز ہو اجو پورے برصغیر کے علاؤہ دنیا کے کونے کونے میں پھیل گئیں۔مفسرین فقہاء اور محدثین کی ایک الیک تحداد دارالعلوم دیو بندنے تیار کی جس کاسلسلہ ابھی تک جاری ہے۔ اس لیے دارالعلوم دیو بند کو تجدید احیائے مذہبی کی فکر تشکیل کی یونیورسٹی کانام دیا جائے تو یہی اس کی خدمات کا عنوان ہے "۔ ا

دارالعلوم دیوبندسے ایسی تحریک کا اغاز ہوا کہ برصغیر میں اس طرز کے مدارس کی تعداد میں انے والے سالوں میں کئی گنااضافہ ہوا۔ کیونکہ انگریزی سامر اج کی حکومت کے بعد مدارس کاسابقہ نظام تقریباختم ہو کررہ گیا تھا۔ کہیں کہیں مدارس موجود تھے جن میں معقولہ علوم کو زیادہ اہمیت دی جاتی تھی۔ اور احادیث مبار کہ اور تفسیر قران کی طرف توجہ نہ ہونے کے برابر تھی۔ دارالعلوم دیوبند نے شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی اساسی فکر کو اجا گر کیا۔ اور علوم منقولہ قران و حدیث اور فقہی علوم کو متعارف کروایا۔ بعد میں قائم ہونے مدارس نے دیوبند کے نصاب کو جاری رکھا۔

#### خلاصه بحث

اس مفصل بحث سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے کے درجہ بالا ذکر کی گئی تمام تحاریک نے برصغیر پر شاندار مذہبی اثرات مرتب کیے ان سب حالات میں ابوالکلام آزاد نے جماعت کی کمی اور اس کی ضرورت کو محسوس کیا اور علمائے ہند کو اس کے قیام کی دعوت دی۔ نظم جماعت کا بنیادی مقصدیہ تھا کہ برصغیر کے تمام مسلمان شریعہ کے نظام کے تحت ایک صاحب علم وعمل امیر قائد کی اطاعت کرے۔

بر صغیر کے مسلمانوں میں مسلمانوں میں علمی اور فکری صلاحیتوں کو اجاگر کرنے میں جمیعۃ الأنصار اور تحریک ریشمی رومال نے نمایاں کر دار ادا کیا۔ احمد رضابر بلوی کے علمی ، فقہی منابج واُسلوب کی بات کی جائے توبر صغیر میں جن علماء نے فقہ و فقاوی کے ذریعہ لوگوں کی دینی راہنمائی کے سلسلہ کا آغا کیاان میں سید احمد رضابر بلوی کانام سر فہرست ہے۔ اسی طرح دار العلوم دیوبند نے شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی اساسی فکر کو اجاگر کیا۔

\_\_\_\_

### نتائج تحقيق

برصغیر میں فکر اسلامی کی ترویج و اشاعت کے ارتقائی ذرائع میں عرب تجار کا برصغیر کے باشدوں سے باہمی ربط اور سامانِ تجارت کا لین دین رہا۔ مؤرخین ابن بطوطہ اور المسعودی کے سفر ناموں میں اس تجارتی رابطے کی تفصیلات موجود ہیں جو بتاتی ہیں کہ مالا بار اور گجر ات کے ساحلی علاقوں میں اسلامی تعلیمات مقامی لسانی اور ثقافتی فضامیں پھیل کیئیں۔ جبکہ اہل ہندسے مسلمان عربوں کے مابین اولین باضابطہ تعلق حجاج بن یوسف کے فاتح سپہ سالار محمد بن قاسم کے لشکری تصادم سے ہوا، جس کی تفصیلات " پچنامہ " میں درج ہیں۔

مسلمان فاتحین، شہاب الدین غوری، محمود غزنوی، قطب الدین ایبک نے زرعی محنت کشوں کی معاونت کی اور لوگوں کے لیے ایسا نظریہ حیات کا تصور دیا جس میں تخلیقی ترقی کی روح موجود تھی۔ تاریخی دستاویزات " تبقات ناصری " اور " تاریخ فیروز شاہی " میں ان حکمر انوں کے زرعی اصلاحات اور کسان دوست پالیسیوں کا ذکر ملتا ہے۔ جبرو تشد دکا خاتمہ، ذات پات کے غیر انسانی نظام میں بھینسے لوگوں کا اسلام میں پناہ لینا، اور معاشی بوجھ جو جزیہ کی صورت میں موجود تھا، دائرہ اسلام میں آنے کے وجہ سے اس سے نجات حاصل ہونا - یہ ساری با تیں حضرت نظام الدین اولیاء کے "فوائد الفواد" میں درج مکالموں اور واقعات سے ثابت ہوتی ہیں۔

سلطان الدین التمش نے عوامی اصلاحات کو متعارف کرایا، مساجد اور مدارس کی تعمیر کی، اور عام عوام کے ساتھ عدل و انصاف کا معاملہ اختیار کیا۔ "مساجد التمش" اور "مدرسہ میر قمر الدین" جیسے ادارے ان کی تعلیمی اور مذہبی سرپرستی کی عملی مثالیں ہیں، جن کاذکر " تاریخ فیروز شاہی " اور " تاریخ سلاطین دہلی " میں ماتا ہے۔

سلطان غیاف الدین بلبن نے برصغیر میں مرکزی حکومت قائم کی تو علماء ہر شام آتے اور علمی اجتماعات ہوتے جن کی صدارت امیر خسر و کرتے تھے۔امیر خسر و کی تصانیف" قران السعدین" اور "خزائن الفتوح" میں ان علمی مجالس کا ذکر ملتا ہے۔ علماء، مفکرین اور صوفیاء کرام نے تحریر و تقریر کے ذریعہ سے لوگوں کو برصغیر کے مسلمانوں کو علم وعمل کی ایک نئی راہ دکھائی۔

شیخ ابوالحس علی ہجویری نے "کشف المحجوب" کی تحریر کے ذریعہ سے خالص عبادات اور صحیح علم وعمل سے خالی ظاہری رسوم کے اختلافات کی وضاحت کی۔ کتاب میں موجو دبابِ "المعرفة والحبہل" میں معرفت کو جہالت کو جان لینے کانام قرار دیا گیاہے، جس نے فکر اسلامی کو مقامی خرافات سے نکال کر حقیقت پیندی کی طرف موڑا۔

خواجہ معین الدین چشتی نے ذات پات میں بٹے ہوئے معاشرہ میں انسان دوستی اور تکریم انسانیت کے پہلوؤں کو ابھارااور اپنے مریدین کے ذریعہ سے اس کی ترویج کی۔ ان کے مریدوں کے در میان ہندواور مسلم دونوں طبقات کے لوگ موجو دہتھ، جبیبا کہ "سیر الاولیاء" میں ملتا ہے۔ خواجہ بختیار کا کی کی تعلیمات میں اخلاق ترویج پہلو غالب رہا، جس کی عکاسی "فوائد السالکین" میں ان کے مکالموں سے ہوتی ہے۔ خواجہ نظام الدین اولیاء نے اپنی فکر کی

اساس محبت کے تصور پر رکھی اور گروہی تعصب سے آزاد ساجی انصاف کی بات کی، جس کی تفصیلات "فوائد الفواد" میں درج ہیں۔

مسلمان صوفیاء کرام کی اخلاقی اور روحانی قوت نے نمایاں کر دار اداکیا اور ان ذرائع سے اسلام، احسان اور اخلاق کے خوبصورت رشتے کی وضاحت ہوئی۔ جس کے اثرات آنے والے وقت پر مرتب ہوئے، جیسا کہ بعد کے دور کی کتب "سفینة الاولیاء" اور "اخبار الاخیار" میں ان تا ثیرات کاذکر ملتا ہے۔

برصغیر میں معاشرتی بگاڑ، روشن خیالی اور انحرافی نظریات کو فروغ حاصل ہوا تو برصغیر کی اہم شخصیات مفکرین کی جانب سے اصلاح و تجدید کاعلم بلند ہوا۔ شرف الدین یکی منیری نے "مکتوبات صدگانہ" میں اور سید محمد جو نپوری نے اپنے خطبات میں تبلیغی تحریک کی حکمت عملی اپناتے ہوئے معاشرتی اصلاح اور احیائے فکر کی بات کی، قرآن فہمی، اتباع سنت اور ظاہری شریعت کی حمایت کابیڑا اٹھایا۔ ان کی تحریک میں سیاسی مقاصد نظر نہیں آتے بلکہ مکمل طور پر فہ ہی اور ساجی محرکات کے زیر اثر عمل پیراد کھائی دیتی ہے، جس کی دلیل ان کے پیروکاروں کے غیر سیاسی کر دارسے ملتی ہے۔

شخ عبد الحق محدث دہلوی نے درس و تدریس اور تحریری حکمت عملی کے تحت حدیث و فقہ اور فلسفہ وادب سے اپنے دور میں رونماہونے والی روشن خیالی کار دپیش کیا۔ ان کی تصانیف "اشعۃ اللمعات" اور "مدارج النبوۃ" میں اس موقف کی وضاحت ملتی ہے۔ شخ عبد الحق محدث دہلوی نے دپنی علوم کے فروغ کو تہذیبی بد حالی سے نجات کا وسیلہ تصور کیا اور درس و تدریس میں مصروف رہے ، جس کی تفصیلات "اخبار الاخیار" میں مذکورہیں۔

شخ احمد سرہندی نے اکبری دور میں پیداہونے والی خرابیوں کے تدارک کے لیے تبلیغ واصلاح کے مختلف طریقے اور ذرائع استعال کیے۔ "مکتوبات امام ربانی" میں انہوں نے واضح کیا کہ بادشاہ اور عوام اتباع شریعت سے فرار چاہتی ہے اور غیر مسلموں کے افکار سے متاثر ہے۔ انہوں نے معاشر تی اصلاح و تجدید کے لیے انقلاب سلطنت کی بجائے نظریات سلطنت کی تبدیلی کی بات کی، جس کا مقصد اکبر کے دین الہی جیسے تجربات کو رد کرنا تھا۔ رسالہ "اثبات النبوہ" لکھ کر آلہ پرستی کے رجمان کارد کیا۔ آپ نے تبلیغی حکمت عملی کے تحت طبقہ اشر افیہ اور حکمر ان اعلی پراصلاحی کو حشوں کو صرف کیا، کیونکہ ان کے نزدیک حکمر ان طبقہ کی اصلاح سے معاشر تی افکار و نظریات میں بڑی تبدیلیاں واقع ہوتی ہیں۔ جہا نگیر کے دور میں شرعی احکامات کی تنفیذ اس اصلاحی حکمت عملی کا عملی ثبوت ہے۔

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کا دور بر صغیر کے معاشر تی انحطاط کا دور تھا۔ آپ نے "جبۃ اللہ البالغہ" لکھ کر تصوف اور علم کے امتز اج کو احیاء بخشا اور زوال پذیر مسلم معاشر ہ کی اصلاح کو ممکن بنایا۔ آپ نے "التفہیات الإلٰہیہ" میں مشر کانہ رسوم اور عقائد کارد کیا، قر آن حکیم کے مطالعہ اور فہم کو اس کاعلاج قرار دیا۔ اس کے لیے آپ قر آن حکیم کا فارسی ترجمہ " فتح الرحمن " کیا تا کہ اسے لوگوں کے لئے عام فہم بنایا جا سکے۔ اس حکمت عملی کے اظہار سے

لوگوں کے لئے قر آن سمجھنا آسان ہوا۔ آپ نے ان عوامل کی جانب توجہ کی جوہندوانہ معاشرہ کی وجہ سے مسلمانوں میں ظہور پذیر ہو چکے تھے۔ آپ نے ان کے سدباب کے لئے با قاعدہ تحریک کا آغاز کیااور تعلیمی نصاب کے مقاصد کا تعین کیا کہ تعلیم کا مقصد انسان کی فطری ادراک کی تربیت کرنا ہے، جیسا کہ "البدور البازغہ" میں واضح کیا گیا ہے۔ انہوں نے اجتہاد کی ضرورت کو تسلیم کرتے ہوئے اس کے دائرہ عمل کو وسیع کیا، جس کی عملی مثال ان کے شاگر دول کے علمی کاموں میں ملتی ہے۔ اس طرح ان تمام نمایاں شخصیات نے برصغیر میں اصلاح و تجدید کی ضروریات اور محرکات کا جائزہ لیتے ہوئے مختلف حکمت عملی کے تحت احیائے فکر کومؤثر بنایا۔

انیسویں اور بیسویں صدی کے برصغیر میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی جہات کا اعاطہ ممکن ہوا۔ اس ضمن میں برصغیر کے نامور مفکرین سید احمہ شہید، سر سید احمہ خان، مولوی چراغ علی، غلام احمہ پرویز، عنایت اللہ مشرقی، عبد اللہ چکڑالوی، سید امیر علی، مولانا قاسم نانو توی، مولانا احمہ رضا بریلوی، مولانا شبلی نعمانی، مولانا محمود الحسن، مولانا ورشید احمہ گنگوہی، مولانا حسین مدنی، مولانا ابو الکلام آزاد، علامہ محمہ اقبال، سید ابو الا علی مودودی، مولانا وحید الدین، جاوید احمہ غامہ ی جہت، تجدید کی جہت اور جاوید احمہ غامہ ی جہت ) میں تقسیم کیا گیا۔ یہ تقسیم صرف تنظیمی نہیں بلکہ تاریخی شواہد پر مبنی ہے، جس کی تصدیق ان مفکرین کی تصانیف اور آثار سے ہوتی ہے۔

تجدد پیندی کی جہت میں سرسید احمد خان کے افکار و نظریات کے مطالعہ سے اس بات کا احاطہ ممکن ہوا کہ تجدد پیند ذہن چیزوں کے اظہار میں نئے کام اور نئے پن کو متعارف کروا تا ہے۔ سرسید احمد خان نے مسلمانوں کی معاشر تی اور تعلیمی حالت کو بہتر بنانے کے لئے متعدد موضوعات پر کتب تحریر کیں جن میں قرآنیات، سیر ت مسول، نضوف، فلسفہ، تاریخ وغیرہ جیسے موضوعات شامل ہیں۔ "آثار الصنادید" اور "خطبات احمدیہ "جیسی کتابیں ان کے فکری ارتقاء کی عملی مثالیں ہیں۔ انہوں نے مسلمانوں میں قومیت کے نضور کو ابھارا جس کا اظہار ان کی تحاریر اور تقاریر سے واضح ہو تا ہے، خصوصاً "اسباب بغاوت ہند" میں۔ "تفسیر القرآن والهدی والفرقان" اور "تحریر فی اصول تفسیر" بے شک علماء کے ہاں معتبر نہ تھہری ہوں لیکن اس کا فائدہ یہ ہوا کہ اس کے بعد تفاسیر میں مجوبہ پہندی کی شدت میں کافی کمی واقع ہوئی، جس کی مثال بعد کے دور میں لکھی گئی تفاسیر میں ملتی ہے۔ انہوں نے ولیم میور کے شدت میں کافی کمی واقع ہوئی، جس کی مثال بعد کے دور میں لکھی گئی تفاسیر میں ملتی ہے۔ انہوں نے ولیم میور کے الزامات کارد کرتے ہوئے "خطبات احمدیہ" لکھ کر ازدواج کی حیثیت تین مختلف پہلوؤں سے واضح کی: قانون فطرت کے حوالے سے، معاشر تی حیثیت کے حوالے سے، معاشر تین کی آراء کی

مولوی چراغ علی نے اپنی تحاریر کے اسلوب سے عیسائی مبلغین جن میں اسپر نگر، جارج سیل اور ولیم میور وغیرہ شامل ہیں کے نظریات کارد کیا، خصوصاً "تحفۃ الاسلام" میں۔اس سے عیسائی حکمر انوں کے ماتحت باشندوں کی سیاسی اور ساجی مساوات کے پہلونمایاں ہوئے اور نسلی اور لسانی امتیازات کی حوصلہ شکنی ہوئی۔ مقید جدیدیت کے تحت ان کے افکارو نظریات تعمیری نوعیت کی حیثیت رکھتے ہیں، جس کی تصدیق ان کے پیروکاروں کے مابین مسلمانوں کی تغلیمی ترقی ہے۔

اور غیر مقید جدیدیت کے تحت غلام احمد پرویز، عنایت الله مشرقی، عبد الله چکر الوی، احمد دین کال، رفیع الدین ملتانی اور دیگر رفقا جنہوں نے آزاد رجحانات کی طرف سفر کیا اور کوئی بھی تخلیقی سمت قائم کرنے میں ناکام رہے۔ ان کی تصانیف میں "مقام حدیث"، "طلوع اسلام" اور " قرآنی قانون " جیسی کتابیں شامل ہیں جو روایت اسلامی نظام فکرسے انحراف کی مثال ہیں۔

جبکہ تجدید پہندی کی جہت کے مطالعہ سے اس بات کو تجویاتی طور پر سمجھا گیا کہ مجد ددین پر معاشرتی گردو الود کے پر دول کو ہٹا تا ہے اور تصورات دین کی صحیح وضاحت کو پیش کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ علامہ محمد اقبال نے تحریری اسلوب کے تحت "تشکیل جدید الہیات اسلامیہ " میں فکر اسلامی کی تشکیل جدید کے تصور کو ابھارا جو اسلام کے متحد ذرائع کے متحرک اور ارتفاء پذیر ہونے کے کلیدی تصور کا اظہار ہے۔ انہوں نے خرد اور وجدان کو عقل کے متند ذرائع قرار دیا اور تصور زمان و مکان کی وضاحت کرتے ہوئے آزاد تخلیقی حرکت کے لئے کا کنات جنبش و حرکت کو واضح دلیل قرار دیا۔ اپنے خطبہ "اجتہاد" میں انہوں نے مسلم ثقافت و فکر کو بطور دلیل پیش کیا کہ قرآن تھیم کے مطابق دلیل قرار دیا۔ اپنے نظبہ "اجتہاد" میں انہوں نے مسلم ثقافت و فکر کو بطور دلیل پیش کیا کہ قرآن تھیم کے مطابق کا کنات اپنے اندر فروغ پذیری کی صلاحیت رکھتی ہے۔ اور "ہوط آدم" کی تشریخ میں واضح کیا کہ یہ کسی اخلاقی گراوٹ کانام نہیں بلکہ یہ انسان کے سادہ شعور سے شعور خودی کی طرف پہلا سفر ہے، جو اس کے وجود کی کمزوری کے باوجود محسوس کرتا باعث اس کے اندر موجود ہے۔ یہ اس بیداری کے عمل کانام ہے جو انسان اپنے اندر نجی علتوں کے باوجود محسوس کرتا باعث اس کے اندر موجود ہے۔ یہ اس بیداری کے عمل کانام ہے جو انسان اپنے اندر نجی علتوں کے باوجود محسوس کرتا

تشکیل جدید کے مؤیدین مولانا شبلی نعمانی، سید امیر علی، ابو الکلام آزاد اور دیگر رفقاء نے بئے پیش آمدہ مسائل کوروایت کی روشنی میں حل کرنے کی تجویز کو پیش کیا اور زمانی اعتبار سے ان کے حل کے لیے اجتہاد کاراستہ دکھایا۔ مولانا شبلی کی "سیر ۃ النعمان"، سید امیر علی کی "روح اسلام" اور ابو الکلام آزاد کی "ترجمان القر آن" میں ان تجاویز کی عملی مثالیس ملتی ہیں۔ سید مودودی احیائے فکر کی عصری اسلامی بید اری کی تحریک میں کلیدی حیثیت رکھتے ہیں۔ آپ نے اپنی تجاریر، نقاریر اور عملی تحریک سے عملی جدوجہد کا آغاز کیا، دلائل کی قوت اور عمدہ اسلوب سے جدید نظریات و افکار پر بحث کی، جیسا کہ "تفہیم القر آن"، "اسلامی ریاست" اور "اسلام اور جدید معاشی نظریات"

روایت پیندی کی جہت کے تجزیاتی مطالعہ سے اسلوب کی وضاحت ہوتی ہے۔روایت پیندی اس رویہ کا نام ہے جس پر کوئی گروہ صدیوں سے عمل پیر اہواور علمی روایت کو باحفاظت اگلی نسل تک منتقل کر دے۔اس ضمن میں

انیسویں اور بیسویں صدی میں جن نمایاں شخصیات نے کر دار اداکیا، ان میں مولانا قاسم نانوتوی اور ان کے رفقاء مولانا رشید احمد گنگوہی، مولانا محمود الحسن، مولانا حسین مدنی نے مدارس کے قیام کی تحریک، علوم القرآن، علوم الحدیث اور علم فقہ کی درس و تدریس، تحاریر و تقاریر سے مسلمانوں کو علوم دینیہ سے جوڑے رکھنے کی بھر پور کوشش کی اور عمومی اور شعوری زندگی کے تمام پہلوؤں پر اثر انداز ہوئے۔ دارالعلوم دیوبند اور مظاہر علوم سہار نپور جیسے ادارے اس کوشش کے عملی شمرات ہیں۔ اسی طرح مولانا احمد رضا بریلوی نے مختلف رسائل اور کتب " فناوی رضویہ "، "حدائق بخشش "اور "السرع المؤبد" جیسی تصانیف سے کثیر الحجہت انداز فکر کو متعارف کروایا اور پوری امت کوجوڑے رکھنے کے لیے علوم دینیہ کو فلاح کاضامن قرار دیا۔

فکر اسلامی کی تشکیل جدید کی ان تینوں جہات کے تجزیاتی مطالعہ سے اس بات کی نشاندہی ہوئی کہ ان جہات نے برصغیر پرسیاسی، ثقافتی وساجی اور مذہبی اثرات مرتب کیے۔ جس کے نتیجہ میں مختلف تحریکوں کا آغاز ہوا: تحریک سید شہید، تحریک علی گڑھ، تحریک خلافت، تحریک ریشی رومال، ادبی و صحافتی تحریک بیس، تحریک جمعیت العلماء ہند، آل انڈیاسنی تحریک مدرسہ دیو بند کا قیام، ندوۃ العلماء کا قیام، انجمن ترقی مسلمانان ہند، تحریک نسائی، تحریک قیام پاکستان، تحریک جماعت اسلامی و دیگر، جن سے معاشرہ پر دورس نتائج مرتب ہوئے۔ ان تحریکوں کی عملی کامیابی اور ناکامی کا تفصیلی تجزیه تاریخی ریکارڈ اور دستاویزات میں موجود ہے۔

#### سفارشات

مختلف ادوار میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کا تقابلی مطالعہ

بر صغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے مختلف ادوار کا تقابلی مطالعہ کرنااہم ہو گا۔اس مطالعے کے ذریعے یہ دیکھا جا سکتاہے کہ کس دور میں کون سے عوامل اور شخصیات اسلامی فکر کی تشکیل جدید میں اہم رہے اور کیسے ان کے نظریات اور اقد امات نے مختلف ادوار میں اسلامی فکر پر اثرات مرتب کیے۔

2۔ برصغیر کی مختلف تح ریات اور مدارس کا کر دار

تحقیق کے دوران بر صغیر کی مختلف اسلامی تحریکات، جیسے دیوبند، بریلوی، اہلحدیث، اور دیگر مدارس کا کر دار اور ان کے اثرات کا جائزہ لیناضر وری ہے۔ ان تحریکات کے فکری اور نظریاتی پہلوؤں کا تجزیہ کرکے یہ سمجھا جاسکتا ہے کہ کس طرح ان تحریکات نے اسلامی فکر کی تشکیل جدید میں حصہ لیا۔

3۔ جدید تعلیم یافتہ مسلم مفکرین اور ان کے نظریات کا مطالعہ

بر صغیر کے جدید تعلیم یافتہ مسلم مفکرین، جیسے علامہ اقبال، مولانامودودی، اور دیگر، کے نظریات اور ان کے تشکیل جدید کے عمل میں کر دار کا مطالعہ کرنااہم ہے۔ ان مفکرین کے خیالات اور ان کے اثرات کا جائزہ لے کر موجو دہ دور کے چیلنجز کابہتر طور پر تجزیہ کیا جاسکتا ہے۔

4\_ ساجی اور ثقافتی تبدیلیوں کا اسلامی فکریر اثر

بر صغیر میں ساجی اور ثقافتی تبدیلیوں کا اسلامی فکر پر کیا اثر ہوا، اس کا تفصیلی مطالعہ کیا جانا چاہیے۔ یہ تحقیق مختلف ساجی تبدیلیوں، جات کا تجزیه کرے گی اور یہ معلوم کرے گی کہ ان تبدیلیوں، کے اثر ات کا تجزیه کرے گی اور یہ معلوم کرے گی کہ ان تبدیلیوں نے اسلامی فکر کو کس طرح متاثر کیا۔

5۔ اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے نتائج اور مستقبل کے امکانات

بر صغیر میں اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے نتائج اور ان کے مستقبل کے امکانات کا تجزیہ کرنا بھی ضروری ہے۔ اس تحقیق کے ذریعے یہ معلوم کیا جاسکتا ہے کہ اسلامی فکر کی تشکیل جدید کے عمل نے بر صغیر کے معاشرتی، ثقافتی، اور سیاسی ماحول کو کس طرح تبدیل کیا اور مستقبل میں اس کے کیا اثر ات ہو سکتے ہیں۔

## فهرست آیات

| صفحه | آیت | سورة     | آیات مبارکه                                                                               | نمبر شار |
|------|-----|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 67   | 4   | الفاتحه  | اِیَّاكَ نَعْبُدُ وَ اِیَّاكَ نَسْتَعِیْنُ ۗ                                              | .1       |
| 267  | 7-5 | الفاتحه  | اِهِ الْدِينَ الصِّرَاطَ الْمُسْتَـقِيْمَ٥ صِرَاطَ الَّذِينَ أَن َعَمَّتَ                 | .2       |
|      |     |          | عَلَيۡهِمۡ                                                                                |          |
| 65   | 4   | البقره   | وَ الَّذِيْنَ يُؤْمِنُوْنَ بِمَآ ٱنْزِلَ اِلَيْكَ وَ مَآ ٱنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ ۚ          | .3       |
| 240  | 26  | البقره   | إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْيِي أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا         | .4       |
| 38   | 31  | البقره   | وَعَلَّمَ ادْمَ الْاَسْمَآءَ كُلَّهِ ۗا                                                   | .5       |
| 39   | 36  | البقره   | وَ قُلْنَا اهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَ لَكُمْ                               | .6       |
| 39   | 38  | البقره   | قُلْنَا اهْبِطُوْا مِنْ هِ اللَّهِ عَمِيْعًا فَاِمَّا يَاْتِيَنَّكُمْ مِّنِّيْ هُدًى      | .7       |
| 62   | 62  | البقره   | مَنْ اَمَنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْاحِرِ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ                   | .8       |
| 2    | 120 | البقره   | قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى                                                    | .9       |
| 53   | 151 | البقره   | كَمَآ اَرْسَلْنَا فِيْكُمْ رَسُوْلًا مِّنْكُمْ يَتْلُوْا عَلَيْكُمْ الْتِنَا              | .10      |
| 241  | 155 | البقره   | وَلَنَبْلُوِنَّكُم بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمْوَالِ         | .11      |
|      |     |          | وَ الْأَنفُسِ                                                                             |          |
| 45   | 177 | البقره   | لَيْسَ الْبِرَّ اَنْ تُولُّوْا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ             | .12      |
| 57   | 185 | البقره   | يُرِيْدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْرَ                         | .13      |
| 96   | 208 | البقره   | ادْخُلُوْا فِي السِّلْمِ كَآفَّةً                                                         | .14      |
| 62   | 285 | البقره   | اَمَنَ الرَّسُوْلُ بِمَآ ٱنْزِلَ اِلَيْهِ مِنْ رَّبِّه ۗ وَ الْمُؤْمِنُوْنَ ۚ كُلِّ       | .15      |
| 96   | 19  | آل عمران | انَّ الدِّيْنَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ                                                | .16      |
| 199  | 49  | آل عمران | وَ رَسُوْلًا اِلَى بَنِيْ اِسْرَآءِيْلَ اَنِّيْ قَدْ حِئْتُكُمْ بِاَيَةٍ مِّنْ رَّبِّكُمْ | .17      |
| 63   | 83  | آل عمران | وَ لَه ۚ ۚ ٱسْلَمَ مَنْ فِي السَّمٰوٰتِ وَ الْاَرْضِ                                      | .18      |
| 65   | 84  | آل عمران | قُلْ امَنَّا بِاللَّهِ وَ مَاۤ ٱنْزِلَ عَلَيْنَا وَ مَآ ٱنْزِلَ عَلَى اِبْرَاهِيْمَ       | .19      |
| 232  | 110 | آل عمران | كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَاْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَ              | .20      |

| 267 | 138-137 | آل عمران | ا قَدَّ خَلَتِ مِن ۚ قَبِ لِكُمِ ۚ سُنَنٌ فَسِي ۡ رُو ۗ ا فِي                                      | .21 |
|-----|---------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     |         |          | ال٥َارهُضِ فَانهُ ظَرُوهُ السَّ                                                                    |     |
| 57  | 159     | آلعمران  | وَشَاوِرْهُـــمْ فِي الْاَمْرِ                                                                     | .22 |
| 51  | 164     | آل عمران | لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْبَعَثَ فِيْ هِ إِمْ رَسُوْلًا مِّنْ                 | .23 |
| 171 | 3-2     | النساء   | وَا تُوا الدَّيَتُمْ آي اَمِ أُوالَهُم ۚ وَلَا تَتَبَدَّلُوا الدِّحَبِي ۗ ثَ بِالطَّيِّبِ          | .24 |
|     |         |          | وَكَا                                                                                              |     |
| 55  | 59      | النساء   | يَّاَيُّهُ ۖ اللَّذِيْنَ الْمُنُوَّا اَطِيْعُوا اللَّهَ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ                  | .25 |
| 58  | 105     | النساء   | إِنَّا اَنْزَلْنَا اِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِمَآ                  | .26 |
| 149 | 163     | النساء   | اِتَّآ اَوْحَيْنَآ اِلَيْكَ كَمَآ اَوْحَيْنَآ اِلَى نُوْحٍ وَّ النَّبِيَّ إِنَّ مِنَ ۚ ۚ الْعُدِهِ | .27 |
|     |         |          | ***************************************                                                            |     |
| 48  | 3       | المائده  | ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَ ٱتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ                           | .28 |
| 197 | 44      | المائده  | اِتَّنَا ٱنْزَلْنَا التَّوْرِلَيَةَ فِيْ هَا اللَّبِيُّوْنَ                                        | .29 |
| 197 | 45      | المائده  | وَ كَتَبْنَا عَلَىْ هِ مِ فِيْ هِ أَا اَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ۗ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ        | .30 |
| 198 | 47      | المائده  | وَ لْيَحْكُمْ اَهْلُ الْاِنْحِيْلِ بِمَآ اَنْزَلَ اللَّهُ فِيْهِ ۚ وَمَنْ لَّمْ يَحْكُمْ           | .31 |
| 53  | 67      | المائده  | يَّاَيُّهُ ۖ الرَّسُوْلُ بَلِّغْ مَاۤ أُنْزِلَ اِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ ۗ وَ اِنْ لَمْ تَفْعَلْ      | .32 |
| 59  | 90      | المائده  | يَّاَيُّهُ ۗ اللَّذِيْنَ امْنُوْ ا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَ الْمَيْسِرُ وَ الْاَنْصَابُ               | .33 |
| 274 | 1       | الانعام  | ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِيْ حَلَقَ السَّمَواتِ وَ الْاَرْضَ وَ جَعَلَ                               | .34 |
| 50  | 104     | الانعام  | قد حَآءَكُمْ بَصَآىٍ رُ مِنْ رَّبِّكُمْ فَمَنْ ٱبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ                                | .35 |
| 50  | 109     | الانعام  | وَ اَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهِلَّادَ اَيْمَانِهِ إِمْ لَي إِنْ جَآءَتْهِ أَمْ اَيَةٌ                 | .36 |
|     |         | ·        | اً كُوْ مِنُنَّ                                                                                    |     |
| 64  | 124     | الانعام  | ٱللَّهُ اَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَه ُ أَ                                                   | .37 |
| 196 | 54      | الاعراف  | اَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَ الْاَمْرُ                                                                  | .38 |
| 27  | 59      | الاعراف  | لَقَدْ اَرْسَلْنَا نُوْحًا اِلَى قَوْمِه فَقَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ                        | .39 |
| 218 | 12      | الانفال  | إِذْ يُوحِي رُبِّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أُنِّي مَعَكُمْ فَتَبُّتُوا الَّذِينَ آمَنُوا             | .40 |
| 153 | 60      | الانفال  | وَ اَعِدُّواْ لَهِ أَمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ قُوَّةٍ وَّ مِنْ رِّبَاطِ الْخَيْلِ               | .41 |
| 56  | 33      | التوبه   | هُوَ الَّــذِي ٓ اَرْسَلَ رَسُوْلَــه ۚ بِالْــها ۚدَى وَدِيْنِ الْحَقِّ                           | .42 |
|     |         |          | لِيُظْهِـٰ إِرَه ۚ                                                                                 |     |

|     |       | T            |                                                                                                         |     |
|-----|-------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 42  | 19    | بونس         | وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَّاحِدَةً فَاحْتَلَفُوا وَلَوْ لَا كَلِمَةٌ                        | .43 |
| 196 | 40    | <b>پو</b> سف | اِنِ الْحُكْمُ اِلَّا لِلَّهِ                                                                           | .44 |
| 68  | 28    | الرعد        | اَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَى إِنُّ الْقُلُوْبُ أَ                                                     | .45 |
| 49  | 9     | الحجر        | إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَ إِنَّا لَه لَحْفِظُوْنَ                                           | .46 |
| 229 | 43    | النحل        | فَسْــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                | .47 |
| 57  | 44    | النحل        | وَ ٱنْزَلْنَآ اِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَىْ هُكِمْ وَ لَعَلَّ هُلَّم      | .48 |
| 54  | 64    | النحل        | وَ مَاۤ اَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتٰبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهِڷًامُ الَّذِي اخْتَلَفُوْا                | .49 |
| 246 | 123   | النحل        | ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيْمَ حَنِيفًا وَ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ | .50 |
| 196 | 40    | الكهف        | وَّ لَا يُشْرِكُ فِيْ حُكْمِهِ ۚ ۗ اَحَدًا                                                              | .51 |
| 66  | 93    | مر يم        | اِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَ الْاَرْضِ اِلَّا اتِي الرَّحْمٰنِ عَبْدًا                            | .52 |
| 51  | 9     | طہ           | وَ هَلْ اَتٰىكَ حَدِيْثُ مُوْسلى                                                                        | .53 |
| 288 | 41    | الحج         | ٱلَّذِيْنَ اِنْ مَّكَّنَّهُمْ فِي الْاَرْضِ                                                             | .54 |
| 49  | 46    | الحج         | فَإِنَّهِاً لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُور                  | .55 |
| 166 | 31    | الفر قان     | وَ كَذَٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا مِّنَ الْمُحْرِمِيْنَ وَ كَفْي                          | .56 |
| 66  | 22    | الشعرا       | وَ تِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهَا عَلَىَّ اَنْ عَبَّدْتَّ بَنِيَّ اِسْرَآءِيْلَ ۗ                           | .57 |
| 55  | 21    | الاحزاب      | لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيْ رَسُوْلِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنْ كَانَ                               | .58 |
| 220 | 72    | الاحزاب      | إِنَّا عَرَضْنَا الْاَمَانَةَ عَلَى السَّمُوٰتِ وَ الْاَرْضِ وَ الْجِبَالِ                              | .59 |
| 49  | 29    | ص            | كِتْبُ ٱنْزَلْنَهُ اِلَيْكَ مُبْرَكُ لِّيَدَّبَرُوٓا الْيِتِهِ وَ لِيَتَذَكَّرَ ٱولُوا                  | .60 |
| 274 | 63-62 | الزمر        | اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ۗ وَّ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَّكِيْلٌ٥ لَهَ ۚ                            | .61 |
| 48  | 30    | حم السجده    | إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ                   | .62 |
| 116 | 23    | الشوري       | وَمَآ اَسْ _ أَــلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَحْرٍ إِنْ اَحْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِيْنَ             | .63 |
| 182 | 51    | الشوري       | وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيَا أَوْ مِنْ وَرَآئِ حِجَابٍ أَوْ             | .64 |
| 222 | 24    | Ŕ            | اَمْ عَلَى قُلُوْبٍ اَقْفَالُهَ                                                                         | .65 |
| 36  | 47    | Å            | أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ                                                                       | .66 |
| 96  | 29    | افتح         | هُوَ الَّذِيُّ ٱرْسَلَ رَسُوْلُه َ بِالْهُدَاى وَ دِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَه َ عَلَى                   | .67 |
|     |       |              | الدِّيْنِ                                                                                               |     |

| 197 | 4-3   | النجم          | وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهِ ۗ وَاى0اِنْ هُوَ اِلَّا وَحْيٌ يُّوْحٰى                                             | .68 |
|-----|-------|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 43  | 55-50 | ا نجم<br>النجم | وَأَنَّه اَهْلَكَ عَادَا الْأُولَى، وَتَمُوْدَا فَمَآ اَبْقَى                                                  | .69 |
| 66  | 25    | الحديد         | لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَٰبَ وَالْمِيْزَانَ                  | .70 |
| 60  | 2     | الحشر          | فَاعْتَبِرُوْا لَيُلُولِي الْٱبْصَارِ                                                                          | .71 |
| 55  | 7     | الحشر          | وَ مَاۤ اتٰىكُمُ الرَّسُوْلُ فَخُذُوْهُ اللَّ مُولِ فَخُذُوهُ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله | .72 |
| 276 | 9-8   | المتحنه        | لَا يَنْهَاىكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمْ يُقَاتِلُوْ كُمْ فِي الدِّيْنِ وَ لَمْ                           | .73 |
| 69  | 9     | الصف           | هُوَ الَّذِيُّ اَرْسَلَ رَسُوْلُه ۚ بِالْهُدَاى وَ دِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَه ۚ عَلَى                         | .74 |
| 60  | 9     | الجمعه         | يَاَيُّهِ ۚ الَّذِيْنَ امُنُوَّا اِذَا نُوْدِيَ لِلصَّلُوةِ مِنْ يَّوْمِ الْجُمُعَةِ                           | .75 |
| 40  | 3-1   | نوح            | اِنَّا أَرْسَلْنَا نُوْحًا اِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ                              | .76 |
| 64  | 12-10 | الانفطار       | وَ إِنَّ عَلَيْكُمْ لَحْفِظِيْنَ ٥٥ كِرَامًا كَاتِبِيْنَ ٥٥ يَعْلَمُوْنَ مَا تَفْعَلُوْنَ                      | .77 |
| 67  | 15-14 | الاعلىٰ        | قَدْ اَفْلَحَ مَنْ تَزَكِّي ٥٥ وَ ذَكَرَ اسْمَ رَبِّهٖ فَصَلِّي ۗ                                              | .78 |
| 38  | 8-7   | الشمس          | وَنَفْسٍ وِّمَا سَوَّاهَاO فَاَلْهِ الَّهِ مَهِ اللهِ أَعْجُوْرَهَا وَتَقُواهَا                                | .79 |
| 63  | 10-9  | الشمس          | قَدْ اَفْلَحَ مَنْ زَكِّيهَا٥وَ قَدْ خَابَ مَنْ دَسِّيهَا اللَّهِ                                              | .80 |
| 48  | 5-1   | العلق          | إِقْرَاْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِيْ خَلَقَ0خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ0إِقْرَاْ وَ                           | .81 |
| 219 | 4-1   | الاخلاص        | قُلْ هُوَ اللَّهُ اَحَدُّ0اَللَّهُ الصَّمَدُ0لَمْ يَلِدْ وَ لَمْ يُوْلَدْ                                      | .82 |

## فهرست احادیث

| صفحه | كتاب كانام    | حدیث مبار که                                                                             | نمبر شار |
|------|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 4    | رياض الصالحين | إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر واحد                          | 1        |
| 60   | البخاري       | أنَّ امْرَأَةً مِن جُهَيْنَةَ جاءَتْ إلى النبيِّ ﷺ، فقالَتْ: إنَّ أُمِّي نَذَرَتْ        | 2        |
| 58   | ابوداؤد       | ان رسول الله ﷺ، لما اراد ان يبعث معاذا إلى اليمن                                         | 3        |
| 178  | البخاري       | قال كنت في مجلس من مجالس الانتصار انجاء ابو                                              | 4        |
| 44   | مسلم          | قالَ يا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الإسْلامِ، فقالَ رَسولُ اللهِ الإسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ | 5        |
| 149  | مشكوة         | لًا إِيمَانَ لِمَنْ لَا أَمَانَةَ لَهُ                                                   | 6        |
| 42   | ابوداؤد       | لقيت امرأة وجد منها ربح الطيب ينفع ولذيلها اعصار                                         | 7        |

## فهرست ِ اصطلاحات (Glossary of Terms)

- فکرِ اسلامی (Islamic Thought)-اسلامی نظریات اور اصولوں پر مبنی فکری نظام جو قر آن، حدیث اور اجتہادی اصولوں سے ماخو ذہے۔
- تشکیل جدید (Reconstruction)۔ کسی فکری یا عملی نظام کی دوبارہ تشکیل، جس میں پر انے نظریات کو حدید تقاضوں کے مطابق ڈھالا جاتا ہے۔
- اسلامی احیاء (Islamic Revivalism) اسلام کی اصل تعلیمات کو دوبارہ زندہ کرنے اور عملی زندگی میں ان کی بحالی کی تحریک۔
- اجتہاد (Ijtihad) اسلامی قانون میں نئے مسائل کے حل کے لیے قر آن و سنت کی روشنی میں غور و فکر
   اور استدلال کا عمل ۔
- روایتی فکر (Traditional Thought)-اسلامی علوم و نظریات کی وہ شکل جو صدیوں سے چلی آرہی ہے اور قدیم تشریحات پر مبنی ہے۔
- تجدیدِ دین (Religious Renewal) اسلامی تعلیمات کو وقت اور حالات کے مطابق دوبارہ مؤثر بنانے کاعمل، جیبیا کہ محد دین نے کیا۔
- تصوف (Sufism)-اسلام کاروحانی پہلو، جس میں دل کی پاکیزگی، اللہ سے قربت، اور اخلاقی تربیت پر زور دیاجا تاہے۔
- علم الکلام (Ilm al-Kalam) اسلامی عقائد اور فلنفے کی بحث، جس میں نظریاتی و فکری دلائل کے ذریعے اسلامی عقائد کی وضاحت کی جاتی ہے۔
- استعاریت (Colonialism) کسی طاقتور ملک یا قوم کا کمزور اقوام پر تسلط قائم کرنا اور ان کے فکری، ساجی اور سیاسی نظام پر اثر انداز ہونا۔
- اسلامی جدیدیت (Islamic Modernism)-اسلام کو جدید دور کے تقاضوں کے مطابق پیش کرنے کی تحریک، جوروایت اور جدیدیت میں توازن قائم کرتی ہے۔
- تحریکِ دیوبند (Deobandi Movement) بر صغیر میں اسلامی تعلیمات کے تحفظ اور اسلامی تشخص کی بحالی کے لیے شروع کی گئی اصلاحی تحریک۔
- سرسید تحریک (Sir Syed Movement)-سرسید احمد خان کی قیادت میں برصغیر میں مسلمانوں کی تعلیمی اور فکری اصلاح کی کوششیں۔

- مغل دورِ حکومت (Mughal Era) برصغیر میں اسلامی حکومت کا وہ دور جب مغل بادشاہوں نے اسلامی طرزِ حکومت اور علوم کو فروغ دیا۔
- سیولرازم (Secularism) مذہب اور ریاست کو الگ رکھنے کا نظریہ، جس کے تحت مذہب کاریاست امور میں کوئی کر دار نہیں ہوتا۔
- علم حدیث (Science of Hadith)-احادیث نبویه کی شخفیق، جانجی، اور در جه بندی پر مبنی اسلامی علم، جو حدیث کے مستند یاغیر مستند ہونے کا تعین کرتا ہے۔
- قرآنی علوم (Quranic Sciences) قرآن کی تفسیر، تجوید، ناسخ و منسوخ، اور دیگر تحقیقی پہلوؤں پر مشتل اسلامی علم۔
- اجماع (Consensus) امت مسلمہ کے علماکاکسی شرعی مسئلے پر متفق ہونا، جو اسلامی قانون سازی میں ایک بنیادی اصول ہے۔

## فهرست مصادرومر اجع

القر آن

ا بوعمرومنهاج الدين عثمان، طبقات ناصري، (كتب خانه نورس سٹریٹ اردو، لاہور، س۔ن) ابوالفداء، اساعيل بن محمر، تقويم البلدان، ( دار صادر بيروت، 1953ء) اختر احمد، ميان، اقباليات كاتنقيدي حائزه (اقبال اكيُّر مي: كراجي، 1957ء) اختر، مُحمد عبادالله، خواجه، مشاهير اسلام (اداره ثقانت اسلاميه، لا هور، 1992ء) اختر،احیان الحق،حضرت شاه ولی الله، (سنگ میل پبلیکیشنز، لا ہور،س بن) اسحاق بھٹی، برصغیر میں اسلام کے اولین نقوش (ادارہ ثقافت اسلامیہ ،لاہور ،2004ء) اساعيل ياني يتي، مكاتيب ( دارالمصنفين: اعظم گڑھ، 1978ء) اساعيل شهيد، سيد، صراط مستقيم، ( دار كتب، ديوبند، 1985ء) اسير ادروي، مولانا، مولانامحمه قاسم نانوتوي حيات اور كارنامے، (شيخ الهند اكيثريمي، دارالعلوم ديوبند،1987ء) الاصفهاني، حسين بن محمد الراغب، المفر دات في غريب القرآن، ( دارالعلم للملابيين، بيروت، 2007ء) اصلاحی، ظفر اسلام، سر سید احمد خان کا نصویر تعلیم، (اسلامک بک فاونڈیشن: د ہلی، 2001ء) الا فريقي، محمد بن مكرم بن منظور، لسان العرب ( دار صادر، طبع اول، بيروت، 1414 هـ) انصاري، عبد الحليم، تذكرة الصالحين، ( دارالا شاعت رحمانيه ياني يت، انڈيا، 1968ء) انصاري،مظهر،شاه ولي الله، (فيروز سنزلميٽيدُ، لا هور، 1985ء) انيس احمد، ڈاکٹر، اسلامی فکرو ثقافت کی قر آنی بنیادی (لاہور، 2010ء) آباد شاه پورې، سيد باد شاه کا قافله، (البدر پېليکيشنز: لامور 1998ء) آزاد، ابوالكلام، مولانا، مسكه خلافت، (مكتبه جمال حسن ماركيث: لا بهور، 2006ء) آزاد،ابوالکلام،مولانا، تذکره(ساهسته اکادیمی، د ہلی، 1963ء) آزاد، ابوالكلام، مولانا، غبار خاطر، ( دار الاشاعت: لا بهور، 1968ء ) آزاد، ابوالكلام، مولانا، خطبات آزاد، (ساهنيه اكادمي: نئي د ملي، 1985ء) آزاد ،ابوالکلام ،مولانا، خطبه صدارت تحریری ،سالانه اجلاس جمعیت علاء هند (رواج پرنٹنگ پریس: د ہلی، 1985ء ) البخاري، محمد بن اساعيل، حامع الصحيح بخاري، ( دار احباءالتر اث العربي، بيروت، 1992ء ) برنی، ضیاءالدین، تاریخ فیروز شاہی (سرسیداکیڈ می، علی گڑھ، 1973ء)

بريلوي، احد رضاخان، اعلام الاعلام، (مطبوعه بريلي، 1304 ھ)

بريلوي،احد رضاخان،انفس الفكر في قربان البقره،(مكتبه النور:بريلي،1962ء) بريلوي، احمد رضاخان، فياوي افريقيه السنية الانبقه ( مكتبه قضه ملت، د ، بلي، 1999ء ) بریلوی، احمد رضاخان، مواہب ارواح القدس کشف حکم العرس، (نوری کتب خانہ: لاہور، 1324ھ) بربلوی،احد رضا خان ،الزبدة التزكيه لتحريم سجود التحهه ،( مركز الل سنت ، بركات رضا: احدرضا روز فور بندا بصند ، (,1998 بريلوي،احد رضاخان، فياوي رضويه، (رضافاؤنڈيش جامعہ نظاميہ: لاہور، 1 2011ء) بنگلوری، محمود، تاریخ جنوبی ہند (ناشر ترقی اردو، نئی دہلی: 1947ء) بپاری، ظفرالدین، حیات اعلیٰ حضرت، (رضاا کیڈیی: بمبئی، 1399ھ) بھٹی، محمد اسحاق، فقہائے ہند (ادراہ ثقافت اسلامیہ کلپ روڈ، لاہور، 2001ء) يرويز، غلام احمر، تصوف كي حقيقت (طلوع اسلام ٹرسٹ: لا ہور، 1981ء) يرويز، غلام احمد، شابركار رسالت (طلوعاسلام ٹرسٹ: لاہور، 1998ء) يرويز، غلام احمه،اسياب زوال امت (طلوع اسلام ٹرسٹ: لاہور، 1983ء) يرويز، غلام احمه، معارف القرآن، (طلوع اسلام ٹرسٹ: لاہور، 1979ء) يرويز، غلام احمد، معراج انسانيت، (طلوع اسلام ٹرسٹ: لاہور، 1982ء) يرويز، غلام احمد، نظام ربوبيت، (طلوع اسلام ٹرسٹ: لا ہور، 1954ء) تفتازاني، سعدالدين، التلويح على التوضيح لمني التشقيح، الركن الرابع القياس، ( دار الكتب العلميه ، بيروت، 2012ء ) تنولي، طاہر حمید، معاصر تہذیبی کشکش اور فکر اقبال (اقبال اکاد می پاکستان، 2013ء) ثر ما حسین، سر سیداحمد خان اور ان کاعهد ، (ایجو کشنل یک وُس: علی گڑھ ، 1993ء) حالبي، جميل، ڈاکٹر، برصغير ميں اسلامي کلچر، (ادارہ ثقافت ملت اسلامیہ: لاہور، 1990ء) حانبازم زا، حيات امير شريعت، (مكتبه جمال حسين: لا بهور، 1996ء) جعفري،رئيس احمد،سيرت محمر على (جامعه مليه: د ہلی، 1936ء) جوزى،المنتظم (دارالكتب العلميه، بيروت: طبع ثانيه، 1995ء) چراغ على، مولوي، اعظم الكلام في ارتقاءالإسلام، ج اول (سرسيد اكبيْري: على گڑھ، 1953ء) چراغ على، مولوى، تحقيق الجهاد، ( مكتبه اخوت اردوبازار: لا بهور، 1967ء) چراغ على، مولوي، تهذيب الإخلاق، (منشر فضل الدين كتب خانه، 1953ء) حِيْرُ الوي، عبد الله، مولانا، اشاعت القرآن (اشاعت القرآن: لا ہور، 1988ء)

چکڑ الوی،عبد اللہ، مولانا، ترجمۃ القر آن (مکتبہ اشاعت القر آن: لاہور 1998ء) حالى،الطاف حسين،مولانا،حيات جاويد،(انجمن ترقى ار دو پند: دېلى،1939ء) حسن رياض، پاکستان ناگزير تھا، ( کراچي يونيورسٹي، پريس،1970ء) حقاني، عبد القيوم، مولانا، شيخ الاسلام مولانا حسين احمد مدني ـ (مكتبه شيخ الاسلام: عزيز آباد، 1995ء) خان، اقبال حسن، شيخ الهند مولا نامحمو د الحن حيات اور كارنامي، (على گُرُه مسلم يونيورسيَّ، 1973ء) خر دا ذیه ، ابن القاسم عبید الله بن عبد الله ، المسالک ولمالک ، ( دار ا لکتب العالمیه بغد اد ، 1929ء ) خليفه، عبد الحكيم، ڈاکٹر، اسلام كي بنيادي حثيتين (ادارہ ثقافت اسلامي، لاہور، 1975ء) خليفه، عبد الحكيم، دُاكِير، خطبات تلخيص اقبال، (بزم اقبال: لا بهور، 1988ء) خور شيد احمد، اسلامي نظريه حيات (شعبه تصنيف و تاليف كراچي، 1986ء) ڈار، شبیر احد،انوار اقبال،(اقبال)کادی: کراچی،1966ء) رزى، ثا قب، اقبال ايك نيامطالعه، (طفيل آرٹ يرنٹر زسر كلرروڈ: لاہور، 1984ء) رملى، خير الدين، علامه، بح الرائق (دار الكتب العلميه: بيروت، 1993ء) الزبيدي، محمود مرتضيٰ حسيني، (تاج العروس، دارالفكر، بيروت، 1994ء) زبير احمد، ڈاکٹر، عربی ادبیات میں پاک وہند کا حصہ ، (ادارہ ثقافت اسلامیہ ،لاہور، 1991ء) زبیری، محمد امین، مسلم یونیورسٹی علی گڑھ کی مخضر تاریخ، (مسلم یونیورسٹی علی گڑھ، 1933ء) الزركشي، بدرالدين، الحجر المحيط في اصول الفقه، ( دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، 1411 هـ) الزيات، احمد حسن، الجمل في تاريخ الادب العربي (مطبع اميرييه، قاهره، مصر، 1999ء) السكى، عبد االوماب بن على تاج الدين، جمع الجوامع، الاصل الرابع القياس، ( دار ابن حزم بير وت، 1387 هـ) السبكي، على بن عبد الكافي، الانهاج في شرح المنهاج، ( دارالمعرفة ، بيروت ، لبنان ، 1399 هـ) السجسّاني، سلمان بن اشعث، السنن الى داؤد، ( دار الكتب العربي، بيروت، 1988ء ) سر سيد احمد خان ، ابطال غلامي ، (طبع شده محمد قادر على خان: آگره ، 1966ء) سر سیداحمد خان، اساب بغاوت ہند، (مرشہ، فوق کریمی (سرسیداکیڈمی: علی گڑھ، 1971ء) سر سيد احمد خان، تبين الكلام في تفسير التورات والاانجيل على ملة السلام، ( دار المصنفين: اعظم گڙھ، 1988ء) سر سيداحمد خان، تحرير في اصول التفسير، (خدا بخش اور نثل پيلک لا ئبريري: پيننه، 1992ء) سر سيد احمد خان، تفسير القرن وهو الهدي والفريقان، (سر سيد اكبيُّر ي: على گرْھ، 1989ء) سر سيد احمد خان، تهذيب الإخلاق، (نازيبليشنگ باوس: دلي، س-ن)

ىر سداحمد خان، خطيات احمديه ،( ملي پېليکيشنز: نئي دېلي، 1967ء) سر ہندی، شخ احمد، شخ مکتوبات امام ربانی، (مدینه پباشنگ سمپنی کراچی، 1976ء) سللي، عرام بن الاصبح، اساجبال تقامه وسكافها ومافيهما من القرى، (الدار المصريه اللبنانيه، 2000ء) سید عبد الله، ڈاکٹر، سر سید احمد خان اور ان کے رفقاء کا اردو نثر کا فنی اور فکری جائزہ، (ایجو کیشنل یک ہاؤس: علی ر 1994، سال سید عبدالله، ڈاکٹر، سر سید کے ہم خیال علماء کے دینی نظر یے، (اور بنٹل پبلشر ز:لاہور،1992ء) سيد عبد الله، ڈاکٹر، ڈاکٹر سيد عبد الله اور ار دو کي خدمات، (مقتدرہ قومي زيان: پاکستان، 2003ء) الثاطبي، إلى اسحاق ابراهيم بن موسى، الموافقات ( اداره اسلاميه دوله قطر، 1421 هـ) شان محمد، ڈاکٹر، سر سیدیتاریخی اور ساسی آئینہ میں، (ادارہ ثقافت اسلامیہ، 1998ء) شاہجہان پوری،عبدالحکیم اختر،مولانااحمد رضاخان کے رسائل، (مکتبہ حامدیہ: لاہور،1988ء) شابجهان پوری ،عبدالحکیم اختر ،ابو سلمان، مولانا ، شیخ الاسلام حسین احمد مدنی ساسی مطالعه ،(مجلس یاد گار شیخ الاسلام، ياكتان، 1993ء) شابجهان يوري،عبدالحكيم اختر،الا جازة الرضوبه لمبجل مكة اليحصيه،(مكتبه اعلى حضرت:بريلي،1327هـ) شبیر احمد، قرون وسطی کے ہندوستان میں فلسفہ و حکمت کا آغاز وار تقاء(اقبال رپویو،لاہور،1976ء) شورش کاشمیری، خطیات احرار، (مکتبه احرار: لا ہور، 1944ء) شيخ الهند، محمود الحسن، مولانا، خطيه صدارت مع فتوى، (از غنى المطابع، دبلي، 1339 هـ) شير محد اعوان ، امام احمد رضااور محاسن كنز الإيمان (الميز ان ،1396 هـ) صدیق حسن، مکی، ہمارے ہندوستانی مسلمان، ( دارا لکتب: لاہور، 2011ء) صديقي، عتيق، سرسيد احمد خان ايك سياسي مطالعه ، ( مكتبه جامعه د ،لي ، 1977ء ) صديقي، يسين مظهر، سرسيد احمد خان اور علوم اسلاميه (اداره علوم اسلاميه: على گڑھ، 2002ء) صدیقی، یسین مظہر، سر سید کے تفسیری اُصول (خدا بخش اور پنٹل پنلک لا ہبریری: پتنه، 1999ء) صدیقی،اقتدار حسین، سر سید احمد خان کا تاریخی شعور، (شعبه تاریخ مسلم یونیورسٹی علی گڑھ،1987ء) صفدر، مجمد سر فراز خان، تفریخ الخواطر رد تنویر الخواطر، (اداره نشرواشاعت نفرة العلوم،1977ء) ظفر الدين، مولانا، قادري، حيات اعلى حضرت، (نعمانيه بلڈنگ: لاہور، 1992ء) ظفر چوہدری، ہندوستان کے لوگ (جنتا پبلیشر زلمیٹٹر، لاہور: طبع دوم، 2010ء) عبدالوحيد، خان، پينمبر آخرالزمال حضرت محمر مَنَاقِينَا كي شخصيت (انثر نيشنل پبليبيڻن ماؤس،رياض،2012ء)

عبيد الله سندهي، مولانا، برصغير ميں تحديد دين كي تاريخ، (رحيميه مطبوعات: لاہور، 2016ء) عثانی، قمر احمه، امام راشد شاه ولی الله محدث د بلوی، (فیر وز سنز لمیشیدٌ، لا هور، 1995ء) الغزالي، ابو حامد محمد بن محمد ، احباء العلوم (يرو گريسيو بک ار دو بازار لا هور ، 2005ء) الغزالي، ابوحامد محمد بن محمد ، المستصفى ، من علم الاصول ، (مؤسسة الرساليه بيروت ، 1997ء ) غلام حسين ذوالفقار، ظفر على خان (خيامان ادب لا مور، 1967ء) فاروقی، برھان احمد، ڈاکٹر ، قر آن اور مسلمانوں کے زندہ مسائل (ادارہ ثقافت اسلامیہ لاہور، 1989ء) فاروقی، ضاءالحن، فکر اسلامی کی تشکیل جدید (مکتبه رحمانیه، لا ہور، 2005ء) فتح محمد ملك، اقبال كافكري نظام اور تصوريا كستان (سنگ ميل پيبشر ز: لامور، 1997ء) القادري، محمد طاہر ، ڈاکٹر ، تعلیمات اسلام (منہاج القر آن پبلیشنز ، لاہور ، 2005ء) قاضى، حاويداحد، برصغير ميں فكر اسلامي (پروگريسو بک ڈيو، لاہور، 2001ء) قاضي البيضاوي، عمر بن عبد الله، انوار التنزيل واسر ارالتاويل، لبنان بير وت ( دارا لكتب العلميه ، 1408 هـ ) القرطبي، ابوعبد الله محمه بن احمه، الجامع الإحكام القر آن ( دارا لكتب المصريه ، القاهر ه، 1964ء ) القثيري، مسلم بن حجاج، الجامع الصحيح مسلم، ( داروالا حياءالثرات العربي، بيروت، 1407هـ) كاندهلوي،نورالحن راشد،حالات طبيب قاسم نانوتوي، (كاندهله: انڈيا، 2009ء) الكرماني، محمد بن،الكواكب،الدرى في شرح صيح بخارى،(داراحياءالتراث العربي، بيروت،1414 هـ) گجراتی،امام دین، مجموعه لیکچرز سر سیداحمد خان،(سر سیداکیڈ می:علی گڑھ،1993ء) گيلاني، مناظر احسن، حيات مولانا حكيم سيد بر كات احمد سيد، (بر كات اكيثه يمي، كراجي ، 2004ء) گيلاني، مناظر احسن، سواخ قاسمي (مكتبه دارالعلوم، ديوبند، 1955ء) لا ہوری، مفتی غلام سرور، خزینة الاصفیاء (فیاض کرمانی پبلشر زلا ہور، 2005ء) لطبيني، اعجاز انجم، ڈاکٹر، ڈاکٹر مسعو د احمد کی اد بی اور علمی خدمات، (ضیاءالاسلام: کر اچی، 2002ء) مبارك على، دُاكثر، برصغير مين مسلمان معاشر ه كاالميه، (ر نگارشات مزنگ رودُ: لا بهور، 1974ء) مبار کیوری، قاضی اطهر ، عرب وہند عهد رسالت میں ، (ندوۃ المصنیفین: دہلی ، 1962ء ) محبوب رضوی، سید، تاریخ دیوبند ( دارالا شاعت: کراچی، 1952ء) محبوب رضوی، سید، تاریخ دار العلوم دیوبند، (اداره اهتمام دار العلوم، دیوبند، 1993ء) محمد اقبال، علامه، بانگ درا، (ایجو کیشنل یک ماوس، علی گڑھ، 1996ء) محمد اقبال، علامه، اسلام کے سیاسی تصورات، (نفیس اکیڈ می، حیدر آباد: دکن، 1998ء)

محمر اقبال، علامه ، حاوید نامه ، (سنگ میل پیلیشرز، 1995ء) محد اقبال، علامه ، کلیات اقبال، (ایچو کیشن پیاشنگ ماوس، د ،لمی ، 2014ء) محد اقبال، علامه، بال جبريل، (ایجو کیشنل یک ماؤس: علی گڑھ، 2009ء) محد اقبال، علامه، بانگ درا، (غلام علی سنز: لا ہور، 1973ء) محمد اقبال، علامه، مانگ درا، (ایجو کیشنل یک ماوس، مسلم یونیورسٹی مار کیٹ، علی گڑھ، 1955ء) محمد اكرام، شيخ، موج كوثر، (اداره ثقانت اسلاميه: لا هور، 2003ء) محمد امين، امير على كي حيات وكر دار (ساهتيه پيلشير: دېلي، 1998ء) مجرطيب، مولانا، قاري، روداد دار العلوم ديوبند، (رمز اهتمام دارالعلوم ديوبند، 1988ء) محمد على، چوہدري، ظهور پاکستان، (مکتبه کاروان: لاہور، 1988ء) محمر عمر دراز، دولت پرویز (النورپبلشر ز:لا هور،1992ء) محر مصطفی رضاخان، الطاری الد اری لھفوات عبد الباری،،رضاا کیڈمی: دہلی،1974ء) محر ممال، سید، مولانا، علمائے حق (امر ویہ گیٹ: مراد آباد، 2000ء) محرمیاں،سیر،، تحریک شیخ الهند، (مکتبه رشیدیه، 2001ء) محر حميد الله، ڈاکٹر ، خطبات بہاولیور ، (اسلامیہ یونیورسٹی ، بہاولیور 1407ھ) محمد عثمان، پر وفیسر ، فکر اسلامی کی تشکیل نو (سنگ میل پبلیکیشنر، 1975ء) مد ہولی، عبد الغفار، جامعہ کی کہانی، ( قومی کونسل برائے فروغ اردوزیان: نئی دہلی، 1953ء) مدنی، حسین احمد، مولانا، نقش حیات، (دار الاشاعت: کراچی، 1979ء) مدنی، حسین احمه، مولانا، تحریک ریشمی رومال، (مکتبه محمودیه کریم بارک، لا هور، 1993ء) مصباحی، محمدیسین اختر،امام احمد رضابریلوی ارباب علم و دانش کی نظر میں، (رضاا کیڈ می:اعظم گڑھ،1977ء) ملاجيون، شيخ احمد ابي سعد، نور الانوار شرح رسالة المنار، ( دارالفاورق، عمان، الاردن، 1420 هـ) مليح آبادي، آزاد کي کهاني ( دارالمصنفين: اعظم گڙھ، 1978ء) منور حسين، ملفو ظات امير ملت، (مكتبه اسلاميه: لا مور، 1976ء) منيري، شرف الدين احمه يجيًّا، مخدوم، مكتوبات صدى (اورينثل پبلك لا ئبريري پينه ،انڈيا: 1969ء) مهر، غلام رسول، سيد سر گزشت مجامد بن (شيخ غلام على ايند سنز: لا ہور، 1975ء) مودودی،سیدابواعلی،مولانا، تجدیداحیائے دین (مکتبه جماعت اسلامی دارالسلام جمال بور، پیٹمان کوٹ، 1961ء) مو دودي، سيد ابواعلي، مولانا، تفهيم القرآن (اداره ترجمان القرآن: لا بهور، 2005ء)

مو دو دی، سد ابواعلی، مولانا، خلافت وملوکیت (اسلامیک پبلیکیشنز: لا هور، 1966ء) مو دودی، سد ابواعلی، مولانا، دینیات (مکتبه جماعت اسلامی: لا مور، 1951ء) مو دودی، سید ابواعلی، مولانا، اسلامی تہذیب اور اس کے اصول ومبادی (مکتیہ جماعت اسلامی: لاہور، 1955ء) مو دودی، سید ابواعلی، مولانا، اسلامی تہذیب کے اصول میادی، (اسلامک پبلیشر زلمیٹڈ: لاہور، 1955ء) مو دو دی، سید ابواعلی، مولانا، تحریک آزادی بهند اور مسلمان (اسلامک پیبلیشر زشاه عالم مارکیٹ: لا ہور، 1958ء) مو دو دی، سید ابواعلی ، مولانا، جهاد فی الاسلام ( دار المصنفین ، علی گڑھ ، 1976ء ) مو دو دی، سد ابواعلی، مولانا، مسلمان اور موجو ده ساسی کشکش (اداره ترجمان القر آن: پیچیان کوپ، 1956ء) مولوي، محمد حسين، الملفوظ، (حسيني پريس بريلي)، 1956ء) ميٹر تھی،عاشق الٰبی، تذکرة الرشید، (کتب خانه، اشاعت العلوم: سہارن پور،1997ء) ناصر، نصير احمد، ڈاکٹر، اسلامی ثقافت، (مکتبه رحمانیه اردوبازار، لاہور، 1980ء) نانوتوی، محد یعقوب، مولانا، سوانح عمری مولانامحمد قاسم، (مطبع مجتبائی: د ہلی، 1976ء) ندوی،الوالحن علی، تاریخ دعوت وعزیمت (مکتبه اسلام اردوبازار،لا هور،1999ء) ندوى،الوالحسن على، سير ت سيداحمد شهبيد (مجلس تحقيقات ونشريات اسلام: لكھنو،1986ء) ندوی، مسعود عالم، مولانا، برصغیر ہندو پاکستان میں اسلامی تحریک کی تاریخ (اسلامک پبلیشرز، لاہور، 1972ء) ندوی، مسعود عالم، مولانا، ہندوستان کی پہلی اسلامی تحریک، (مکتبہ ملیہ اردوبازار: راولینڈی، 1994ء) ندوی، محمود حسن، سید، تذکره حضرت مولاناحسین احمد مدنی، (سیداحد شهیدا کیڈ می:بریلی، 1986ء) ندوى، ابوالحين، سير، سير ت سير شهيد، (مكتبه اسلام لكهنئو، 1968ء) ندوی،ابوالحن،سید،اسلامی تهذیب و ثقافت ( دعوة اکیڈ می بین الا قوامی یونیورسٹی،اسلام آباد 1998ء) ندوى، ابوالحسن، سيد، نكمله نزعة الخواطر وبهجة المائع والنوظر ،لعبد الحي الحسيني ( دار ابن حزم ، بيروت، 1991ء ) ندوى، ابوالحن، سيد، نزهته الخواطر وبحة المسامع والنواظر، (مقبول اكيُّر مي: لا بهور، 1976ء) ندوى، سير سليمان، حيات شلى ( دارالمصنفين شلى اكبدّى ، 1997ء ) ندوی، سید سلیمان، عرب وہند کے تعلقات، ( درالمصفین ، اعظم گڑھ ، 1974ء ) ندوى، محمد فنهيم اختر، فقه اسلامي تعارف اورتاريخ (مكتبه قاسم العلوم: لاهور، 2004ء) نذير، نيازي، سير، تشكيل جديد الهيات الاسلاميه، (اسلامك بك سنشر، د بلي، 1986ء) نصر،سيد حسين، جديد د نياميں روايتی اسلام (ادارہ ثقافت اسلاميه ،لاہور،1992ء) نظامی، خلیق احمه، مکتوبات: شاه ولی الله، (علی گڑھ مسلم یونیورسٹی)، 1978ء) نظای، خلیق احمد، سرسید کی فکر اور عصر جدید کے نقاضے، (انجمن ترتی اردونئی دہلی، 1993ء)
نظامی، خلیق احمد، شاہ ولی اللہ اور اٹھار ہویں صدی کی سیاست (مکتبہ رحمانیہ اردوبازار: لاہور، 1951ء)
نعمانی، شبلی، مولانا، الفاروق (دار الاشاعت: کراچی، 1992ء)
نعمانی، شبلی، مولانا، سیر قالنی مشاہلی اللہ مشاہلی اعظم گڑھ، 1999ء)
نعمانی، شبلی، مولانا، علم الکلام، (ادارہ دار المصنفین، اعظم گڑھ، 1999ء)
نعمانی، شبلی، مولانا، علم الکلام، (ادارہ دار المصنفین: اعظم گڑھ، 1993ء)
نعمانی، شبلی، مولانا، الغز الی (دار المصنفین شبلی اکیڈ می: اعظم گڑھ، 1978ء)
نعمانی، شبلی، مولانا، الغز الی (دار المصنفین شبلی اکیڈ می: اعظم گڑھ، 1988ء)
نعمانی، شبلی، مولانا، مقالات شبلی (دار المصنفین اعظم گڑھ، 1986ء)
نعمانی، شبلی، مولانا، مقالات شبلی (دار المصنفین اعظم گڑھ، 1986ء)
نیزی، شبلی، مولانا، مقالات شبلی (دار المصنفین اعظم گڑھ، 1986ء)
نیزی، شبلی، مولانا، مقالات شبلی (دار المصنفین اعظم گڑھ، 1986ء)
نیزی، شبلی، مولانا، مقالات شبلی دار المصنفین اعظم گڑھ، 1980ء)
دیازی، شبلی، شبلی، المولانا، مقالات شبلی، کشف المحبوب، (اسلامک بک فاونڈیش کا لاہور، 1985ء)
دی اللہ، شاہ، ازالہ الخفاء عن خلافۃ الخلفاء (دار القلم: دمشق 1998ء)
دی اللہ، شاہ، ازالہ الخفاء عن خلافۃ الخلفاء (دار القلم: دمشق 1998ء)
دی اللہ، شاہ، ازالہ الخفاء عن خلافۃ الخلفاء (دار القلم: دمشق 1998ء)

- Ameer Ali, Syed, (1902) The Spirt of Islam (Published by forgotten Boblesk Ergod.
- Brown, The Darvashes, (1997) In Islam's Muslim Rules in India, Muqtadira Islamrabad.
- Dani, Ahmed Hasan:ed:(1975)Proceeding of The first congress of Pakistan, History & Culture Unversit of Islamabad·
- Gopal, Ram Indian Muslim. A Political History (Lahore book traders)
- <a href="https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english-arabic/renovation">https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english-arabic/renovation</a> date: 10 Oct. 2023
- Iqbal, Muhammad, Dr, The Recontstuction of Religios Thought in Islam, (Institute of Islamic Culture)
- Molvi, chiragh Ali, Perposed Political, Legal and Social reforms undere Moslem Rule
- Nadvi, Abul Hassan, Saviors of Islamic Spirit, Volume, iv, Hakimul-Islam Shah Waliullah (Academy of Islamic Research & PublicityNadw: India

- Oxford English, *Dictionary, Oxford University Press*, Krachi, Pakistan 2013
- Shah Wiliullah Dehlvi,(2005) *Izalat-ul-khufa (Qadimi Kutbkhana : Karachi)*,
- The Oxford English Dictionary, 2nd Edition, Oxford Press 1989
- W.W. Hunter, *The Indian Musalmans* (1-e)
- William Wilson Hunter, (1876) *The Indian mustin Musalmans* (SANI. H. PANHWAR (Truber and company: London).