# حسن معاشر ت سے انحراف کی وجوہات اور تدارک (صححین کی کتاب الادب کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ)

مقاله نگار کلیم الله



فیکلی آف سوشل سائنسز نیشنل بونیورسٹی آف ماڈرن لینگو یجز، اسلام آباد ایریل، 2022ء

# حسن معاشرت سے انحراف کی وجوہات اور تدارک

(صحیحین کی کتابالادب کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ)

مقاليه نگار

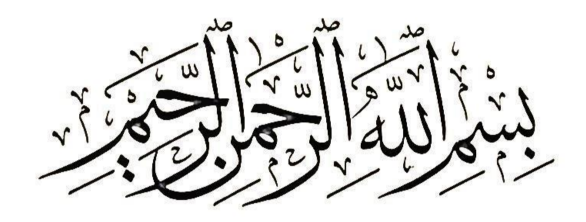
كليم الله

ایم اے (پنجاب یونیورسٹی) لاہور،۲۰۱۹

یہ مقالہ ایم فل علوم اسلامیہ کی جزوی تکمیل کے لیے پیش کیا گیاہے۔



فیکلی آف سوشل سائنسز نیشنل یونیورسٹی آف ماڈرن لینگو یجز، اسلام آباد ©کلیم اللد، 2022ء



## فيكلى آف سوشل سائنسز

## نيشنل يونيور سٹی آف ماڈرن لینگو یجز،اسلام آباد

منظوري فارم برائے مقالہ ود فاع مقالہ

زیر دستخطی تصدیق کرتے ہیں کہ انہوں نے مندر جہ ذیل مقالہ پڑھااور مقالہ کے دفاع کو جانچاہے، وہ مجموعی طور پرامتحانی کار کر دگی سے مطمئن ہیں اور فیکلٹی آف سوشل سائنسسز کواس مقالہ کی منظوری کی سفارش کرتے ہیں۔

مقاله بعنوان: حسن معاشرت سے انحراف کی وجوہات اور تدارک رصححین کی کتاب الادب کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ)

Reasons behind non-compliance with social values and their redressal (Analytical study in the context of Saheehain's Kitaab ul Adaab)

| نام ڈ گری:<br>نام مقالہ نگار:                                                      | ایم فل علوم اسلامی <u>ه</u><br>کلیم الله رجسٹریش نمبر | il/IS /F18-1640            |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------|
| <b>ڈاکٹر سید محمد شاہد ترمذی</b><br>(نگران مقالہ)                                  |                                                       | د ستخط نگران مقاله         |
| <b>ڈاکٹر نور حیات خان</b><br>(صدر، شعبہ علوم اسلامیہ)                              |                                                       | د ستخط صدر شعبه            |
| <b>پروفیسر ڈاکٹرخالد سلطان</b><br>(ڈین <sup>فیکل</sup> ٹی آف سوشل سا <sup>نڈ</sup> | <br>ئنسسز)                                            |                            |
| <b>بریگیڈیرسیدنادر علی</b><br>(ڈائریکٹر جنزل، نمل)                                 | <del></del>                                           | د ستخط ڈائر یکٹر جنرل، نمل |
| تارخ:                                                                              |                                                       |                            |

### حلف نامه فارم

### (Candidate declaration form)

میں کلیم اللہ ولد: سعیداحم رول نمبر: MP-F18-IS-411 رجسٹریشن نمبر: MPhil/IS /F18-1640

طالب علم ایم فل علوم اسلامیه، شعبه علوم اسلامیه، نیشنل یو نیورسٹی آف ماڈرن لینگو یجز (نمل) اسلام آباد حلفاً قرار کرتا مول که مقاله بعنوان: حسن معاشرت سے انحراف کی وجو ہات اور تدارک (صحیحین کی کتاب الادب کی روشنی میں تجزیاتی مطالعه)

Husn e Muasharat Say Inhiraaf ki wujohat aur tadaruk

(Saheehain ki Kitaab ul Adaab ki roshni may Tajzeyati Mutalah)

ایم فل علوم اسلامیہ کی ڈگری کی جزوی بھیل کے سلسلہ میں پیش کیا گیا ہے،اور فاکٹر سید محمد شاہد ترفدی کی گرانی میں تخریر کیا گیا ہے،اور افجا کے سلسلہ میں پیش کیا گیا ہے،اور جمع کرادیا گیا،نہ ہی پہلے سے شائع شدہ تحریر کیا گیا ہے،را قم الحروف کا اصل کام ہے،اوریہ کہ فد کورہ کام نہ تو کہیں اور جمع کرادیا گیا،نہ ہی پہلے سے شائع شدہ ہے اور نہ ہی مستقبل میں کسی بھی ڈگری کے حصول کے لئے کسی دوسری یونیورسٹی یاادارے میں میری طرف سے پیش کیا جائے گا۔

نام مقاله نگار: تخکیم الله

د ستخط مقاله نگار:

نيشنل يونيور سلى آف ما ڈرن لينگو يجزاسلام آباد

## ملخص مقاله (Abstract)

### Reasons behind non-compliance with social values and their redressal (Analytical study in the context of Saheehain's Kitaab ul Adaab)

Interaction creates a society. All human beings in a society are dependent on each other. The reason for this is that human rights are intertwined in the case of proper payment of these rights, the memories of man remain.

The research has been compiled in the light of two books of hadith,

(Sahih Al-Bukhari and Sahih Muslim's Kitab Al-Adab). The hadith which are related to good manners have been collected from these books. And by making different chapters, the relevant hadiths have been mentioned under these chapters. Some hadith mention deviations from various aspects of good manners, while some point out the reasons for these deviations.

Similarly, in some hadith, it is encouraged to adopt good manners by bringing good qualities. If we try to adopt these virtues, we can avoid the disadvantages of deviating from society. The reasons and characteristics mentioned in the hadiths are related to the present situation.

In the light of the famous *Shuroohaat* of Sahih Al-Bukhari and Sahih Muslim, the possible ways to avoid all these defects have been highlighted.

Qualitative and descriptive method has been applied in this research. After literature review this research that there are effects of good manners on human society including obedience to Allah and His Messenger, unity of human race, unity of thoughts, establishment of peace, justice, equality and dignity of Human is involved. Due to their negligence, the society lacks good manners.

| فهرست عنوانات |                                                                                       |          |  |  |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------|----------|--|--|
| صفحه نمبر     | عنوان                                                                                 | نمبر شار |  |  |
| Iv            | منظوری فارم برائے مقالہ (Thesis acceptance form)                                      | .1       |  |  |
| V             | حلف نامه فارم (Declaration)                                                           | .2       |  |  |
| Vi            | ملخص مقاله(Abstract)                                                                  | .3       |  |  |
| Vii           | فهرست عنوانات (Table of contents)                                                     | .4       |  |  |
| IX            | اظہار تشکر (A word of thanks)                                                         | .5       |  |  |
| X             | انتساب(Dedication)                                                                    | .6       |  |  |
| XI            | مقدمه                                                                                 | .7       |  |  |
| 17            | باب اول: حسن معاشرت، تعارف، اسلامی تعلیمات اور دائره کار                              | .8       |  |  |
| 18            | فصل اول : حسن معاشر ت کامعنی اور مفہوم                                                | .9       |  |  |
| 26            | فصل دوم : حسن معاثر ت کادائره کار                                                     | .10      |  |  |
| 41            | فصل سوم : حسن معاشر ت کے اثرات                                                        | .11      |  |  |
| 48            | باب دوم: کتاب الادب کی روشنی میں انفراد ی اخلاقیات اور حسن معاشرت                     | .12      |  |  |
| 49            | فصل اول: الله اور اس کے رسول طرفی ایٹی سے تعلق اور حسن معاشر ت                        | .13      |  |  |
| 55            | فصل د وم: انفراد ی اخلاق حمیده اور حسن معاشر ت                                        | .14      |  |  |
| 87            | فصل سوم:ا نفرادی اخلاق ر ذیله اور تدارک                                               | .15      |  |  |
| 108           | باب سوم: بچوں، والدین اور پڑوسیوں سے حسن معاشر ت اور انحراف کی وجوہات                 | .16      |  |  |
| 109           | فصل اول: بچوں اور ماتحتوں کے ساتھ <sup>حس</sup> ن معاشر تے سے انحر ا <b>ف ا</b> ور حل | .17      |  |  |
| 120           | فصل دوم: والدین سے حسن معاشر ت میں انحراف کی وجوہات اور حل                            | .18      |  |  |
| 126           | فصل سوم:برِّ وسیوں کے ساتھ حسن معاشر تے سے انحراف کی وجوہات اور حل                    | .19      |  |  |
| 132           | باب چہارم: صله رحمی، رفاه عامه اور غیر مسلموں سے حسن معاشر ت سے انحراف                | .20      |  |  |

|     | اوروجوہات                                                     |     |
|-----|---------------------------------------------------------------|-----|
| 133 | فصل اول: صله رحمی سے انحراف کی وجوہات اور حل                  | .21 |
| 140 | فصل دوم: رفاه عامه سے انحراف کی وجوہات اور حل                 | .22 |
| 146 | فصل سوم: غیر مسلموں سے حسن معاشر ت سے انحراف کی وجوہات اور حل | .23 |
| 151 | خلاصه بحث                                                     | .24 |
| 154 | تائج                                                          | .25 |
| 155 | سفار شات                                                      | .26 |
| 157 | فهرست آیات                                                    | .27 |
| 160 | فهرست احاديث                                                  | .28 |
| 168 | فهرست اصطلاحات                                                | .29 |
| 169 | فهرست اعلام                                                   | .30 |
| 170 | فهرست اماكن                                                   | .31 |
| 171 | مصادرومراجع                                                   | .32 |

## اظهار تشكر (A Word of Thanks)

سب سے پہلے اللہ رب العزت کا شکر گزار ہوں جس کی توفیق سے سر کار دوعالم طبَّ اللّٰہ کی سیرت کے ایک پہلو پر چند الفاظ لکھنے کے قابل ہوا۔

میرے شکریے کے سب سے زیادہ مستحق مقالے کے نگران استاد محترم ڈاکٹر سید محمد شاہد ترمذی صاحب ہیں۔آپ ایک محقق اور قابل استاد ہونے کے ساتھ ساتھ شحقیق میں معاون اور مجھ جیسے طالب علم کے شفیق ہیں جنہوں نے ہر مشکل گھڑی میں لڑ کھڑاتے قد موں کو سہاراد یا اور مکمل رہنمائی کی۔میری بہت خوش قشمتی ہے کہ مجھے ان جیسے استاد کی رہنمائی میسر رہی۔اور نمل یونیور سٹی کے میرے قابل قدر و قابل عزت اساتذہ کرام جنہوں نے اس مقالہ کی شکیل میں میری بہترین رہنمائی اور حوصلہ افنرائی کی۔

میں الندوہ لا ئبیریری کے صدر جناب مفتی سعید خان صاحب ، ناظم جناب ندیم اقبال صاحب ، اور دیگر لائیبری عمله کا ممنون ہوں کہ انہوں نے کتب کی فراہمی میں حتی الامکان مدد کی اللہ پاک ان کی کاوشش کو اپنی بارگاہ میں مقبول فرمائے ۔ کتب کی فراہمی میں الندوہ لائیبریری ، سینٹر ل لائیبریری ، ڈاکٹر حمید اللہ لائیبریری بالخصوص نیشنل یو نیورسٹی افساڈرن لینگو نجز کے سٹاف کا بے حد مشکور ہوں جنہوں نے مطلوبہ کتب کو ہاسانی فراہم کیا۔

آخر میں اپنے بہن بھائیوں کامشکور ہوں جو ہمہ وقت جانی اور مالی قربانی کے لیے تیار رہے اور مشکلات میں لڑ کھڑاتے ہوئے قد موں کوسہارادیااور اللّٰدر بالعزت کی مددسے علوم اسلامیہ کے حصول کے لیے تیار کیا۔

فجزاهم الله احسن الجزاء

كليم الله

اليم فل علوم إسلاميه

# انتساب

والدمحترم کے نام (جنہوں نے اپنی آرزوں کو قربان کر کے مجھے اس لا ئق بنایا) والدہ مرحومہ کے نام (جوزندہ تھیں تومیں بھی زندہ تھا)

### مقدمه

### موضوع شخقین کا تعارف: (introduction to the topic)

معاشر ہافراد کی ایک جماعت کو کہا جاتا ہے جن کی ضرور یات زندگی میں ایک دوسر ہے ہے مشتر کہ روابط موجود ہوں۔ فرد معاشر ہے کا بنیاد کی رکن ہے۔ مختلف افراد مل کرایک معاشر ہ تشکیل دیتے ہیں اور وہ معاشر ہاں کی پہچان بن جاتا ہے۔ اسلام نے معاشر سے کیلئے اصول وضع کیے ہیں ان اصولوں کی پاسداری ایک بہترین معاشر سے کی تشکیل کا سبب بنتی ہے ، جبکہ ان اصول کی خلاف ورزی معاشر سے میں بگاڑ اور گراوٹ کا بسبب بنتی ہے۔

لفظ معاشرہ کا اطلاق کسی ایک مذہب یا قوم کے لوگوں پر نہیں ہوتا بلکہ کسی بھی علاقے میں رہنے والے افراد کا تعلق اگرچہ ان کا تعلق مختلف مذاہب اور اقوام سے ہو، اکٹھار ہنا بھی ایک معاشرہ تشکیل دیتا ہے۔ کسی بھی انسانی معاشرے کے لئے ضروری اور بنیادی امریہ ہے کہ اس کے فرد کو مساوی انسان کا درجہ حاصل ہو، کمزور کو بھی وہی حقوق ملیں جو ایک طاقتور کو ملتے ہیں۔ کسی بھی کمزوری کی بناپر معاشرہ کے افراد کے در میان امتیازی سلوک معاشرے کی جڑوں کو کھو کھلا کر دیتا ہے۔

انسان اپنی طبیعت، ماحول اور اپنی خواہشات کی وجہ سے معاشرتی تشکیل کے لئے مجبور ہوااور اسلامی نقطہ نظر سے فطری منصوبہ کے مطابق انسان نے اجتماعیت اختیار کی۔انسان چونکہ مدنی الطبع ہے اور اس میں مل جل کر زندگی بسر کرنے کا فطری رجحان ہے اپنی ضرورت کو پور اکرنے کے لیے وہ دوسروں کامختاج ہے۔

آج انسان مادی طور پر بہت ترقی یافتہ ہو گیا ہر قسم کی پر سکون اور آسائش کی زندگی گزار رہاہے، لیکن اس طرح کی کوشش میں وہ مادہ پر ست بن گیا۔ دین سے دور ہو گیا اور دین بیزار ہو گیا۔ اپنی حقیقت کو بھول گیادین اسلام سے تعلق کمزور ہو گیا۔ ہر قسم کی آسائش کے ہوتے ہوئے مسلمان پستی کی طرف چلا گیا، جو حیثیت سوسال پہلے مسلمان کو دی جاتی تھی وہ حیثیت نہیں دی جارہی۔ باطن کا یہ عالم ہے کہ بے سکونی اور پریشانی پیچھا نہیں چھوڑ رہی، اور ظاہری طور پر مسلمانوں نے اپنے عادات واطوار ترک کردیے تو باطنی ہے سکونی نے ان کو گھیر لیا اور ظاہری و باطنی نقصان میں مبتلا ہو گیا۔

جب بے سکونی اور بے چینی بڑھتی ہے توانسان کی فطرت یہ ہے کہ وہ سکون کی طرف آنا چاہتا ہے تواس صورت حال میں ہماری یہ ذمہ داری بنتی ہے کہ ہم مسلمانوں کو کامل اور مکمل نطام حیات دیں۔

اسلامی معاشرہ کا قیام اعلان نبوت کے ساتھ ہی ہو گیا تھالیکن اس کی عملی تصویر رسول کریم طرق ایلیم کے مدینہ کے قیام کے بعد نظر آتی ہے۔اسلام دین فطرت ہے اور اس نے انسان کو اجتماعی شعور دیا ہے۔اسلام رنگ،نسل اور

زبان جیسے اختلاف کی بنیادوں کو غیر فطری قرار دیتا ہے۔انسان کی پہلی اجتماعی اکائی اس کا خاندان ہے اس میں میاں بیوی،والدین اوراولاد شامل ہیں اس کے علاوہ رشتہ دار ہمسائے اور پھر عام انسانی برادری انسانی معاشر ہ میں شامل ہے۔

### ضر ورت واہمیت ( Significance of Study )

اسلام ایک دین فطرت ہے اور یہ زندگی کے ہر شعبے میں ہماری رہنمائی کرتا ہے چاہے وہ سیاست، تجارت، معاشرت یا مساوات ہو، اسی فطری دین ہونے کی وجہ سے اس نے انسان کے اجتماعی شعور کو ملحوظِ خاطر رکھا ہے۔ عام انسانوں کے میل جول اور اجتماعیت کو تسلیم کرنے کے ساتھ ساتھ اجتماعیت کو تقویت دینے میں معاونت اور مدد بھی کرتاہے اور اس کو فطری اصول دیتا ہے۔ اس کے لئے اچھی بنیاد فراہم کرتاہے اور ایسے عوامل کو ختم کرنے کا درس دیتا ہے جو اسے ختم کرنے یااس میں بگاڑ پیدا کرنے کا سبب بنتے ہیں۔

اسلام انفرادیت کوختم کرکے اجھا عی زندگی کی کوشش کی دعوت دیتا ہے اور اس کی حوصلہ افٹر انی کرتا ہے۔ اس

کے لیے قوانین فراہم کرتا ہے اور مفید اور غیر مفید اجھاعات میں تمیز کرکے اس کے لیے حدود وقیود کا تعین کرتا ہے۔
معاشرت انسان کی فطری ضرورت ہے۔ خالق نے انسان کو محض فرد کی حیثیت سے پیدا نہیں کیا بلکہ اجھا عی
زندگی کے لیے پیدا کیا۔ انسان اپنے عمل کا انفرادی طور پر ذمہ دار ہے لیکن اللہ نے انسان کو خاندان کا ایک فرد بنایا، قبا کلی
زندگی کا شعور بخشا، بستیاں بنانے اور تدن تخلیق کرنے کا سلیقہ بنایا، یہ سب پچھ ربانی مہر بانی کی وجہ سے ہو کہ
اجھاعیت پر زور دیتا ہے۔

اجتاعیت کی تشکیل، قوموں کا وجود، معاشر وں اور سلطنتوں کی تنظیم انسان کے اسی فطری شعور کا حصہ ہے جواللہ نے اسے بخشا ہے۔ انسان کی تمنائیں اور آرز وئیں اس کی شخصیت کا اہم پہلو ہے اور اجتماعی زندگی اس کی فطرت کی آواز ہے اللہ تعالی نے بچھ اصول بتائے اور طریقے سکھائے اور انسان نے اتباع اور انجر اف کے مطابق اپنے لئے راہیں متعین کیں۔ قرآن کریم نے رشتوں، جماعتوں کے تشخص کو حکم خداوندی کہا ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی کی ارادہ اور مشیت کے مطابق انسان خاندان کے ادارے کی تنظیم کرے اور گروہوں کی شکل دیتے ہوئے ایک معاشرہ قائم کرے۔ اس کے ساتھ ساتھ حکم الی کے تحت معاشرہ کے معاشرہ کی مقاصد کی شکیل، انسانی صلاحیتوں کا اس میں استعال، خدمت کا جذبہ اور ضروریات زندگی کی شکیل اور قیام امن بنیادیں ہیں جن کی اہمیت وافادیت تسلیم شدہ ہے اور اس سے کوئی ازکار نہیں کر سکتا۔

## منهج تحقيق (Research Method)

- مقاله ہذامیں تجزیاتی منہج تحقیق اپنایا گیاہے۔
- یونیورسٹی کا طے شدہ فارمیٹ مد نظرر کھا گیاہے۔

- مقالہ کی تکمیل کے لیے بنیادی مصادر کا استعمال کیا گیا ہے تاہم بوقت ضرورت ثانوی مصادر سے بھی استفاہ کیا گیا ہے۔
- مقالہ ہذا کی بیمیل کے لیے مختلف ویب سائیٹس، محدث ڈاٹ کام، مکتبہ وقفیہ، مکتبہ نور، مکتبہ شاملہ مکتبہ جبریل، وکی پیڈیاوغیرہ سے مددلی گئی ہے۔

## مقاصد شحقیق (Objective of the study)

- حسن معاشرت کے نبوی اصولوں کے مطابق معاشر تی رویوں کا جائزہ لینا
- حسن معاشرت سے متعلق بنیادی اسلامی تعلیمات سے انحراف کی وجوہات بیان کرنا۔
  - صحیحین کی کتاب الادب کے تناظر میں معاشر تی خرابیوں کاتدار ک پیش کرنا۔

## (research questions) سوالات تحقيق

- حسن معاشرت سے کیامراد ہے؟اس کادائرہ کار کیاہے؟
- صحیحین کی کتاب الادب کی روشنی میں بیان کردہ نبوی تعلیمات سے عہد حاضر میں کس طرح استفادہ ممکن ہے؟
  - حسن معاشرت سے انسان کی انفرادی اور اجتماعی زندگی پر کس طرح کے اثرات مرتب ہوتے ہیں؟

### بیان مسکلہ (Statement of the problem)

موضوع تحقیق کابنیادی مسئلہ حسن معاشرت سے دوری کی وجوہات صحیحین کی روشنی میں بیان کرنااوران وجوہات کے ممکنہ تدارک کوشر وحاتِ صحیحین کی روشنی میں بیان کرنا۔

# موضوع تحقیق سے متعلق سابقہ کام کا جائزہ: ( literature review )

### مقاله حات:

• عهد نبوی میں صحابیات کی معاشرتی سر گرمیاں ، مقاله نگار: روبینه صفدر ، نگران مقاله: ڈاکٹر محمد اسحاق قریشی، علامہ اقبال اوپن یونیورسٹی اسلام آباد

مقالہ ہذامیں اسلام سے قبل عور توں کا معاشر تی کردار ، اسی طرح اسلام کے عور توں کے رویہ عور توں کے کردار ، اسی طرح اسلام کے عور توں کے رویہ عور توں کے کردار کے بارے میں بات کی گئے ہے دار کے بارے میں اسلامی تعلیمات اور عہد نبوی میں صحابیات کے معاشر تی شرکت ، خوا تین اور حصول علم ، سماجی اور معاشر تی تقریبات میں صحابیات کی شرکت ، گھریلو تقریبات ، گھریلومشاغل وغیرہ کے بارے میں بحث کی گئی ہے معاشر تی تقریبات میں صحابیات کی شرکت ، گھریلو تقریبات ، گھریلومشاغل وغیرہ کے بارے میں بحث کی گئی ہے

• معاشر تی روبوں کی تشکیل میں دینی مدارس کے نظام تعلیم کا کر دار ، مقالہ نگار: محمد اقبال خان ، بہاؤالدین زکریایونیورسٹی

مقالہ ہذامیں دینی مدارس کے معاشر تی رویوں کی تشکیل کے بارے میں بات کی گئی ہے ، معاشر تی رویوں کو پروان چڑھانے میں دینی مدارس کا کردار کیا ہے اساتذہ کیا کر وار ادا کر رہے ہیں ،اس میں طلبا کا کر دار کیا ہے اور اس کر دارکی وجہ سے معاشرے میں کیا بہتری آئی ہے مقالہ ہذامیں اس معاملے کو بہت عمد گی سے بیان کیا گیا ہے۔

• مسلم معاشر بر مغربی تهذیب کے اثرات اور ان کا انسداد، مقاله نگار، مسرت کریم، ادرار وعلوم اسلامیه پنجاب یونیورسٹی، پنجاب، پاکستان

اس مقالہ میں مسلم معاشر سے پر مغربی تہذیب کے اثرات کے بارے میں بات کی گئی ہے مغربی تہذیب کے مسلم معاش، معاشرت، اور ساج پر کیااثرات مرتب ہوئے ہیں ،ان اثرات کاانسداد قرآن وسنت کی روشنی میں مختصر بیان کیا گیا ہے۔

• رسول الله طلَّ الله على معاشر تى زندگى مقاله نگار: بشرى تحسين ، شعبه علوم اسلامى ، اسلاميه يونيورسى، بهاولپور، پنجاب، پاكستان

اس مقالے میں آپ طبی آیہ کی معاشرتی زندگی کے بارے میں بیان کیا گیا ہے آپ طبی آیہ کم معاشرتی طرز عمل کیا تھا گھریلومعاملات میں ان کاطرز عمل کیا تھا۔

اسلامی اور مهند و معاشره: موازنه اور تنقیدی جائزه، مقاله نگار محمد ار شد، نمل یونیور سٹی اسلام آباد

مقالہ ہذامیں اسلامی اور ہندو معاشرے کا موازنہ کیا گیاہے اس مقالہ میں ایک تو تنقیدی جائزہ ہے اور دوسرایہ کہ اسلام کاہندومذہب کے ساتھ تقابل اور موازنہ کیا گیاہے۔

### تصانيف

- **اسلامي آواب معاشرت** (مصنف: حافظ صلاح الدين يوسف، ناشر دارالسلام لا هور)
  - **آداب المعاشرت** (مصنف: مولانااشر ف على تقانويٌ، مكتبه دارالفلاح)
  - اسلام کامعاشر تی نظام (مصنف: ڈاکٹر خالد علوی، الفیصل ناشر ان و تاجران کتب)
- اسلام کے معاشر تی آداب سورہ حجرات کی روشنی میں (مصنف: سید ابوالا علی مودودی)

## آر فيكلز

• مظاهر الرفق و اثراته في المجتمع الإسلامي (عظمي محمديونس، عبدالعزيز ميمن: جامعه مهران، جامشورو)

• اخلاقی اور رواد ار معاشرے کے قیام میں صوفیاکا کردار (ڈاکٹر سید باچاآغا: اسسٹنٹ پروفیسر گور نمنٹ ڈ گری کالج سریاب روڈ، کوئٹہ)

اس آرٹیکل میں صوفیا کرام کا معاشرے میں اخلاق اور رواداری کے فروغ میں کردار کو بیان کیا گیاہے مقالہ ہذا میں معاشرے میں اخلاق اور رواداری کے فروغ کو مطلقا بیان کیا گیاہے۔

Role and Impacts of Şufi Convents (Khanqa'i System) Towards Social Reformation: A Critical Review,

Asim Iqbal, Saiqa Gulnaz: Department of Islamic Studies, NUML, Islamabad, Pakistan.

#### Socialization for the knowledge society:

Alexander O. Karpov :Bauman Moscow State, Technical University, Moscow, Russia

### (Delimitations of the study) تحدیدکار

- اس مقالہ میں پاکتانی معاشرے میں حسن معاشرت سے انحراف کی وجوہات اور صحیحین کی کتاب الادب کے روشنی میں اس کاتدار ک اور حل پیش کیا جائے گا۔
- تحقیق کو متعین کرنے اور طوالت سے بیخ کو ملحوظ خاطر رکھ کراحادیث کی شرح اور تجزیہ کیلئے دو متعدن محدثین میں شبیر احمد متقدمین محدثین امام بدر الدین عین اور حافظ ابن حجر عسقلائی جبکہ متاخرین محدثین میں شبیر احمد عثائی، سعیداحمد پالن بوری اور مولانا سلیم الله خان کی شروحات کو خاص کیا گیا ہے۔

## ابواب وفصول کی تقسیم و ترتیب(Chapterization)

فصل سوم

حسن معاشرت، تعارف،اسلامی تعلیمات اور دائره کار باب اول فصل اول حسن معاشرت كامعنى اور مفهوم فصل د وم حسن معاشر ت كادائره كار حسن معاشر تے اثرات فصل سوم كتاب الادب كي روشني مين انفرادي اخلا قيات اور حسن معاشرت بابدوم فصل اول الله اوراس کے رسول ملتی البھرسے تعلق اور حسن معاشرت فصل د وم انفراد یاخلاق حمیدهاور حسن معاشرت انفراد یاخلاق ر ذیلیه اور تدارک فصل سوم بچوں، والدین اور بڑوسیوں سے حسن معاشر ت اور انحراف کی باب سوم فصل اول بچوں اور ماتحوّل کے ساتھ حسن معاشر ت سے انحر اف اور حل فصل د وم والدين سے حسن معاشرت ميں انحراف كى وجوہات اور حل یڑ وسیوں کے ساتھ حسن معاشر ت سے انحراف کی وجوہات اور حل فصل سوم صله رحی، رفاه عامه اور غیر مسلمول سے حسن معاشر ت سے انحراف اور وجوہات باب جہارم فصل اول صله رحمی سے انحراف کی وجوہات اور حل فصل دوم ر فاه عامه سے انحراف کی وجوہات اور حل

غیر مسلموں سے حسن معاشر ت سے انحراف کی وجوہات اور حل

# باب اول حسن معاشرت، تعارف،اسلامی تعلیمات اور دائره کار

فصل اول: حسن معاشرت كامعنى اور مفهوم

فصل دوم: حسن معاشرت كادائره كار

فصل سوم: حسن معاشرت کے اثرات

## بإباول

# حسن معاشرت، تعارف،اسلامی تعلیمات اور دائره کار

# فصل اول: معاشره كالمعنى اور مفهوم

قرآن کیم کی تعلیمات کے مطابق انسانیت کی ابتداء حضرت آدم سے ہوئی اسی طرح حضرت حوا کو حضرت آدم سے بیدا فرمایا، دونوں کچھ مدت کے لیے جنت میں رہے اور اس کے بعد زمین پر اتار دیے گیے۔دونوں نے دنیاوی زندگی کا آغاز کیا۔ان کی نسل زمین پر بڑھنی شروع ہوئی اور یہاں سے انسانی معاشر سے کی ابتداء ہوئی۔ار شاد باری تعالی ہے۔

{يَاأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا} 1 كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا}

### ترجمه:

''اے لوگو! اپنے رب سے ڈروجس نے تمہیں ایک جان سے پیدا کیا اور اسی میں سے اس کا جوڑا بنایا۔ اور ان دونوں سے بہت سے مردوعورت پھیلائے، اور اللہ سے ڈرتے رہوجس کا واسطہ دے کرتم ایک دوسرے سے سوال کرتے ہو، اور رشتوں کو بگاڑنے سے بچو۔ بے شک اللہ تم پر نگران ہے''۔2

قرآن کریم میں بیان کردہ انسانی زندگی کی ابتداء سے ملاجلا تصور دیگر الہامی مذاہب کی کتب میں بھی ملتا ہے: پہلے حضرت آدم کو پھر حضرت حواکو بنایا گیا۔

"Adam called his wife's name Eve because she was the mother of all living"<sup>3</sup>

حضرت آدم علیہ السلام نے اپنی بیوی کو حوا کہا کیو نکہ وہ تمام انسانیت کی ماں تھیں۔ آگے بڑھ کر خاندان، گروہوں، قبیلوں اور اقوام کے روپ میں ساگیا۔ جب زمین پر رہنے والے سارے

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>النساء: ا

<sup>2</sup> 2ارد و ترجمه قرآن عکیم، شیخ التفسیر حضرت مولانااحمد علی لا ہور گ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>The Bible, The Gideons international, London, 1971, timothy, ch-2, verse, 13

انسان ایک ماں باپ کی اولاد ہیں، تواس رشتہ انسانیت اور آدمیت کے لحاظ سے سب ایک ہوئے، لیکن زمین کے مختلف حصوں میں آباد ہونے کی وجہ سے ان کے در میان مختلف برادریاں قرابت داریاں اور حیثیتیں قائم ہو گئیں، چنانچہ وہی اولاد آدم مردعورت کی شکل میں کہیں شوہر بیوی کی حیثیت میں کہیں ماں باپ کہیں باپ بیٹی، بھائی بہن وغیرہ،اللہ تعالی نے برادریوں کا اختلاف برائے اصلاح کی تاکہ افراد کی شاخت اور تعارف حاصل ہوا گر برادریاں مختلف نہ ہوتیں تولا کھوں کروڑوں انسانوں میں ہم نام لوگوں کی شاخت مشکل ہو جاتی۔قران کریم اسی عظیم مصلحت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمانا ہے۔

{يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا} 1 لِتَعَارَفُوا}

### ترجمه:

''اے انسانو! ہم نے تم سب کو ایک ماں باپ کی اولاد بنایااور تم کو مختلف شاخوں خاندانوں اور برادر یوں میں بانٹا تاکہ تم ایک دوسرے کی شاخت کر سکو۔''

معاشرے کے ارتقاء اور وسعت کے ساتھ ساتھ انسان اپنے اصل اور بنیاد سے دور ہوتارہا۔ جب تک انسانی معاشرے میں اصول معاشرے میں اصول معاشرے میں اصول وضوابط کا پابند رہاوہ خوشحال اور کا میاب رہااور جب بھی انسانی معاشرے میں اصول وضوابط سے رو گردانی ہوئی تو معاشرے میں بگاڑ اور فسادنے جنم لیا۔ اس کا ہر گزیم مطلب نہیں ہے کہ اسلام کے پیش کر دہ نظام معاشرت میں کمی یاجدید معاشرہ کیلئے کوئی لائحہ عمل نہیں ہے بلکہ اس کا اصل سبب مسلمانوں کی عیش پرستی، تساہل اور قرآنی تعلیمات سے دوری ہے۔ ڈاکٹر محمد عبدہ کہتے ہیں۔

"ہمارادین ہمیں اپنے آباواجدادسے وراثت میں ملاہے۔کسی کے مسلمان ہونے کی وجہ صرف یہ ہوتی ہے کہ اس کاباپ مسلمان ہے "۔<sup>3</sup>

حقیقی اسلام شعوری ایمان ویقین کا نام ہے جب کہ آج کا مسلمان صرف ظاہری نام و نمود تک رہ گیا ہے۔ مسلمانوں کی اسی حالت کو دیکھ کر غیر مسلم مفکرین اسے اسلام کی ناکامی سے تعبیر کرتے ہیں۔اس صورت حال کے بارے میں جمال الدین افغانی آکہتے ہیں:

الحرات:13

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد عبدہ بن خیر اللہ مصر کے ایک قصبہ شرابیں میں پیدا ہوئے۔(1849ء-1905) جامعہ از ہرسے تعلیم حاصل کیا۔ متعدد کتب ور سائل تصنیف کیں جن میں تفسیر قرآن، شرح نج البلاغہ، رسالۃ التوحید وغیر ہزیادہ مشہور ہیں۔ مزید تفصیل کے لیے دیکھے محمد عبدہ، عباس محمد الموسرہ المصریہ العامہ، قاہرہ 1962

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد عبده ،الاسلام والنصرانية مع العلم المدنية ، (بيروت: دارالحدانيه -الطبعة الأولى 1903م)، ص: 150

'' مسلمانوں کی دگرگوں حالت نے یور پی اقوام اور اسلام کے در میان گہرے پر دے حائل کر دیے ہیں۔ اگر ہم یورپ کے آزادلوگوں کو اپنے دین کی دعوت دیناچاہیں تو ہمارے لیے ضروری ہے کہ پہلے ہم ان کو اس بات پر قائل کریں کہ ہم میں مسلمان ہیں کیونکہ وہ ہمیں قرآن کے آئینہ میں دیکھتے ہیں <sup>2</sup>۔''

### معاشره كالمعنى ومفهوم

علامه فیروز آبادی 3 کہتے ہیں: معاشرہ عربی لغت میں (ع ش ر) سے ماخوز ہے۔ "عاشرہ معاشرہ، وتعاشروا ... تخالطوا 4 جس کا معنی باہم مل جل کررہنا ہے۔

اس سے "معشر "کالفظ ہے۔معشر اس جماعت کو کہتے ہیں جس کے افراد کسی خاص مقصد کے لیے جمع ہوئے ہوں۔ جیسے معشر المسلمین اور معشر الجن والانس<sup>5</sup>وغیرہ۔

اسی طرح اس کے لیے مجتمع کالفظ بھی استعال کیاجاتا ہے جس کا مطلب جمع ہونے کی جگہ لیکن مجازی طور پر لوگوں کی اس جماعت پر بھی اس کا اطلاق ہوتا ہے جو خاص قوانین یا نظام کے پابند ہوتے ہیں جیسے "المجتمع القومی" اور "المجتمع الانسانی" <sup>6</sup>اس سے قومی اور انسانی سے پر افراد کی سوسائٹی مراد ہے۔

معاشرے کے لیے عربی میں جمع کے علاوہ اور الفاظ بھی مستعمل ہیں جیسا کہ ابن خلدون نے "عمران" کی اصطلاح استعمال کیا ہے۔ آپ نے مقدمہ کے ابتدائی باب میں انسان کے معاشر تی احوال کا ذکر کرتے ہوئے اسے "الفصل فی العمران البشری" کماعنوان دیا ہے۔

<sup>1</sup> محمد جمال الدین بن صفدر (1838ء-1897ء) اسعد آباد ، افغانستان میں پیدا ہوئے۔ کابل ، مصر ، ہندوستان سے تعلیم حاصل کی ، آپ محمد عبدہ کے شاگر دوں میں سے تھے ، مصر میں انگریزوں کے خلاف دینی وسیاسی بیداری کی وجہ سے جلاوطن کیے گئے۔ ایک رسالہ عروة الوثقی شائع کیا۔ ترکی کے سلطان عبد الحمید کی دعوت پر وہاں گئے کیکن بعد میں قید کر دیے گئے اور وہی وفات پائی۔ (مزید تفصیل کے لیے دیکھیے جمال الدین افغانی ، محمد علی الموس المصرید العالمة ، قاہرہ 1987م)

<sup>2</sup> طبارة، عبدالفتاح طبارة، وح الدين من ضيق العلمانية الى سعة الأثنانية، (المركز الثقافي العربي: 2012م) ص: 767

<sup>3</sup> الفیروز آبادی، محمد بن یعقوب بن محمد، ابوطاهر ، مجدالدین الشیرازی (۸۲۷-۸۱۷) عربی ادب، لغت ، تفسیر اور حدیث میں بلند مقام رکھتے تھے آپ کثیر التصانیف ہیں اور لغت میں امام کا در جہ حاصل ہے۔ حصول علم کے لیے عراق ، مصر ، شام ، ہنداور روم کاسفر کیا۔ (ترجمة المولف، مقد مہ: القاموس الحیط)

<sup>4</sup> أبوطاهر ، مجد الدين الفيروز آبادي، القاموس المحيط ، ( مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة ، بيروت لبنان ، طبعة 1426 م) 44/1

<sup>5</sup> ابن منظور محمد بن مكرم، لسان العرب ( دار صادر بير وت الطبعة الأولى، 1408 م)-1988 م. مادة (ع ش ر )

<sup>6</sup> الأزدي، أبوالحن علي بن الحسن الثنائي، المنجد في اللغة ، (القاهرة: عالم الكتب، الطبعة الثانية، 1988م) ص: 101

<sup>7</sup> ابن خلدون، عبدالر حمن ابن خلدون، مقد مه ابن خلدون، (بيروت: داراحياالتراث العربي - لبنان 2001م) ص: 24

عمران کالغوی معنی ''آبادی''<sup>1</sup>ہےاوریہ''خراب''یعنی بربادی کی ضدہے۔ افراد کی جماعت، جمعیت خصوصاتر قی یافتہ سوسائٹی کو کہاجاتاہے۔

"الحضر خلاف البدوجعل ذلك اسما لشهادة مكان او انسان او غيره"2

شہر کی زندگی دیہاتی کی متضاد ہے۔ پھراس کو اسم قرار دیا گیا کسی انسان یاجگہ کی گواہی کے لیے اشاد باری تعالی ہے۔ {کُتِبَ عَلَیْکُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَکُمُ الْمُؤْتُ}

(تم پر فرض کردیا گیاہے جب تم میں سے کسی کوموت آجائے)

اردوز بان میں معاشرے کے لیے ''ساج، جماعت، سوسائٹی، ماحول، ببیت اجتماعی، تہذیب، تدن، اجتماعیہ '' معاشرہ عربی زبان کالفظ ہے اس کااصل مادہ ''ع شر'' ہے۔اس کا لغوی معنی ہے کہ کسی کے ساتھ مل کرر ہنااور کسی کاساتھی بن کر زندگی گزار نا''۔ <sup>5</sup>

''معاشرہ ، ساج ، سوسائی ، رفاقت ، لوگوں کا گروہ جو کسی مشتر کہ مقصد کے لیے باہم متحد ہو خصوصا ادبی ، سائنسی ،سیاسی ، فد ہبی ، فلاحی مقاصد باشاد مانی وغیرہ کے لیے ''<sup>6</sup> ''ہ پس میں مل جل کر زندگی گزار ناکسی کے ہمراہ عیش کرنا''<sup>7</sup>

''ایک ساتھ اجتماعی زندگی گزارنے کے لیے معاشر ہاور تعاشر (اس سے ''عشیر ہ''خاندان کے لیے اور ''معشر'' قبیلہ و گروہ کے لیے )مستعمل رہاہے''<sup>8</sup>

معاشرے کے لیے انگریزی میں لفظ ''سوسائٹی (socity) استعال کیا جاتا ہے۔ جو لاطینی زبان کے لفظ (cocicoud) سے ماخوز۔ سوسائٹی کے لفظی معنی ہیں۔ گروہ، قوم، جماعت مجلس، طرزندگی۔ 9 اسی طرح آکسفور ڈوکشنری میں ہے:

2 الأصفهاني، أبوالقاسم الحسين بن محمد ، المفردات في غريب القرآن ، (دمثق بيروت: دارالقلم ، الدارالشامية - الطبعة الأولى - 1412 هـ) ص: 335

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضا:529

<sup>3</sup> البقره: ١٨٠

<sup>4</sup> سر ہندی، وارث سر ہندی، قاموس متر ادفات (لاہور: اردوسائنس بورڈ، 1986)ص: 1173

<sup>5</sup> الأزدي، أبوالحن علي بن الحن الثنائي، المنجد في اللغة، ص: 507

<sup>6-</sup> حالى، ڈاکٹر جمیل حالی، قومی انگریزی اردولغت، (اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان، طبع دوم-1992ء،)،ص: 860

<sup>7</sup> د ہلوی، مولوی سیراحمد دہلوی، فرہنگ آصفیہ ، (لاہور: سنگ میل پبلیکیشنر طبع اول۔2002ء) 368/4

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> مخت*صر ار دودائر ه معار ف اسلاميه ، علم (عمر انيات)، دانش گاه پنجاب، لا بهور 1/14، 1997، ص: 387* 

<sup>9</sup>سر ہندی، دارث سر ہندی، علمی ار دولغت (لاہور: علمی کتب خانہ، کبیر سٹریٹ ارد و بازار طبع 1990م) 154

"The system or mode of life adopted by a body of individuals for the purpose of harmonious co-existence or for mutual benefits, defence, etc 1","

"Sociology is the systematic study of human behavior occurring in a social context. Two major influences are acknowledged to affect human social behavior: cultural factors such as values and norms and structural factors such as the economic and political structures of society. Sociologists generally study human behavior in complex rather than small-scale societies."

ترجمه:

"A number of persons associated together by some common interest or purpose, united by a common vow, holding the same belief at opinion, following the same trade or profession3"

"an enduring and cooperating, social group whose members have developed organized patterns of relationships through interaction with one another.<sup>4</sup>"

<sup>5</sup> نسائىگوپىڈيا**آ**ف سوشل سائنسز، <del>5</del>231/13

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Shorter oxford English dictionary,preparedby:William little,clarendon press,oxford, 1997,vol-2,pag-2020

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>SOCIOLOGY: ENCYCLOPEDIA OF ANTHROPOLOGY, Sage Publications Ltd. London, page# 2113

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>oxford English dictionary clarendon press,vol,xv,pag:913,1989

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Webster, dictionary, Chicago, vol: 3 pag 2162

## معاشرہ کی تعریف مفکرین کی نظرمیں

عمرانیات کے موضوع پر علمائے اسلام میں سے جن اہل علم نے مفصل معلومات ذکر کی ہیں ان میں شاہ ولی اللہ، امام غزالی، امام رازی، الفار ابی، ابن مسکویہ، ابن سینااور ابن خلدون قابل ذکر ہیں۔ شاہ ولی اللّٰد

''معاشر ہاور انسانی زندگی کاسر چشمہ خود انسان کی ذات ہے اس کی طبیعت میں جور جمانات پائے جاتے ہیں وہ اجتماعی زندگی کی صورت میں ہی بورے ہو سکتے ہیں۔ان رجمانات کے پس پشت فطری تقاضے کار فرماہوتے ہیں۔''1

امام غزاليَّ

''انسان فطری طور پر تنہائی کی زندگی بسر نہیں کر سکتااس لئے وہ بقائے نسل اور ضرور توں کی پیمیل کے لیے اجتماعی زندگی بسر کرنے پر مجبور ہے۔ یہی معاشر سے کی بنیاد ہے۔''<sup>2</sup>

امام رازی

''انسان کامل جل کررہنا فطری امر ہے لیکن جب تک اس فطری تقاضا کو منظم نہ کیا جائے معاشرہ وجود میں نہیں آتا۔''3

ابن خلدون

''معاشرہ محض انسانوں کے مجموعے کو نہیں کہتے بلکہ مشتر کہ مفادات اور مشتر کہ سوچ رکھنے والے انسانوں کے اجتماع سے ترتیب پاتا ہے۔'' 4

ابن مسکوبیر

" یہ انسانی معاشرے یا عمران کے لیے تدن کی اصطلاح استعال کرتا ہے انسان مدنی الطبع ہے کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ انسان فطری اور پیدائشی طور مختلف النوع تعاون کا مختاج ہے اور بیہ تعاون اور باہمی معاونت کی صورت شہر کی زندگی کے سبب عملی شکل میں ہی سامنے آسکتی ہے۔"<sup>5</sup>

فسابقه حواله

<sup>1</sup> محمد احد، مرزا، معاشرتی تحقیق (پرو گریسو پبلیکیشنزلامور) 1989، ص31

<sup>2</sup>علوی، خالد،اسلامی معاشر تی نظام، (الفیصل ناشران و تا جران کتب، لامور 2009م) ص32

<sup>4</sup>ابن خلدون، عبدالرحمن ابن خلدون (مقدمه ابن خلدون، س\_ن) 29/1

<sup>&</sup>lt;sup>5عل</sup>م عمرانیات، (ار دودائره معارف اسلامیه مقاله) 14/1

جال مهری حسنین ۱

معاشرہ کی اساس تین ستونوں پر قائم ہوتی ہے۔ جغرافیائی وحدت، اقتصادی پہیداور ثقافتی کر دار، انہی تصور پربینی معاشرہ کو یوں بیان کرتے ہیں۔

" المجتمع ما هو إلا بناء نشأ من تفاعل مجموعة معينة من الأفراد والجماعات في مكان جغرافي محدد يستخدمون موارده السد احتياجاتهم المادية والروحية"<sup>2</sup>

ترجمہ: معاشرہ ایک ایساڈھانچہ ہوتا ہے جو ایک مخصوص جغرافیے کے اندر ہونے والے افراد اور گروہوں کے آپس کے میل جول سے جنم لیتا ہے اس میں مادی،روحانی ضروریات کی پیمیل کاسامان میسر ہوتا ہے۔

معاشره کی تعریف مغربی مفکرین کی نظرمیں

رابرٹالیس ور ڈورتھ <sup>3</sup>کہتاہے:

''اجتماعیت پیندی انسان کی مجبوری ہے جور فتہ رفتہ اس کے فطری شعور کا حصہ بن گئی۔'''

رابر ط میسور 5:

امریکی ماہر ساجیات سوسائٹی کے عناصر (The Structure of Society) کی خصوصیات کاذکر کیوں کرتا ہے۔ ''معاشر ہ مخصوص امتیازات، قوانین اور اصولوں سے عبارت ہو تا ہے۔ اس میں نظم حکومت اور باہمی تعاون کا عنصر بھی موجود ہو تاہے اور متنوع انسانوں سے نسلی و ثقافتی اختلافات کا مظہر اور آزاد کی کا آئینہ دار ہو تا ہے۔''

1 جمال مہدی حسنین، دور جدید کے مشہور مصری عالم ہیں ان کے علم الاجتماع اور علم البشریات پر کئی مقالے شائع ہو چکے ہیں۔ (مقالہ نگار) 2 حسنین، جمال مجدی حسنین، دراسات اجتماعیة، (دار المعرفة، طبعة ۱۹۸٦ء) ص: ۱۸۷

3 رابرٹ۔ایس۔ورڈزور تھ 20 صدی کے مشہور امریکن اکیڈ مک سائیکالوجسٹ تھا،اس نے 1921ء میں سائیکالوجی پرایک A study of مشہور امریکن اکیڈ مک سائیکالوجسٹ تھا،اس نے 1921ء میں سائیکالوجی مشہوری بعد میں dynamic کسی۔رابرٹ نے انسانی روپے کے لیے ایک فار مولہ تیار کیا جو کہ ایس۔او۔ آر کہلاتا ہے،اس کی یہ تھیوری بعد میں شائع ہوئی۔مزید تفصیل کے لیے دیکھیے)

Of behaviour کے نام سے 1958 میں شائع ہوئی۔مزید تفصیل کے لیے دیکھیے)

TunnelEHA bibliography of artiales and books by robeets (1938-1959) American journel of psychology 1887, university of usapress)

4علوی، ڈاکٹر خالد علوی، اسلام کامعاشر تی نظام (الفیصل ناشر ان وتا جران کتب)ص 03

Robert Maciver / MacIver 5 رابرٹ میسور (۱۸۸۲ء-۱۹۹۷ء) امریکی ماہر سیاسیات، سوشیالوجسٹ، اور جدید دور کامشہور فلسفی، کتابول میں شامل ہیں۔

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>The elements of social science, by Robert MacIver, London, Methuen & co.ltd, pg #101/80

ار سطو:

''انسان مدنیالطبعہانسان طبعیاور جبلی طور پر مل جل کررہنے کو پیند کر تاہے ¹۔'' مانسکیو²:

''آدمی کی معاشرت پیندی کا باعث ماحول کاخوف تھا نتیجہ بیہ ہے کہ ماحول کی شدت اور اس کی کمزوری اجتماعیت کا سبب بنی اور اس نے اس ڈھب سے ماحول پر قابویایا۔''3

### Emile Durkheim:

"According to Durkheim, society should be analyzed and described in terms of functions. Society is a system of interrelated parts where no one part can function without the other. These parts make up the whole of society. If one part changes, it has an impact on society as a whole<sup>4</sup>"

<sup>1</sup>The political theory of Montesquiee by chales de secondant de Montesquiee,pg324

1689<sup>2</sup>ء میں فرانس کے ایک امیر گھرانے میں پیداہوئے،اس نے 1721 میں PRESSION LETTER سے جس میں اس نے امیر فرانسیوں اور چرچ پر تنقید کی،انہوں نے کچھ قوانین مقرر کئے اس کی کتاب THE SPIRT OF LAN میں شائع ہوئی۔مزید تفصیل کے لیے:

The political theory of Montesquiee by chales de secondant de Montesquiee, melvy richter (Cambridge university press London, 1977)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>The political theory of Montesquiee by chales de secondant de Montesquiee,pg324

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Emile Durkheim: Society, Integration Level and Suicide Study 5:43

# فصل دوم: حسن معاشر ت كادائره كار

### (الف)ساجی اور معاشر تی دائره کار

معاشرے میں موجود تمام لوگوں کا ایک دوسرے سے مضبوط تعلق اور حقوق کا ایک لا متناہی سلسلہ اسلامی تعلیمات کا بنیادی جزہے اسی لئے حسن معاشرت کا دائرہ کار معاشرے میں موجود تمام افراد اور تمام جہتوں تک پھیلا ہوا ہے۔ معاشرہ میں موجود سب انسانوں کا ایک دوسرے پر انحصار اور گہرے تعلق کی وجہ سے سارے انسان کچھ حقوق کے پابند ہیں جن کی پاسداری ایک خوشحال اور پر امن معاشرے کا ضامن ہے جبکہ ان حقوق سے غفلت معاشرے میں بگاڑ اور بدامنی کا سبب بنتا ہے۔

ان حقوق کی ادائیگی پر قرآن کریم بھی زور دیتا ہے تاکہ ایک معاشرہ پر امن اور خوشحال رہے، بلاشبہ حسن معاشرت کے سب سے زیادہ حق دار والدین ہیں اور والدین کے بعد دوسرے لوگوں کے حقوق کی باری آتی ہے تواس بارے میں قرآن کریم ایک مسلمہ اصول بیان فرماتا ہے۔ار شاد باری تعالی ہے۔

{وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا وَبِذِى الْقُرْبِي وَالْيَتْمَى وَالْمَسْكِيْنِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبِي وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالْجَادِ الْجُنُبِ وَالْجَادِ وَلَ الْقُرْبِي وَالْجَنْبِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ 1 الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ }

### ترجمه:

'' ماں باپ کے ساتھ نیکی کر واور رشتہ داروں اور بتیموں اور مسکینوں اور قریبی ہمسایہ اور اجنبی ہمسایہ اور پاس بیٹھنے والے کے ساتھ بھی(نیکی کرو)۔''

اس آیت کریمہ میں مسلمانوں کو تعلیم دی گئی کہ وہ رشتہ داراور غیر رشتہ دار سبھی کے ساتھ حسن سلوک کریں۔
معاشرے کاہر فرد رشتہ قرابت یار شتہ انسانیت واخوت کی بنیاد پر ہی نظام معاشر ت سے وابستہ اور معاشر تی فرائض کا
پابند ہے ۔اسلام، افراد واجتماعیت کو سنوار نے کے لیے اور ایک خوب صورت مثالی معاشر ہ تشکیل دینے کے لیے
اقد امات کرتاہے اور عمدہ تعلیمات فراہم کرتاہے ، ذیل میں حسن معاشر ت کا ساجی اور معاشر تی دائرہ کار کابیان ہے۔

### والدین اور قرابت داروں کے ساتھ صلہ رحمی

والدین کی عظمت و ہزرگی ہر معاشرے میں مسلم ہے لیکن اسلامی تعلیم میں والدین کا درجہ بہت اونچار کھا گیا ہے۔انسان کے حسن اخلاق کے سب سے زیادہ حق دار اس کے والدین ہیں۔انسان معاشرے میں بہترین اخلاق کا حامل نہیں ہوسکتاجب تک اس کے اخلاق اپنے اہل وعیال کے ساتھ بہترین نہ ہو۔اور اہل وعیال میں سب سے اونچا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النساء:36

ترجمه:

''اور تیرارب فیصلہ کر چکاہے اس کے سواکسی کی عبادت نہ کر واور ماں باپ کے ساتھ نیکی کر و،اور اگر تیرے سامنے ان میں سے ایک یادونوں بڑھا پے کو پہنچ جائیں توانہیں اف بھی نہ کہواور نہ انہیں جھڑ کواور ان سے ادب سے بات کرو۔''

قرآن كريم مين الله تعالى فرماتا ہے:

{وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فَي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا }2

ترجمہ:''اورا گر تجھ پراس بات کازور ڈالیس تومیرے ساتھ اس کو شریک بنائے جس کو توجانتا بھی نہ ہو توان کا کہنانہ مان،اور دنیامیں ان کے ساتھ اچھارویہ اختیار کرو''

جس طرح مسلم والدین حسن سلوک کے مستحق ہیں اسی طرح اگر والدین کافر و مشرک بھی ہوتب بھی ان کے ساتھ بھی ہے۔ ساتھ بھی ہے رخی اور لا تعلقی کو ناجائز قرار دیا بلکہ ان کو حسن سلوک کا مستحق قرار دیا،۔اسی طرح صلہ رحمی کے بارے میں ارشاد باری تعالی ہے۔

{وَالَّذِيْنَ يَصِلُوْنَ مَا آمَرَ اللَّهُ بِهَ آنْ يُّوْصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُوْنَ سُوّءَ الْجِسَاب}3

ترجمه:

''اور وہ لوگ جو ملاتے ہیں جس کے ملانے کواللہ نے فرمایا ہے اور اپنے رب سے ڈرتے ہیں اور برے حساب کا خوف رکھتے ہیں۔''

مهذب اور شائسته گفتگو كاطريقه

انسان معاشرے میں جس چیز سے اپنی شاخت قائم کر تاہے وہ اس کی بات چیت کا انداز ہے ، بات کی انداز ، گفتگو کی شاکتنگی ، زبان کی مٹھاس اور اس کی حلاوت الیمی چیز ہے جو مخاطب کے جسم کے ساتھ ساتھ اس کے دل ود ماغ پر بھی اثر

<sup>17:</sup>الاسرا

<sup>2</sup> لقمان: 15

<sup>3</sup>الرعد: 21

کر تاہے۔انسان کے منہ سے نکلی ہوئی بات کا معاشرے کے سنوار نے اور بگاڑنے میں اہم کر دار ہے۔قرآن کریم نے مہذب اور شائستہ گفتگو کی اہمیت کے بارے میں فرمایاہے۔

{وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا}

ترجمه: "لو گول سے خوبصورت بات کرو"

گگران اور ما تحت کے در میان حسن معاشر ت

زندگی کے ہر شعبے میں کسی نہ کسی سطیرایک نگران ہوتا ہے اوراس کے ماتحت کام کرنے والے لوگ ہوتے ہیں نگران اپنے ماتحت کام کر نے والے لوگ ہوتے ہیں نگران اپنے ماتحتوں کا ذمہ دار ہوتا ہے اور ان کے کام کی نگرانی کرتا ہے اسی طرح و نیا کا نظام چلا آرہا ہے ایک بہترین نگران وہ ہے جس کے ماتحت لوگ اپنا کام بخو بی سرانجام دیتے رہیں،اوریہ تب ممکن ہے جب نگران اپنے ماتحتوں کے حقوق کا خیال رکھتا ہو اور اپنے ماتحت لوگوں سے بہترین سلوک اور برتاؤر کھتا ہو۔

قوم کا سربراہ اس کا ذمہ دار ہوتا ہے۔ اس کی خیر خواہی کرنا، ہر طرح کی ضروریات کا خیال رکھنااور اس کی بہتری کی فکر کرنا، اس کی ذمہ داری ہی نہیں بلکہ میں فرض ہے۔ اسے اس کا احساس ضروری ہے۔ قوم کے رہبر کی حیثیت ایک خادم کی سی ہوتی ہے۔ اگر وہ اپنے اس فرض منصبی کو صحیح طریقے سے انجام دے تو اس کے ماتحت افراد خوشحال ہوں گے ، جذبہ جانثاری کے ساتھ اپناہر طرح کا تعاون پیش کریں گے۔ قیادت ایک امانت ہے ، جو اس کے اہل تک پہنچاناضروری ہے۔

### قرآن کااعلان ہے:

{إِنَّ اللَّهَ يَاْمُرُكُمْ اَنْ تُؤَدُّوا الْاَمَانَاتِ اِلَى اَهْلِهَا ۗ وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ اَنْ تَحْكُمُوْا بِالْعَدْلِ اِنَّ اللَّهَ نِعِمًا يَعِظُكُمْ بِهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيْعًا بَصِيْرًا} <sup>2</sup> تَحْكُمُوْا بِالْعَدْلِ اِنَّ اللَّهَ نِعِمًا يَعِظُكُمْ بِهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيْعًا بَصِيْرًا}

ترجمہ: ''مسلمانوں اللہ تمہیں حکم دیتا ہے کہ امانتیں اہل امانت کے سپر دکر واور جب لو گوں کے در میان فیصلہ کر وعدل کے ساتھ فیصلہ کر و،اللہ ت کونہایت ہی عمدہ نصیحت کرتا ہے اور یقین اللہ سب کچھ دیکھتا ہے''۔

<sup>1</sup>البقره:83

<sup>2</sup> االنساء: 58

<sup>3</sup> بخارى، محمد بن اساعيل، الجامع الصحيح (كرا جي: مكتبه مظهريه، س-ن) باب الصلوة ، كتاب الجمعه ، ح: 893

زجمه:

''عبدالله بن عمر شنے کہا کہ میں نے رسول الله طلق آلیم سنا۔ آپ نے فرمایا کہ تم میں سے ہرایک نگران ہے اور اس کے ماتحوں کے متعلق اس سے سوال ہو گا۔امام نگران ہے اور اس سے سوال اس کی رعایا کے بارے میں ہو گا۔انسان اپنے گھر کا نگران ہے اور اس سے اس کی رعیت کے بارے میں سوال ہو گا۔عورت اپنے شوہر کے گھر کی نگران ہے اور اس سے اس کی رعیت کے بارے میں سوال ہو گا۔ خادم اپنے آتا کے مال کا نگران ہے اور اس سے اس کی رعیت کے بارے میں سوال ہو گا۔ خادم اپنے آتا کے مال کا نگران ہے اور اس سے سوال ہو گا۔ تم میں سے ہرایک نگران ہے اور اس کے ماتحوں کے متعلق اس سے سوال ہو گا۔''

### (ب)انتظامی معاملات میں حسن معاشر ت کادائرہ کار

حسن معاشرت بنیادی طور پر ایھے اخلاق ہیں اور ایھے اخلاق ایک الیی خصوصیت ہے جس کا تعلق انسانی معاشرے کے ہر شعبے سے وابستہ ہے لیکن انتظامی شعبہ ایک ایسا شعبہ ہے جس میں حسن معاشرت کا بنیادی کر دار ہے حسن معاشرت جہال ایک انتظام کو بہترین بناتا ہے وہی حسن معاشرت کا نہ ہونااس نظام کے خاتمے کا سبب ہے۔ دین اسلام میں بھی ایک نگران کے لئے ماتحول کے ساتھ حسن معاشرت اور بہترین تعلق کا حکم ہے حدیث شریف کے مفہوم کے مطابق جب ہر ایک انسان کو نگر ان مقرر کیا گیا ہے اور ہر ایک سے اپنی اتحول کے بارے میں سوال ہوگا کہ اس نے اپنی ذمہ داری کیسے نبھائی، اپنے ماتحول کے حقوق کا خیال رکھا یا نہیں؟ ان کے ساتھ انساف سے پیش آیا یا نہیں؟ بنی کریم کے الفاظ مبار کہ ہیں۔

((عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، انه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول:" كلُّكم راع وكلُّكم مسؤولٌ عن رعيتِهِ 1.))

ترجمہ: عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہمانے کہ انہوں نے رسول اللہ طَنْ اللّٰهِ عَلَيْهِمْ سے سنا، آپ طَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّٰهُ عَلَ

مندرجہ بالا حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ قوم کا سر براہ اس کا ذمہ دار ہوتا ہے۔اس کی خیر خواہی کرنا، ہر طرح کی ضروریات کا خیال رکھنااور اس کی بہتری کی فکر کرنااس کی ذمہ داری ہی نہیں بلکہ عین فرض منصی ہے۔اور اس میں کوتاہی کرنے والا ملامت وعذاب کا مستحق ہے۔ نبی کریم طاقی آیا کی کاار شاد مبار کہ ہے

((عن معقل سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال:" ما مِن والٍ يَلِي رَعِيَّةً مِنَ الْمُسْلِمِينَ، فَيَمُوتُ وهو غاشٌ لهمْ، إلَّا حَرَّمَ اللَّهُ عليه الجَنَّةَ))<sup>2</sup>

2 بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الاحكام، بَابُ مَنِ اسْتُرْعِيَ رَعِيَّةً فَلَمْ يَنْصَحْ، 5: 7151

أَنْجَارَى، الْجَامِع الصحيح، كتاب العتق، بَابُ الْعَبْدُ رَاعٍ فِي مَالِ سَيِّدِهِ، 2558: 2558

زجمه:

"معقل رضی الله عنه سے روایت ہے کہ میں نے رسول طبی آیہ ہے سنا۔ نبی کریم طبی آیہ ہم نے فرمایا کہ اگر کوئی شخص مسلمانوں کا حاکم بنایا گیااور اس نے ان کے معاملہ میں خیانت کی اور اسی حالت میں مرگیا تواللہ تعالی اس پر جنت کو حرام کر دیتا ہے۔"

ذیل میں کچھ خصوصیات کاذکر کیاجاتا ہے جوایک منتظم کیلئے ضروری ہیں اور انتظام میں حسن پیدا کرتے ہیں۔ عدل کا قیام

عدل کاجو پیانہ جواسلام نے دیاہے ، دنیامیں اس کی کوئی مثال نہیں ملتی۔ نبی کریم طرفی آیکٹی نے اپنے قول اور فعل سے مساوات کی بہترین مثالیں قائم فرمائیں۔اسلام میں امیر وغریب، شاہ و گدا، اعلی وادنی، آقا غلام اور حاکم و محکوم میں کوئی فرق نہیں رکھا جاتا بلکہ اسلام تمام انسانیت کو برابر حقوق دینے کا حکم دیتا ہے۔

عدل وانصاف کا مطلب ہیہ ہے کہ انتظامی امور میں توازن واعتدال قائم رکھا جائے۔ معاشرے کے مختلف طبقات، قبائل اور گروہوں کے ساتھ انصاف کرناان کے حقوق اداکرنا، انہیں فرائض کی ادائیگی کے لیے تیار کرنااور ایسی فضا قائم کرناجس میں ہر شخص ہے محسوس کرے کہ انصاف کیا جارہا ہے، عدل وانصاف کہلاتا ہے۔اس سلسلے میں انفرادی یا جماعی اختلاف اور دشمن کو ختم کرنے کے لیے اللہ تبارک و تعالی نے تھم دیا۔

{وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى اَلَّا تَعْدِلُوْا ءَاعْدِلُوْا هُوَ اَقْرَبُ لِلتَّقْوٰيُ 1-

ترجمہ:اور کسی قوم کی دشمنی کے باعث عدل کوہر گزنہ چھوڑ وعدل کر دیہی تقوی کے بہت زیادہ قریب ہے۔

اسی عدل وانصاف کا مظاہر ہ جب حضور اکر م طلّ کی گئی آئی نے فتح مکہ کے موقع پر کیا تو دشمن بھی آپ طلّ کی آپ طلّ کی خدمت میں حاضر ہو کر مسلمان ہو گئے۔ ایک قائد اور منتظم پر لازم ہے کہ وہ صرف قرآن اور سنت کے مطابق فیصلہ کرے اور عدل وانصاف سے کام لے۔ عدل وانصاف سے فیصلہ کرنے کا حکم کسی کی خواہشات پر چلنے کی نفی کرتا ہے۔ اللہ تعالی عدل وانصاف سے میں فرمادی:

{وَلَا تَاْكُلُوۤا اَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوْا بِهَاۤ اِلَى الْحُكَّامِ لِتَاْكُلُوْا فَرِيْقًا مِّنْ اَمُوَال النَّاس بالْإِثْم وَاَنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ}²

ترجمه:

''اوراپنے آپس میں اپنے مالوں کو ناحق نہ کھاؤ،اوران کو حکام کی طرف ڈالو تا کہ تم گناہ کے ساتھ لو گوں کے مال کا ایک حصہ کھاجاؤاور تم تو جانتے ہو۔''

المائده:8

2البقرة:188

ر فق

نرمی اور رفق ایک ایسی صفت ہے جوایک منتظم کے لئے بہت ضروری ہے کیونکہ اگرامیر کے دل میں نرمی نہیں ہو گی تولو گول کے دل میں اس کے لئے محبت نہیں ہوگی جس کی وجہ سے فساداٹھ کھڑے ہول گے۔ رفق کی اہمیت بیان کرتے ہوئے امام بخاری <sup>1</sup>نے حدیث مبارکہ نقل کی ہے:

((عن عائشة رضي الله عنها قالت مَا سَمِعْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ فِي بَيْتِي هَذَا " اللَّهُمَّ مَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَشَقَّ عَلَيْهِمْ فَارْفُقْ بِهِ)) 2 فَاشْقُقْ عَلَيْهِ وَمَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ بِهِمْ فَارْفُقْ بِهِ))

### ترجمه:

'' حضرت عائشہ رضی اللہ عنہاسے روایت ہے کہ نبی کریم طفی آیتی نے فرمایا کہ یااللہ جو کوئی بھی میری امت کے کسی معر کاولی بنا کسی معاملے کاولی بنااور اس نے ان پر سختی کی تو تو بھی اس پر سختی فرمااور جو کوئی بھی میری امت کے کسی امر کاولی بنا اور اس نے نرمی کی تو تو بھی اس پر نرمی فرما۔''
اسی طرح صبحے مسلم میں امام مسلم 3 ہے کہ:

1 پورانام ابوعبداللہ محمد بن اساعیل بن ابر اہیم بن مغیرہ بن بروز تبہ جعفی بخاری۔ ابل سنت والجماعت کے مشہور محدث، رجال حدیث، جرح و تعدیل اور علل کے امام اور بڑے حافظ حدیث اور فقیہ ہیں۔ بخار امیں جمعہ کی رات 13 شوال سنہ 194 ہجری مطابق 20 جولائی سنہ 810 عیسوی میں پیدا ہوئے، علمی گھرانہ میں پر ورش پائی جہاں ان کے والد خود حدیث کے بڑے عالم تھے، امام بخاری کے والد بحیین ہی میں وفات پاگئے اور امام بخاری تیمی کی حالت میں مال کی کفالت و تربیت میں پر وان چڑھے، بحیین ہی سے طلب علم میں مشغول ہوئے، چانچہ بحیین ہی میں قرآن مجیدا ور اس زمانہ کی امهات الکتب کو حفظ کر لیا، یبیان تک کہ جب عمر دس سال ہوئی تو حدیث حفظ کر ناشر وع کیا، شیوخ اور علا کے پاس آنے جانے گئے، ورس حدیث کے حلقوں میں شریک ہونے گئے، اور سولہ برس کی عمر میں عبداللہ بن مبارک اور وکھے بن جراح کی کتابوں کو حفظ کر لیا۔ طلب حدیث اور شیوخ سے ملا قات کی غرض سے اسلامی دنیا کے اکثر ملکوں اور شہر وں کا سفر کیا، وہاں کے تقریباً ایک ہزار علماو شیوخ سے استفادہ کیا اور تھی بیا تھے لاکھ احادیث کو جمع کیا۔

امام بخاری کی صحیح بخاری کے علاوہ دیگر کئی تصنیفات ہیں، جس میں سب سے مشہور التاریخ الکبیر،الادب المفرد،رفع الیدین فی الصلاۃ اور قرات خلف الامام وغیرہ ہے۔ اخیر عمر میں امام بخاری پر آزمائش کا آغاز ہوا،ان پر بہت ظلم ڈھایا گیا، یہاں تک کہ انھیں نیشا پوراور بخاراسے شہر بدر کردیا گیا، چنانچہ وہاں سے سمر قند کے ایک دیہات میں چلے گئے، وہیں آخری سانس تک بیاری کی حالت میں مقیم رہے اور عید الفطر کی رات سنیچر کے دن 256 ہجری مطابق 1 ستیم میں جلے گئے، وہیں آخری سانس تک بیاری کی حالت میں مقیم رہے اور عید الفطر کی رات سنیچر کے دن 256 ہجری مطابق 1 ستیم میں وفات ہوگئی۔

2مسلم، امام مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم (سعودى عرب: وارطيب للنشر التوزيع، طبع 1427)، كتاب الادب، باب فضيلة الامام العادل ، 21535) مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم (سعودى عرب: وارطيب للنشر التوزيع، طبع 1427)، كتاب الادب، باب فضيلة الامام العادل

3 امام مسلم کا پورانام مسلم بن حجاج بن مسلم ، کنیت ابوالحسنین ، نیشا پور جو خراسان کا بہت خوبصورت اور مشہور شہر ہے ، پیدا ہوئے۔ ان کی ولادت مسلم کا پورانام مسلم بن حجاج بیدا ہوئے۔ ان کی ولادت ہوں کے جری بعض نے 204 ہجری تحریل ہے۔ ان کی وفات 244 ہجری ہجری بین الاکھ حدیثیں آپ کوز بانی یاد تھیں۔ آپ کی بہت سی تصانیف میں سے "صحیح مسلم شریف جو صحاح ستہ میں شامل ہے بہت مشہور ہے۔

((عن عائشة رضي الله عنها قالت قال رسول الله الله الله وفيق يحب الرفق)) 1

ترجمه ''حضرت عائشه رضی الله عنها سے روایت ہے کہ نبی کریم الله ایکٹیم انے فرمایا بے شک الله تعالی نرمی فرمانے والا ہے اور نرمی کو پیند فرماتا ہے۔''

مذکورہ بالا تمام احادیث سے رفق کی اہمیت احسن طریقے سے واضح ہو گئی۔ جس سے یہ پہتہ چلا کہ اولوالا مر کے ساتھ نرمی کاہوناکتناضر وری ہے۔

اسی طرح نرمی کی فضیات کے بارے میں نبی رحمت ملت الم فرماتے ہیں:

((جرير بن عبد الله قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول : مَن يُحرَم الرفق يُحرَم الخير كله،))2

ترجمہ: "جریر بن عبداللہ سے روایت ہے نبی کریم طرفی این جو انسان نرم خوئی سے محروم ہو، وہ ساری خیر سے محروم ہو، وہ ساری خیر سے محروم ہے۔"

حلم

قائد کی صفات میں سے یہ بھی ہے کہ امیر کے اندر حوصلہ، علم اور برد باری ہو کیونکہ سیاست کے لئے ہر وقت تین چیزیں ضروری ہوتی ہیں 1: کاموں میں نرمی اختیار کرنا2: ہرچیز میں صبر کرنا3: خاموشی اختیار کرنا۔

حلم کے بارے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں

((لَيْسَ اَلْخَيْرَ أَنْ يَكْثُرَ مَالُكَ وَ وُلْدُكَ وَ لَكِنَّ اَلْخَيْرَ أَنْ يَكْثُرَ عِلْمُكَ وَ يَعْظُمَ حِلْمُكَ)) 3

ترجمہ: بھلائی اس میں نہیں ہے کہ تیرامال اور اولاد زیادہ ہو بلکہ بھلائی اس میں ہے کہ تیراعلم زیادہ ہو اور تیرا حوصلہ بلند ہو۔

### اسى طرح امام طبرى لكھتے ہيں:

"بلغ عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن جماعة من رعيته اشتكو من عماله فأمرهم أن يوافوه ، فلما أتوه قام فحمد الله واثنى عليه ثم قال أيها الناس أيتها الرعية إن لنا عليكم حقا النصيحة بالغيب والمعاونة على الخير أيتها الرعاة إن للرعية عليكم حقا فاعلموا أنه لاشئ أحب إلى الله ولا أعز من حلم امام ورفقة،"1

<sup>1</sup> مسلم، صحيح مسلم، كتاب العتق، باب فضل الرفق، 1593

<sup>2</sup> مسلم، صحيح مسلم، كتاب العتق، باب نضل الرفق، 14694

<sup>3</sup> اللبهيتى، احمد بن حسين بن على بن موسى، الزهد الكبير (دار البخان موسية الكتب 1418)، ص 276

آدمی رائے تک اس وقت تک نہیں بن سکتا جب تک اس کا علم اس کے جہل پر غالب نہ آئے اور اس کا صبر اس کی شہوت پر غالب نہ آئے اور اس مقام تک وہ صرف علم کے ذریعے ہی پہنچ سکتا ہے۔
(ج) بین الاقوامی سطح پر حسن معاشر ت کا دائر ہ کار

اسلام چونکہ ملت اسلامیہ کی بھلائی چاہتاہے وہ انسان کے محبت و مروت کے تقاضوں کو کچلنا نہیں چاہتا بلکہ اس کی پاسداری کرتاہے اس لیے ایک مثالی ریاست کا فرض یہ بھی ہوتا ہے کہ وہ ریاست کے سارے شہر یوں کے حقوق کا خیال رکھے اور ضروری امور میں تعاون کرے۔ حقوق العباد کی مکمل ادائیگی ہی دراصل حسن معاشرت ہے اسی لئے شریعت اسلامیہ نے ہر شخص کو مکلف بنایا ہے کہ وہ حقوق العباد کی مکمل طور پر ادائیگی کرے۔ دوسروں کے حقوق کی ادائیگی کی قرآن و حدیث میں بہت زیادہ اہمیت بیان کی گئی ہے اور خاص تعلیمات وار دہوئی ہیں۔ نیز نبی اکرم ﷺ، صحابہ کرام ، تابعین اور تبع تابعین نے اپنے قول و عمل سے لوگوں کے حقوق اداکرنے کی جو بے شار مثالیں پیش کی ہیں ، وہ رہتی دنیا تک یوری انسانیت کے لیے مشعل راہ ہیں۔ ارشاد مبارکہ ہے:

((عن ابي هريرة، ان رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: أَتَدْرُونَ ما المُفْلِسُ؟ قالوا: المُفْلِسُ فِينا مَن لا دِرْهَمَ له ولا مَتاعَ، فقالَ: إنَّ المُفْلِسَ مِن المُفْلِسُ عِنا مَن لا دِرْهَمَ له ولا مَتاعَ، فقالَ: إنَّ المُفْلِسَ مِن أُمَّتِي يَوْمَ القِيامَةِ بصَلاةٍ، وصِيامٍ، وزكاةٍ، ويَأْتِي قدْ شَتَمَ هذا، وقَذَفَ هذا، وأكلَ مالَ هذا، وسَفَكَ دَمَ هذا، وضَرَبَ هذا، فيعُطَى هذا مِن حَسَناتِهِ، فإنْ فَنِيَتْ حَسَناتُهُ قَبْلَ أنْ يُقْضَى ما عليه أُخِذَ مِن خَطاياهُمْ فَطُرحَتْ عليه، ثُمَّ طُرحَ في النَّارِ)) "2

#### ترجمه:

"سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ طرافی آئیم نے فرمایا": تم جانتے ہو مفلس کون ہے؟"صحابہ نے عرض کیا: ہمارے نزدیک مفلس وہ شخص ہے جس کے پاس کوئی پیسہ اور دنیا کا سامان نہ ہو۔ آپ طرافی آئیم نے ارشاد فرمایا: میری امت کا مفلس وہ شخص ہے جو قیامت کے دن بہت سی نماز، روزہ، زکاۃ (اور دوسری مقبول عبادتیں) لے کر آئے گا مگر حال ہے ہو گا کہ اس نے کسی کو گالی دی ہوگی، کسی پر تہت لگائی ہوگی، کسی کا مال کھا یا ہوگا، کسی کا خون بہایا ہوگا یا کسی کو مارا پیٹا ہوگا تواس کی نیکیوں میں سے "ایک حق والے کو (اس کے حق کے بقدر) نیکیاں دی جائیں گی، ایسے ہی دوسرے حق والے کو اس کی نیکیوں میں سے (اس کے حق کے بقدر) نیکیاں دی جائیں گی۔ پھرا گردوسروں کے حقوق چکائے جانے سے پہلے اس کی ساری نیکیاں ختم ہو جائیں بقتر ) نیکیاں دی جائیں گی۔ کھرا گردوسروں کے حقوق چکائے جانے سے پہلے اس کی ساری نیکیاں ختم ہو جائیں

1 الطبرى، محمد بن جرير، تاريخ الطبرى (مصر: دار المعارف 240/4(2001) 2 مسلم، صحيح مسلم، كتاب الحدود، باب تَحْدِيم الظُّلْم، ح6579 گی تو (ان حقوق کے بقدر)حقدار وں اور مظلوموں کے گناہ (جوانہوں نے دنیامیں کئے ہوں گے )ان سے لے کر اس شخص پر ڈال دئے جاپئیں گے اور پھراس شخص کود وزخ میں چپینک دیا جائے گا۔"

### بادشاہوں اور اُمراء کے نام خطوط

نبی کریم طرح اللہ اللہ کے دوسرے ممالک کے بادشاہوں اور قیادت کے ساتھ بہترین سفارتی تعلقات کو فروغ دیاجب مدینہ میں اسلام کو عروج ملاتو نبی طرح اللہ نے محسوس کیا کہ اب دوسرے ممالک تک اسلام کا پیغام جانے کا وقت آن پہنچاہے تو نبی کریم طرح اللہ نے سفارتی روایات اور اصول کے مطابق دوسرے بادشاہوں اور امراء کے نام خطوط اور پیغامات بھیج اور ان کے پیغامات بھی وصول فرمائے اور تعلقات کو بہترین رکھنے کے لیے دوسرے ممالک کے بادشاہوں کے ساتھ تحائف اور ہدایا کا تبادلہ بھی ہوا۔

۲ھ کے اخیر میں جب رسول اللہ ملٹی آیتی صدیبیہ سے واپس تشریف لائے تو آپ نے مختلف باد شاہوں کے نام خطوط لکھ کر انہیں اسلام کی دعوت دی۔ جب آپ ملٹی آیتی نے ان خطوط کے لکھنے کا ارادہ فرما یا تو آپ سے کہا گیا کہ باد شاہ اسی صورت میں خطوط قبول کریں گے جب ان پر مہر گلی ہو۔ اس لیے نبی ملٹی آیتی نے چاندی کی انگو تھی بنوائی، جس پر محمد رسول اللہ نقش تھا۔ یہ نقش تین سطر وں میں تھا۔ محمد ایک سطر میں ، رسول ایک سطر میں ، اور اللہ ایک سطر میں ، پھر آپ ملٹی آیتی ملٹی آیتی نے معلومات رکھنے والے تجربہ کار صحابہ کو بطور قاصد منتخب فرما یا۔ اور انہیں بادشاہوں کے پاس خطوط دے کرر وانہ فرمایا۔

آنحضرت ملی آیکی نے مختلف باد شاہوں یا قبائل کے سر داروں کے نام جو خطوط بھیجے ہیں ان کی تعداد تقریباسواد وسو تک ہے۔ <sup>1</sup>

## مقوقس شاہ مصرکے نام خط

نبی طلع آیکتی نے ایک خط مقوقس کے نام روانہ فرمایا جو کہ مصروا سکندریہ کا باد شاہ تھا۔ نامہ گرامی میں بسم اللہ اور دعا وسلام کے بعد تحریر کیا کہ:

'' میں تمہیں اسلام کی دعوت دیتا ہوں۔ اسلام لاؤ سلامت رہوگے۔ اور اسلام لاؤ اللہ تمہیں دوہر ااجر دیے گا،کیکن اگرتم نے منہ موڑاتو تم پراہل قبط کا بھی گناہ ہوگا۔

''اے اہلی قبط! ایک الی بات کی طرف آ جاؤجو ہمارے اور تمہارے در میان برابر ہے کہ ہم اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کریں۔ اور ہم میں سے بعض، بعض کو خداکے طور پر عبادت نہ کریں۔ اور ہم میں سے بعض، بعض کو خداکے طور پر قبول نہ کرے۔ پس اگروہ منہ موڑیں تو کہہ دو کہ گواہر ہوہم مسلمان ہیں۔''1

34

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تميد الله، وْاكْمُر ، رسول اكرم مِلْتُولِيَتِهَمْ كى سياسى زندگى (لامور: نَكَار شات پېلشرز) 134

اس خط کو پہنچانے کے لیے حضرت حاطب بن ابی بلتعہ کا انتخاب فرمایا گیا۔ مقوقس نے نبی طرفی آیا کم کا خط لے کر (احترام کے ساتھ) ہاتھی دانت کی ایک ڈبیہ میں رکھ دیا اور مہر لگا کر اپنی ایک لونڈی کے حوالے کر دیا۔ پھر عربی لکھنے والے ایک کاتب کو بلا کررسول اللہ طرفی آیا کم کی خدمت میں حسب ذیل خط لکھوایا:

''محد بن عبداللہ کے لیے مقوقس عظیم قبط کی طرف سے۔آپ پر سلام! اما بعد میں نے آپ کا خط پڑھا۔ اوراس میں آپ کی ذکر کی ہوئی بات اور دعوت کو سمجھا۔ مجھے معلوم ہے کہ ابھی ایک نبی کی آمد باقی ہے۔ میں سمجھتا تھا کہ وہ شام سے نمودار ہوگا۔ میں نے آپ کے قاصد کا اعزاز واکرام کیا۔ اور آپ کی خدمت میں دولونڈیاں بھیج رہاہوں جنہیں قبطیوں میں بڑامر تبہ حاصل ہے۔ اور کپڑے بھیج رہاہوں۔ اور آپ کی سواری کے لیے ایک نچر بھی ہدیے کررہاہوں، اور آپ پر سلام ''

مقوقس نے اس پر کوئی اضافہ نہیں کیا اور اسلام نہیں لایا۔ دونوں لونڈیاں بھیجی جن کے نام ماریہ اور سیرین تھیں۔ خچر کانام دُلدل تھا۔ جو حضرت معاویہ کے زمانے تک باقی رہا۔ نبی طرفی آئی نے ماریہ کواپنے پاس رکھا۔ اور انہی کے بطن سے نبی طرفی آئی کے صاحبزادے ابراہیم پیدا ہوئے۔ اور سیرین کو حضرت حسان بن ثابت انصاری کے حوالے کردیا۔ 3

اسی طرح نبی کریم طرح نبی شاہ ہودہ بن علی صاحبِ میامہ کے نام بھی خطوط ارسال فرمائے۔

## (د) غیر مسلموں کے ساتھ حسن معاشر ت کادائرہ کار

اسلام نے ہمیشہ اپنے ماننے والوں کو بلند اخلاق اور اعلی ظرفی کی تعلیم دی ہے اسلامی شریعت یہ نہیں چاہتی کہ بداخلاقی اور نامناسب زبان استعال کی -جائے یا کسی بھی معاملے میں تنگ نظری بھرتی جائے چنانچہ اسلام نے مسلمانوں کو باہمی اخلاقیات اور حسن اخلاق کی تعلیم دی ہے ان کامصداق ہم سب مسلمان ہیں لیکن غیر مسلم افراد میں بھی اس میں شامل ہیں۔

جیسے اسلام میں پڑوسیوں کی بڑی اہمیت بتائی گئی ہے ،ان کے ساتھ حسن سلوک، حسن اخلاق کی تعلیم دی ہے اور ان کو اپنے شرسے حفاظت کی ہدایت دی ہے۔ایک پڑوسی پہلوکے ساتھی کو بھی بتایا گیا ہے ، جس کو 'الصاحب بالجنب' سے تعبیر کیا گیا ہے ،اس سے مراد ہم نشیں دوست بھی ہے ،اور ایسا شخص بھی جس سے کہیں کسی وقت آدمی کا ساتھ ہوجائے ، جیسے بازار آتے جاتے ہوئے کارخانہ یادوکان اور فیکٹری میں کام کرتے ہوئے یاکسی طرح بھی ایک دوسرے

<sup>1</sup>مبار كپورى، صفى الرحمن،الرحيق المختوم،ار دوترجمه، (لامهور: مكتبه سلفيه) 479

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>الضا:4810

<sup>3</sup> الجوزيير، ابن قيم ، زاد المعاد ، (مصر: موسية الرساليه 1429 س-ن) 61/3

کی صحبت حاصل ہو وہاں بھی حکم دیا گیاہے کہ نیک برتاؤ کرے اور تکلیف نہ دے ،اس میں بھی مسلم اور غیر مسلم کی صحبت حاصل ہو وہاں بھی حکم دیا گیاہے کہ نیک برتاؤ کرے اور تکلیف نہ دے ،اسے ہی پڑوسی کی جتنی بھی صور تیں ہوسکتی ہیں ،سب میں مسلمان کے ساتھ غیر مسلم بھی داخل ہیں۔ایک موقع پر آپ طاب ایک ارشاد فرمایا:

''اس ذات کی قتم جس کے قبضے میں میری جان ہے ،اس وقت تک بندہ موُمن نہیں ہو سکتا، جب تک اپنے بھائی اور پڑوسی کے لیے وہی چیزیں پیند نہ کر ہے جواپنی ذات کے لیے پیند کرتا ہے ''منداحمہ

پڑوسیوں سے متعلق اس طرح کے جو بھی احکام ہیں ان میں مسلم اور غیر مسلم دونوں داخل ہیں، یعنی جس طرح مسلم پڑوسی مسلم ان پڑوسی کو تکلیف سے محفوظ رکھاجائے گا اور اسے خوشی وراحت میں شامل کیاجائے گا،اسی طرح غیر مسلم پڑوسی کا بھی حق ہے کہ اسے امن فراہم کیا جائے اور حسن سلوک کا معاملہ کیا جائے، صحابہ کرامؓ نے اس پر شخق سے عمل کیا، حضرت عبداللہ بن عمرؓ نے ایک بارایک بکری ذرج کر ائی، غلام کو ہدایت کی کہ وہ سب سے پہلے پڑوسی کو گوشت پہنچائے ، ایک شخص نے کہا حضور! وہ تو یہودی ہے، آپ نے فرمایا یہودی ہے تو کیا ہوا، یہ کہہ کررسول اللہ طرفی آبائم کا حوالہ دیا کہ جبر کیل ؓ نے مجھے اس قدر اور مسلسل وصیت کی کہ مجھے خیال ہونے لگا کہ وہ پڑوسیوں کو وراثت میں حصہ دار بنادیں گے۔

وہ تمام حقوق میں، جو کسی مذہبی فرئضہ اور عبادت سے متعلق نہ ہوں، بلکہ ان کا تعلق ریاست کے نظم وضبط اور شہر یوں کے بنیادی حقوق سے ہو غیر مسلم اقلیتوں اور مسلم انوں کے در میان عدل وانصاف اور مساوات قائم کرنے کا حکم دیتا ہے۔ اسلامی ریاست میں تمام غیر مسلم اور رعایا کو عقیدہ، مذہب، جان و مال اور عزت و آبر و کے تحفظ کی ضانت حاصل ہوگی۔ قانون کی نظر میں سب کے ساتھ کیساں معاملہ کیا جائے پرگا، بحیثیت انسان کسی کے ساتھ کوئی امتماز روانہیں رکھا جائے گا۔

ا گرغیر مسلم مسلمانوں کے خلاف کسی سازشی سر گرمی میں مبتلانہ ہوں،ان سے خیر خواہی، مروت، حسن سلوک اورر واداری کی ہدایت دی گئی ہے۔

{لَا يَنْهٰىكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمْ يُقَاتِلُوْكُمْ فِي الدِّيْنِ وَ لَمْ يُخْرِجُوْكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ اَنْ تَبَرُّوْهُمْ وَ تُقْسِطُوْۤا اِلَيْهِمْ 1

ترجمہ: ''اللہ تم کو منع نہیں کرتا ہے ان لوگوں سے جو لڑے نہیں تم سے دین پر اور نکالا نہیں تم کو تمہارے گھروں سے کہ ان سے کرو بھلائی اوران کے ساتھ انصاف کاسلوک کرو۔''

ساجی زند گی میں غیر مسلموں سے تحائف کا تبادلہ

ساجی زندگی میں تحائف اور ہدایا کے لین دین کی بڑی اہمیت ہے،اس سے دوستی بڑھتی ہے، باہمی فاصلے کم ہوتے

1الممتحنه: ٨

ہیں اور دلوں سے تکلیف ورنج کے آثار دور ہوتے ہیں ،اس راز کو بیان کرتے ہوئے آپ مٹی آیٹی نے فرمایا: '' <sub>تہادوا</sub> تحابوا''

''ہدایہ کالین دین کرواس سے محبت میں اضافہ ہو گا''۔

یہ حکم بھی عام ہے ،اس سے غیر مسلم خارج نہیں ؛ بلکہ ان سے بھی ہدایا کا تبادلہ کیا جانا چاہیے ،احادیث میں غیر مسلموں کو تخفے دینے اوران کے تخفے قبول کرنے کا ثبوت موجود ہے ، حضرت علی فرماتے ہیں :

"ان كسرى ابدى له فقبل وان المكوك ابدوا اليه فقبل منهم"- ﴿ تر مَدَى البواب السير ﴾

' کسری 'شاہ ایران 'نے آپ کو ہدیہ پیش کیا، آپ نے قبول کیا، دیگر بادشاہوں نے بھی آپ کو ہدیے دیئے، آپ طافی ایک نے قبول فرمائے۔''

اجتماعی زندگی میں تحفے تحائف کے لین دین اور تبادلہ کی اہمیت بہت زیادہ ہے،اور یہ ایک اخلاقی ضرورت ہے اس سے محبت اور دوستی بڑھتی ہے اور تعلقات مضبوط ہوتے ہیں باہمی فاصلے مٹ جاتے ہیں۔ تکلیف اور غم کے آثار دور ہوتے ہیں۔اس راز کو بیان کرتے ہوئے نبی کریم طالے قلیا ہے فرما باتھا۔

(( عن ابي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: تَهَادَوْا فَإِنَّ الْهَدِيَّةُ لَخُوبُ وَحَرَ الصَّدْرِ وَلاَ تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَوْ شِقَّ فِرْسِن شَاةٍ)) 1 لَذْهِبُ وَحَرَ الصَّدْرِ وَلاَ تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَوْ شِقَّ فِرْسِن شَاةٍ))

ترجمه:

''ابوہریر اُسے روایت ہے کہ نبی اکرم ملٹی کیا ہے فرمایا: ''تم لوگ ایک دوسرے کوہدید دیا کرو،اس لیے کہ ہدیہ دل کی کدورت کودور کرتاہے، کوئی پڑوس اپنی پڑوس کے ہدیہ کو حقیر نہ سمجھے اگرچہ وہ بکری کے کھر کاایک ٹکٹرا ہی کیوں نہ ہو''

یہ تھم عام ہے اسے غیر مسلم خارج نہیں ہوتے بلکہ ان کا ہدایا بھی قبول کیے جاسکتے ہیں، احادیث کے مطالع سے غیر مسلموں کو تحفہ دینے اور ان کو تحفے قبول کرنے کا ثبوت ملتا ہے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی طرف مسلمانوں کو تعلیم بھی دی ہے اور اس پر اس پر عمل بھی کیا ہے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہااس معاملے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ بیان کرتی ہیں کہ:

((عن عائشة رضي الله عنها قالت كانَ رَسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ يَقْبَلُ اللهَ عَلَيْهَا)) 1 الهَدِيَّةَ ونُثِيبُ عَلَيْهَا)) 1

<sup>1</sup> ترمذى، محد بن عيسىٰ، سنن الترمذى، (بيروت: دار السلام للنشر والتوزيع طبع اول ـ 1408،) باب في حَثِّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

#### ترجمه: ''رسول الله طلِّغ يَبِيمُ هديه قبول فرمات تصاوراس كے عوض ہدایادیتے تھے۔''

((رَأَى عُمَرُ حُلَّةَ سِيَرَاءَ تُبَاعُ، فَقالَ: يا رَسولَ اللَّهِ، ابْتَعْ هذِه والبَسْهَا يَومَ الجُمُعَةِ، وإذَا جَاءَكَ الوُفُودُ. قالَ: إنَّما يَلْبَسُ هذِه مَن لا خَلَاقَ له فَأْتِيَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ منها بحُلَلٍ، فأرْسَلَ إلى عُمَرَ بحُلَّةٍ، فقالَ: كيفَ أَلْبَسُهَا وقدْ قُلْتَ فِيهَا ما قُلْتَ؟ قالَ: إنِّي لَمْ أُعْطِكَهَا لِتَلْبَسَهَا، ولَكِنْ تَبِيعُهَا أَوْ تَكْسُوهَا فأرْسَلَ بهَا عُمَرُ إلى أَحْ له مِن أَهْلِ مَكَّةَ قَبْلَ أَنْ يُسْلِمَ))". 2

#### ترجمه:

" جہم سے خالد بن مخلد نے بیان کیا، کہا ہم سے سلیمان بن بلال نے بیان کیا، کہا کہ مجھ سے عبداللہ بن دیار نے بیان کیا اور ان سے عبداللہ بن عمر نے کہ عمر رضی اللہ عنہ نے دیکھا کہ ایک شخص کے بہاں ایک ریشی جوڑا فروخت ہور ہاہے۔ توآپ نے نبی کریم المٹھی آئی ہے کہا کہ آپ یہ جوڑا خرید لیجئیے تاکہ جمعہ کے دن اور جب کوئی وفد آئے توآپ اسے پہنا کریں۔ آپ مٹھی آئی ہے نہا کہ اسے تو وہ لوگ پہنتے ہیں جن کا آخرت میں کوئی حصہ فید آئے توآپ اسے پہنا کریں۔ آپ مٹھی آئی ہے نہا کہ اسے تو وہ لوگ پہنتے ہیں جن کا آخرت میں کوئی حصہ خبیں ہوتا۔ پھر نبی کریم ملٹھی آئی ہے کہا کہ میں اسے تو وہ لوگ پہنتے ہیں جن کا آخرت میں سے ایک جوڑا عمر رضی اللہ عنہ کو بھیجا۔ عمر رضی اللہ عنہ نے کہا کہ میں اسے کس طرح پہن سکتا ہوں جب کہ آپ خود ہی اس کے متعلق جو پھے ارشاد فرمانا تھا، فرما بھی ہیں۔ آپ مٹھی آئی ہے غرار ضی اللہ عنہ نے تمہیں پہننے کے لیے نہیں دیا بلکہ اس لیے دیا کہ تم اسے نچہ دویا کس (غیر مسلم) کو پہنا دو۔ چنا نچہ عمر رضی اللہ عنہ نے اسے مکے میں اسپنے ایک بھائی کے گھر بھیج دیا جو ابھی اسلام نہیں لایا تھا۔ "

## غير مسلموں کی دعوت قبول کر نااور عیادت کر نا

ساخ میں خوشگوار زندگی گذارنے کے لیے مہمانوں کی آمد ورفت اور دعوت کھانے اور قبول کرنے کو بھی ہڑی اہمیت حاصل ہے،ایک مسلمان دوسرے مسلمان کو دعوت دے تواسے قبول کرنا پیندیدہ ہے، بلاوجہ اسے رد کرنے سے شریعت نے منع کیا ہے،اسی طرح غیر مسلم کے ساتھ بھی جائز مقاصد کے لیے کھاناپینا مباح ہے، وقت ضرورت اسے دعوت دی جاسکتی ہے،رسول اکرم ملٹی ایکٹی ہے اور اس کی دعوت قبول کی جاسکتی ہے،رسول اکرم ملٹی ایکٹی نے غیر مسلموں کی دعوت قبول فرمائی ہے،حضرت انس فرمائی ہے،حضرت انس فرمائی ہے، حضرت انس فرمائی ہے،

((كان النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ يُدْعَى إلى خُبْرِ الشَّعِيرِ والإِهالَةِ السَّنِخَةِ فَيُجِيبُ))3

<sup>1</sup> بخاى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بابُ عَلاَمَةٍ حُبِّ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ح، 2445

<sup>2619،</sup> كَيْنَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ، كَالِ الادب، بَابُ الْمُديَّة لِلْمُشْرِكِينَ ، كَ، 2619

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نورالدین،ابوالحن،منداحمدابن مالک، (مصر: دارالنوادر طبع اول، 1428)ح1368

ترجمه: "ایک یهودی نے بی کریم ملی آیا کی وجو کی روٹی اور بدبودار چربی کی دعوت دی آپ نے قبول فرمائی۔"

ایک اور حدیث ہے:

(( عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ،" أَنَّ يَهُودِيَّةً أَتَتِ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِشَاةِ مَسْمُومَةِ، فَأَكَلَ مِنْهَا، ---))"."

زجمه:

"ایک یہودی نبی کر یم ملٹی ایل مجھنی بکری لے آئے نبی ملٹی آئی آئے اس سے کھالیا"۔

ا نہی روایات کی روشنی میں صاحب ہدایہ نے لکھاہے:

' ' یہودی اور نصرانی کی عیادت میں کوئی حرج نہیں ہے اس لیے کہ بیران کے حق میں ایک طرح کی بھلائی اور

حسن سلوک ہے اس سے ہمیں منع نہیں کیا گیاہے۔ "ک

اسی طرح نبی کریم طرفی آیا ہے غیر مسلم کے جنازے کا احترام کیا، غیر مسلم کی تعزیت کی اور انسانی ہمدردی کا اظہار کیا اور فرمایا کی بیدا یک سماجی اور اخلاقی تقاضہ ہے اور عین اسلام کی تعلیم ہے اسی طرح نبی کریم طرفی آیا ہم نے غیر مسلم کو دعا مجبی دی اور انکی صحت اور خوشحالی کی تمنا بھی کی۔

اگر کوئی شخص بیار ہو جائے تواس کی عیادت اور مزاج پرسی کی تعلیم دی گئی ہے ،اس سے ہمدردی کا اظہار اور مراج پرسی کی تعلیم دی گئی ہے ،اس سے ہمدردی کا اظہار اور مراج پرسی کی تعلیم میں تعلیم کی عیادت کا بھی یہی تھم مریض سے ریگا نگت ہوتی ہے ،اس کے بڑے فضائل آئے ہیں ، مسلمانوں کے ساتھ غیر مسلم کی عیادت کا بھی یہی تھم ہے ، حضرت انس کی روایت ہے کہ ایک یہودی لڑکار سول اکرم طبی آئے ہی خدمت کیا کر تا تھا، وہ بھار ہوا تو آپ طبی آئے ہیں کی عیادت کے لیے تشریف لیے گئے۔صاحب ہدا یہ نے لکھا ہے :

ولا بأس بعيادة اليهودى والنصرانى لانه نوع برفى حقهم وما نهينا عن ذلك  $^{-3}$ 

''یہودی اور نصرانی کی عیادت میں کوئی حرج نہیں ہے ،اس لیے کہ یہ ان کے حق میں ایک طرح کی بھلائی اور حسن سلوک ہے،اس سے ہمیں منع نہیں کیا گیاہے۔''

غير مسلموں سے رواداری

یمی وجہ ہے کہ غیر مسلموں نے بھی آپ ملٹی آپائی کو غلبہ کی دعا تک دی ہے۔ جب شام فنخ کیا تو مسلمانوں نے شام کے لوگوں سے جو عیسائی تھے ٹیکس وصول کیالیکن اس کے تھوڑے عرصے بعد رومی سلطنت کی طرف سے پھر

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب قبول الْهَدِيَّة مِنَ الْمُشْرِكِينَ: 7617، 2617،

<sup>2</sup> المرغيناني، ابي الحن على بن ابي بكر، البدايه في شرح بداية ، (بيروت لبنان: دارا لكتب العلميه ، طبع اول ، سن) كتاب الكرامية ، 380/4 3 بداييم : ۲۷۴/۴

جنگ کااندیشہ پیداہو گیا جس پر شام کے اسلامی امیر حضرت ابوعبیدہ نے تمام وصول شدہ ٹیکسس عیسائی آبادی کو واپس کر د مااور کہا کہ جنگ کی وجہ سے جب ہم تمہارے حقوق ادا نہیں کر سکتے تو ہمارے لئے حائز نہیں کہ یہ ٹیکسس اپنے پاس ر تھیں۔عیسائیوں نے یہ دیکھ کر مسلمانوں کو دعادی اور کہا" خدا کرے تم رومیوں پر فتح یاؤاور پھراس ملک کے حاکم

جب حضوًر نے خیبر فنخ کیاتو یہود کی درخواست پر انہیں کاشتکاری کی اجازت دی۔ جب فصل کٹنے کاوقت آباتو حضوًر نے حضرت عبداللہ بن رواحہ کو وصولی کے لیے بھیجا توآپ نے اس وقت کی فصل جو کہ کھجور س تھیں دو حصوں میں برابر تقسیم فرمائیں۔اس پر انہوں نے کہا کہ آپ نے ہمیں ہمارے حصہ سے زیادہ تقسیم فرمارہے ہیں کیوں کہ ان کے اپنے اصول کے مطابق ان کا حصہ آدھا نہیں بنتا تھالیکن حضرت عبداللہ بن رواحہ نے فرمایا تنہیں ضرور آدھی ہی ملیں گی كيول كه تم سے معاہده اسى طرح موا تھا۔ اس يروه بے اختيار بول اٹھے كه " هٰذَا الحَقّ وَمه تَقْومْ السَّمَاء، وَالارضْ الكهريبي حق ب اوراسي سے آسان وزمين قائم ہيں۔

## غیر مسلم قیدی کے ساتھ حسن سلوک

قید یوں کے ساتھ ظلم وستم کاعام رجحان ہے،وہ چو نکہ کمز وراور ناتواں بن کر ماتحت بن جاتے ہیں،اس لیےان کے ساتھ نازیباسلوک کیاجاتاہے،اسلام نےاسے سختی سے منع کیاہے،قرآن میں مسکینوںاوریتیموں کے ساتھ قیدیوں کے ساتھ اچھا ہرتاؤ کرنے کی ہدایت دی گئی ہے، عہد نبوی طرفی لیا تھ میں قیدی صرف غیر مسلم ہوا کرتے تھے ،اس لیے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قیدی خواہ غیر مسلم ہو،اس کے ساتھ بہتر سلوک کیا جائے گا۔

صحابہ کرام ؓنے اپنے قیدیوں کے ساتھ جو حسن سلوک کیا، تاریخاس کی مثال پیش نہیں کرسکتی، جنگ بدر میں جب ستر قیدی ہاتھ میں آئے اور آپ ملے ایکے مختلف صحابہ کرام کے در میان ان کو دیکھ بھال کے لیے تقسیم کیااور بہتر سلوک کی ہدایت دی تو صحابہ کرامؓ نے ان کے ساتھ حیرت انگیز حسن سلوک کا معاملہ کیا،خود بھوکے رہے یارو کھا سو کھا کھا یا مگر انھیں اچھا کھلا پایلا یا،ان کی ضروریات کواپنی ضروریات پر مقدم رکھا،خود تکلیف اُٹھا کر اپنے قیدیوں کو راحت پہنچائی جب کہ وہ حالت جنگ تھی اور ان ہی کفار کے ہاتھوں یہ ستائے گئے تھے یہاں تک ان کے مظالم کے سبب صحابہ کرام کواپناوطن جیوڑ دینایڑا،ان سب کے باوجود غیر مسلموں کے ساتھ بیر رواداری اور بہتر سلوک سارے مسلمانوں کے لیےایک نمونہ ہے ، جس کے نقش قدم پر چانا ہمارانصب العین ہو ناچاہیے۔

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابوبوسف، كتاب الخراج (بيروت: دارالسلام للمشر والتوزيع 1428، طبع ثاني)، ص80

# فصل سوم: حسن معاشرت کے اثرات

ایک معاشرہ جواخلاقی اقدار اور بہترین معاشرتی خصوصیات کا حامل ہو تو پورے معاشرے پر مثبت اثرات نمایاں نظر آتے ہیں۔ یہاں پر چند مثبت اثرات اور خوبیوں کاذکر کیا جاتا ہے جو کہ بہترین اور اعلی اقدار والے معاشرے کے ساتھ لازم ہیں۔

ایک معاشر سے پر حسن معاشرت کے اثرات مختلف طریقوں سے ہے۔

معاشرتىاثرات

# وحدت نسل انسانی

اسلام وحدت نسل انسانی کادعوت دینے والا ہے۔ اسلام انسانوں کے محدود تفرقہ کا قائل نہیں۔ اسلام ان کے در میان رنگ و نسل، وطن اور زبان کی بناپر فضیلت کو نہیں مانتا۔ قرآن کریم نے اس کا اصول کچھ یوں بیان کیا ہے۔

(یَا أَیُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّکُمُ الَّذِي خَلَقَکُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتُ مِنْ اللَّهَ اللَّهَ اللَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ اِنَّ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْکُمْ رَقِيبًا ) 1

کان عَلَیْکُمْ رَقیبًا) 1

#### ترجمه:

''اے لو گواپنے پرورد گارسے ڈروجس نے تمہیں ایک جاندارسے پیدا کیااور اس جاندارسے اس کاجوڑ اپیدا کیااور ان دونوں سے بہت سے مر داور عور تیں پھیلائیں۔اور تم خدا تعالی سے ڈروجس کے نام سے ایک دوسرے سے سوال کیاکرتے ہواور قرابت سے ڈرو۔''

اسلام نے امت مسلمہ کواتحاد کا درس دیا ہے۔ ایک مقام پر نبی رحمت طبی آیا نے سارے مسلمانوں کوایک جسم کے مشابہ قرار دیا ہے، فرماتے ہیں:

(( عَنْ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " مَثَلُ الْمُوْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ، مَثَلُ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى2."))

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النساء: 1

<sup>2</sup>مسلم، صحيح مسلم، كتَابِ البِرِّ وَالصِّلَة وَالْآوَابِ، بابِ تَرَاحُمُ الْمُومِنِينَ وَتَعَاطُفُهِمٌ وَتَعَاصُدهِمُ ، 5866

ترجمه:

"نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ طبی آیا ہم نے فرمایا: تم مومنوں کو آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ لطف ونرم خوئی میں ایک جسم جیسا دوسرے کے ساتھ لطف ونرم خوئی میں ایک جسم جیسا پاؤگے کہ جب اس کا کوئی گلڑا بھی تکلیف میں ہوتا ہے تو سارا جسم تکلیف میں ہوتا ہے ایسا کی نینداڑ جاتی ہے اور جسم بخار میں مبتلا ہو جاتا ہے۔"

ر سول کریم طن آیا ہے اپنی تعلیمات میں قرآن مجید کے فرمان کوایک اچھے انداز میں بیان کیا ہے اس کی ہر جھلک دیکھنے کے لائق ہے اور اس پر عمل کرناآج کے دور کی سخت ضرورت ہے۔

وحدت فكر

اجتماعی زندگی کے لیے جن اصولوں کی ضرورت تھی، تواللہ تعالی نے انسان کو سمجھادیے اسے جس بنیادی فکر کی ضرورت تھی اور جس رہنمائی کی ضرورت ہے اللہ تعالی نے سب مہیا کر دی۔انسان نے اسے ضائع کر کے خاکے مرتب کرنا شروع کر دیئے، انسانوں کا باہمی فکری اختلاف ان کا اپنا پیدا کر دہ ہے۔اللہ تعالی نے انسان کو فکری اختلاف نہیں دیا بلکہ فکری وحدت عطاکی ہے۔قرآن کے جامع الفاظ ہیں:

(كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ أَ 1 الْحَقّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ أَ 1

ترجمه:

''سب لوگ ایک ہی جماعت کی طرح ہیں، پس اللہ نے نبیوں کو بھیجاخوشنجری دینے والے اور ڈرانے والے اور ان اللہ نے نبیوں کو بھیجاخوشنجری دینے والے اور ڈرانے والے اور ان کے ساتھ حق کے ساتھ کتاب اتاری تاکہ لوگوں میں ان باتوں کا فیصلہ کرے جن میں باہمی اختلاف کرتے ہیں۔''

فکرانسانی میں وحدت پیداکرنے کے لیے اللہ تعالی نے آسانی کتابیں اور اصول نازل کی ہیں۔ لوگوں کے دل اور ان کے دماغ اختلافات اور انتشار کی دلدل میں پھنس جائے تو آسان کے روشی سے سے کام لے کروحدت فکر کی لڑی میں منسلک ہو جائے تمام انبیاء صرف اللہ تعالی کے عطاکر دہ اصولوں کے دعوت دینے والے سے ، اور تمام اصول اسلام ہی کے اصول سے لیکن ان کے نہ ماننے والے ان اصولوں کو چھوڑ کر اپنے اغراض اور خواہشات کے پیچھے دوڑ پڑے۔ کے اصول سے لیکن ان کے نہ ماننے والے ان اصولوں کو چھوڑ کر اپنے اغراض اور خواہشات کے پیچھے دوڑ پڑے۔ اِنَّ الدِّینَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِینَ أُوتُوا الْکِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْیًا بَیْنَهُمْ 2

<sup>1</sup>البقره: 213

<sup>2</sup> آل عمران:19

ترجمه:

''دین اللہ تعالیٰ کے نزدیک صرف اسلام ہے اور اہل کتاب میں جو اختلاف کیا توالی حالت کے بعد کیاان کو دلیل پہنچ چکی تھی محض ایک دوسرے سے بڑھنے کے سبب سے۔''

قيام امن

معاشرے کا مقصد امن قائم کرناہے جب تک معاشرے کے افراد امن و محبت کے ساتھ زندگی نہیں گزاریں گزاریں سے۔ اس وقت تک معاشر ہ حقیقی معنوں میں حسن معاشر ہ کہلانے کا مستحق نہیں ہوگا جب تک معاشرے کا نصب العین ہی امن کا قیام اور محبت کی فضا کو پیدا کرنانہ ہو، معاشرے میں حقیقی امن جان، مال اور آبروکی حفاظت سے قائم ہوتا ہے۔

الله تعالى كاار شاد ہے {وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ }1 ترجمہ: ''اس جان كو قتل نه كروجس الله نے حرام تھمرايا ہے مگر حق كے ساتھ'' عبدالله بن مسعودٌ فرماتے ہيں:

((قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "سِبابُ المسلم فُسُوقٌ وقِتالُه كُفْرٌ 2))

ترجمه:

''رسول الله طَوْلِيَاتِيمِ نِے فرمایا: مسلمان کو گالی دینافسق ہے اور اسسے جھگڑا کرنا کفرہے''

عدل وانصاف اور مساوات

معاشرے میں رہنے والے مسلمانوں پریہ بھاری ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ اقلیتوں سے نیکی انصاف اور حسن سلوک پر مبنی رویہ اختیار کریں اور یہی ایک معاشرے کا حسن ہے۔ قرآن پاک میں ارشاد ہوتا ہے:

 $\{\vec{k}$  يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ ۚ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ  $\}$   $^{3}$ 

ترجمه:

''اللہ تمہیں اس بات سے منع نہیں فرماتا کہ جن لوگوں نے تم سے دین کے بارے میں جنگ نہیں کی اور نہ تمہیں تمہارے گھر وں سے نکالاہے تم ان سے بھلائی کاسلوک کر واور ان سے عدل وانصاف کر وبے شک اللہ

3 المتحنه: 8

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الاسرا:33

<sup>2</sup> ترمذى، سنن ترمذى، كتاب البر والصلة عن رسول الله عن سباب سِبَابُ الْمُسْلِم فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ ، 1983

عدل وانصاف كرنے والوں كو پيند فرماتاہے۔"

ایک اسلامی اور بہترین معاشرے میں ہر فرد کوہر قسم کی مساوات حاصل ہے نہ تو کسی کود وسر بے پر نسلی، قومی فوقیت حاصل ہے اور نہ کسی کو قانونی برتری، اسلامی معاشرہ میں تمام لوگوں کو یکسال حقوق حاصل ہوتے ہیں اور یہیں ایک بہترین معاشر ہے کا حسن ہے معاشر ہے میں عدل وانصاف قائم رکھنے کے لئے سب لوگ اسلام اور قانون کی نظر میں برابر ہے امیر قانون تھئی کرتا ہے تو سزایائے گا اور مجید نے اس بات کا اعلان کرتے ہوئے فرما یا کہ تمام انسان برابر ہیں۔ارشادالی ہے:

{يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً} أَ1

#### ترجمه:

''اے لوگو! اپنے پر وردگارسے ڈروجس نے تم کوایک ہی اصل سے پیدا کیااور اس سے اس کا جوڑا پیدا کیااور ان دونوں سے بہت سے مرداور عورتیں پھیلائیں۔''

نی کر یم طرف ایم نے جہ الوداع کے موقع پر فرمایا:

''اے لو گو! بے شک تمہار ارب ایک ہے اور بیشک تمہار اباپ ایک ہے ہاں عربی کو عجمی پر ، اور عجمی کو عربی پر سرخ کو سیاہ پر اور سیاہ کو سرخ پر کوئی فضیلت نہیں مگر تقویٰ کے اعتبار سے۔''2

## انسانی صلاحیتوں کی آبیاری

انسان کواللہ تعالی نے بے شار صلاحیتیں ودیعت کرر کھی ہیں جو کہ ایک بہترین معاشر ہے میں نشوو نما پاسکتی ہیں۔ جس طرح درخت کاایک چھوٹاسا نے بہوتا ہے اس نے میں ہی شاخیں، نے، پھول اور پھل وغیر ہ بننے کی صلاحیت موجود ہوتی ہے، لیکن جب اس کو وہ ماحول دے دیا جائے جو اس کی ضرورت کے مطابق ہو تو اس کی تمام صلاحیتیں ظاہر ہوجاتی ہیں اور وہ پھل دار درخت بن جاتا ہے۔ اسی طرح انسان کے لئے ضروری ہے کہ اس کے لئے ایک ایساسازگار ماحول ہو جس میں وہ اپنے سارے صلاحیتوں کو ظاہر کر سکیں وہ ماحول صرف ایک بہترین معاشرے میں آ سکتا ہے۔ اسی معاشرہ کی صلاحیتوں کی آبیاری ہے۔

### احساس ذمه داري

اجتماعی شعور پیدا کرنے کے لئے اور اسے ذہن میں بیدار رکھنے اور موثر بنانے کے لیے اسلام نے جواقد امات کئے ہیں ان میں سب سے اہم ایک فرد کے لیے احساس ذمہ داری کا ہے۔ ہر انسان کو اس بات کا احساس دلایا کہ وہ اپنے

<sup>1</sup> النساء: 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البخاري، الجامع الصححا، كتاب الحج، باب جمة الوداع، ح1445

گناہوں کا اکیلاذ مہدارہے جو سزااسے ملتی ہے اسے کوئی اور نہیں اٹھائے گا۔ معاشر تی جرائم کی ایک سزاتواجھا تی ہے جے معاشرہ بی نافذ کرتا ہے لیکن ایک اس کا انفرادی معاملہ ہے جو اللہ تعالی کے ساتھ ہے جے اس کو ہی نمٹانا ہے اور دو سرا اس میں کوئی اس کے ساتھ شریک نہیں ہو گالہذا اسے اپنی تمام تر ذمہ داریوں کا بھر پوراحساس کر ناچا ہے اور اپنافر ض پورا کرنے اور احساس ذمہ داری پورا کرنے میں دو سروں کی طرف اسے نہیں دیکھنا چاہئے۔ احساس ذمہ داری کا ایک معاشرتی فائدہ تو یہ ہے کہ ہر ایک شخص اپنااحتساب خود کرتا ہے اور اپنی اصلاح کی کوشش کرتا ہے اور اپنی برائیوں کو دو سرے کیلئے نمونہ نہیں بناتا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ گناہ اور اپنی اصلاح کی طرف مائل ہونے کی کوشش کرتا ہے اور اپنی اصلاح کی طرف مائل ہونے کی کوشش کرتا ہے۔ اور اپنی اصلاح کی طرف مائل ہونے کی کوشش کرتا ہے۔ ۔

## بہترین معاشرہ جذبہ خدمت پیدا کرتاہے

بہتر معاشر ہانسان میں جذبہ خدمت پیدا کرتا ہے۔اسلام نے خدمت خلق پر بہت زیادہ تاکید فرمائی ہے کہ جب تک معاشر ہ متاثر ہ متاثر ہ ستار کی افراد میں خدمت کا جذبہ نہ ہو تواس وقت تک معاشر ہ متاثر ہ متاثر ہ کے افراد میں خدمت کا جذبہ نہ ہو تواس وقت تک معاشر ہ متعلق بہترین را ہنمائی موجود ہے۔اس ضمن میں دوآیتیں اور نبی کریم طبق آیا ہم کی احادیث مبار کہ میں خدمت خلق کے متعلق بہترین را ہنمائی موجود ہے۔اس ضمن میں دوآیتیں ذکر کی حاتی ہیں۔

ارشاد باری تعالی ہے: { کُنتُمْ خَیْرَ أُمَّةٍ أُخْدِجَتْ لِلنَّاسِ} أُرْمَةِ أُخْدِجَتْ لِلنَّاسِ} ترجمہ: "تم بہترین مت ہوجو سارے انسانوں کے فائدے کے لئے پیداکی گئ ہو" ارشاد باری تعالی ہے:

( (وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرً 2)

ترجمه: "اوراس کی محبت کی وجہ سے مسکین اور یتیم اور قیدی کو کھانا کھلاتے ہیں۔"

## ضروریات زندگی کی تکمیل

بنیادی اور اہم مقصد مادی ضروریات کو پوراکر ناہے نبی طنی آیا کی حدیث ہے جواس مقصد کی اہمیت ظاہر کرتی ہے کہ دنبی طنی آیا کی فرماتے ہیں قیامت کے دن اللہ تعالی انسان سے پوچھے گا، اے ابن آدم میں بیار ہو گیا تھا مگر تونے میری بیار پرسی نہیں کی۔ بندہ حیران ہو کر پوچھا گا بھلا ایسا کیوں ہو سکتا ہے؟ اور تو تمام جہانوں کا خود پالنے والا ہے خدا فرمائے گا، کہ کیا تجھے معلوم نہیں کہ میر افلاں بندہ بیار ہو گیا تھا تو نے اس کی خبر نہیں لی، اگر تواس کی عیادت کے لئے

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> آل عمران: 11

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الانسان:<sup>7</sup>6

جاناہے مجھے اس کے پاس پاتا۔ اس طرح اللہ تعالی فرمائے گا اے ابن آدم میں تجھ سے کھانامانگا تھا مگر تونے نہیں کھلا یا بندہ پو چھے گا بھلا ایسے کیسے ہو سکتا ہے؟ میں تجھے کیسے کھلاتا تو خود رب العالمین ہے! خدا فرمائے گا تجھے یاد نہیں کہ فلال میں ہے جھ کے بان انگا تھا اور تونے کھانا کھلانے سے کھانا کھلاتا ہے تو مجھے اس کے پاس بات ہے میں خدا فرمائے گا اے ابن آدم میں نے تجھ سے پانی مانگا مگر تونے مجھے نہیں پلا یا بندہ عرض کرے گا بھلاا یسے کیسے ہو سکتا ہے کہ تجھے پیاس لگے تو خود پر وردگار عالم ہے خدا فرمائے گا میرے فلال پیاسے بندے نے تجھ سے پانی مانگا تھا لیکن تم نے نہیں پلا یا گر تواسے پانی پلادیتا تو مجھے اس کے پاس پاتا''۔ 1

قرآن میں ارشاد باری تعالی ہے۔

( وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ َ ) 2 ترجمہ: ''جو كوئى براخيال كرتاہے تواس كا نقصان اسى كو ہوتاہے اور كوئى شخص كسى كے گناه كا بوجھ نہيں اٹھائے گا۔''

### مذ ہبی اثرات

## الله اورر سول طلن كياتم كي اطاعت

اللہ اور اس کے رسول ملٹی آئے کی اطاعت انسان میں ذمہ داری کا احساس اور اطاعت کا جذبہ پیدا کرتی ہے جوکی کسی بھی معاشر ہے میں بنیادی حیثیت رکھتی ہے۔ اسلامی تعلیمات کی بنیاد توحید ہے بعنی اللہ تعالی کو اس کی ذات وصفات اور افعال میں ایک جاننا اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کر نااور اللہ تعالی کی عبادت کر نااللہ تعالی کے سواتمام نقوش کو دل سے ختم کر نا۔ اسلامی معاشرہ کی بڑی خصوصیت ہے کہ اس کے تمام افراد صرف اللہ کی عبادت کرتے ہیں اسے کے سامنے نماز پڑھتے ہیں، سجدہ کرتے ہیں ہی وہ خصوصیت ہے کہ سارے مسلمانوں کے دلوں ایک بناتی ہے اور ایک متحد امت بناتی ہے۔ دلوں میں محبت پیدا کرتی ہے اور اور بہترین معاشرہ تشکیل دیتے ہے۔

ارشادبارى تعالى - (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ 3)

ترجمہ: میں نے جن اورانس کوعبادت کے لیے پیدا کیاہے۔

الله ايك اور جَلَه فرمات إلى - (يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ،) أ

<sup>1</sup>مسلم، صحر مسلم، كِتَاب الْبِرِّ وَالصِّلَة وَالْآدَابِ، باب فَضْلِ عِيَادَةِ الْمَرِيضِ، 65566

<sup>2</sup> الانعام: 164

<sup>36</sup>الذاريات:56

ترجمه '': اے لوگو! اپنے رب کی عبادت کر وجس نے تم کو پیدا کیااور انہیں جو تم سے پہلے تھے تاکہ تم متقی بنو۔

### I. شرف اوراحترام انسانیت

توحید چونکہ انسان کواشر ف المخلوقات قرار دیتی ہے تواس لئے اس کالاز می نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ انسان کوہر قسم کی غلامی سے نجات دلاتی ہے اس دور میں صرف اسلام ہی ایک ایسامذہ ہب ہے جو توحید کاحقیقی علمبر دار ہے۔ ہندومذہ ہب آگ ہوا سورج اور پانی کی عبادت کی تعلیم دیتا ہے جبکہ تمام معاشرے کو درجہ بندی کے ساتھ چار ذاتوں بر ہمن، کھشتری، ویش اور شودر میں تقسیم کیا ہے۔ ان چار ذاتوں میں شودر کونہایت ذلیل اور پنی ذات تصور کیا جاتا ہے تواس لیے ہندوازم نے انسانوں کے ایک جھے کوشرف انسانیت سے گرادیا ہے۔

عیسائیوں کے نزدیک ہر انسان پیدائشی طور پر گناہ گارہے۔ آدم علیہ السلام اور حواعلیہ السلام نے گناہ کیااور وراثت میں ہر شخص کی فطرت میں یہ گناہ چلار ہاہے جس کی وجہ سے وہ ہر شخص کو گناہ گار قرار دیتے ہیں اور شرف انسانیت سے گرا کر ذلت میں چھنکتے ہیں۔ احترام آدمیت جو کہ ایک معاشرے کا حسن ہوا کرتا ہے ان مذاہب نے اس کو بگاڑ کر کے رکھ دیا ہے۔ جبکہ مذاہب عالم میں صرف اسلام ہی ایک واحد مذہب میں جو کہ شرف انسانیت کا علمبر دار ہے اور انسانیت کو پوری کا بئات پر ہر تری دی ہے۔

عظمت آدمیت کے متعلق الله فرماتاہے:

{وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مَنَّ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا}<sup>2</sup>

ترجمه:

(ہم نے بن آ دم کو بزرگی دی اور ہم نے اس کو خشکی اور تری میں سواری دی اور ان کو اچھی چیز وں کارزق دیا اور ہم نے بیدا کیافضیات دی ہے۔)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> البقره: 21

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الاسرا:70

## بابدوم

كتاب الادب كى روشنى ميس انفرادى اخلا قيات اور حسن معاشرت

فصل اول: الله اوراس کے رسول سے تعلق اور حسن معاشرت

فصل دوم: انفرادی اخلاق حمیده اور حسن معاشرت

فصل سوم: انفرادی اخلاق ر ذیله اور حسن معاشرت

# الله اوراس کے رسول سے تعلق اور حسن معاشر ت

اسلام میں تمام عبادات اور معاملات کی بنیاد اللہ تعالی اور اس کے رسول ملٹی آیکنی کی محبت اور رضامندی ہے۔جو کہ انسانوں میں مادہ پرستی کو کم کرنے کا ایک بہترین سبب ہے۔ جبکہ اس کے برعکس معاشرتی برائیوں کی زیادہ ترسبب مادہ پرستی کا بڑھتا ہوار جان ہے۔ اس لئے معاشرتی سطح پر للہیت کے فروغ سے معاشرے میں موجود برائیوں پر آسانی سے قابو پایا جاسکتا ہے۔ ذیل میں اللہ تعالی اور اس کے رسول ملٹی آیکنی کی محبت اور حسن معاشرت کی متعلق احادیث اور ان کی شرح ذکر کی جاتی ہے۔ نبی رحمت ملٹی آیکنی کا فرمان ہے۔

(( لَا يَجِدُ أَحَدٌ حَلَاوَةَ الْإِيمَانِ حَتَّى يُحِبَّ الْلَرْءَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَّهِ، وَحَتَّى أَنْ يُوْجَعُ إِلَى الْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْقَذَهُ اللَّهُ، وَحَتَّى يُقْذَفَ فِي النَّارِ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْقَذَهُ اللَّهُ، وَحَتَّى يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا أَنَا"

#### ترجمه:

" بنی کریم طلی آیکی نے فرمایا "کوئی شخص ایمان کی حلاوت (مٹھاس) اس وقت تک نہیں پاسکتا جب تک وہ کسی شخص سے محبت کرئے تو صرف اللہ کے لیے کرے اور اس کو آگ میں ڈالا جانا چھا لگے لیکن ایمان کے بعد کفر میں جانا سے پیند نہ ہو، اور جب تک اللہ اور اس کے رسول سے اسے ان کے سواد وسری تمام چیزوں کے مقابلے میں زیادہ محبت نہ ہو۔"

### ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

اللہ کے لئے محبت اور اللہ ہی کے لئے دھمنی رکھنا ایمان کا حصہ ہے اور جس کے نزدیک اللہ تعالی اور اس کے رسول طلق ایک منا میں مالم سے محبوب تر ہو تو اس کا معنی میہ ہے کہ اس کا ایمان کا مل ہوتا ہے اور وہ جانتا ہے کہ اللہ اور اس کے رسول طلق ایک مال باپ اولاد بیوی اور تمام خاندان سے پہلے ہے ، اس کے ذریعے وہ گر اہی سے ہدایت اور آگ سے خلاصی پاتا ہے ۔ 2

مولا ناسليم الله خانٌ فرماتے ہيں:

پہلے یہاں اللہ اور اللہ کے رسول طلی ایک محبت کو ذکر کیا ہے جب اللہ اور اس کے رسول طلی ایک محبت تمام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بخارى، الجامع الصيح، كتاب الادب، باب الحب في الله، ح6070

<sup>2</sup> عسقلاني، فتح الباري (رياض: مكتبه دار السلام 1419، طبع اول) كتاب الادب، باب الحب في الله، 134/10

محبتوں پر غالب ہوگی تو ظاہری بات ہے کہ اللہ والوں سے جو محبت کی جائے گی وہ بھی خلوص پر مبنی ہوگی تواس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ آ دمی کو کفر سے نفرت ہو جائے گیاسی لئے فرمایا کہ۔

"وان يكره ان يعود في الكفر كما يكره ان يقذف في النار"

'دلیعنی کفر کی طرف لوٹے سے اس قدر ناپیندیدگی ہو گی اور نا گوار سمجھے گا جیسا کہ آگ میں بھینکے جانے کو نا گوار سمجھتا ہے۔''

اور یہ اسی وقت ہوتا ہے جب انسان کے دل میں اللہ تعالی اور نبی کریم طرفی آیا ہم کی محبت اس قدر گھر کر جاتی ہے کہ اللہ اور اس کے رسول طرفی آیا ہم کے علاوہ ہر چیز اس کے سامنے پیچ اور بے حقیقت ہو جاتی ہے۔ <sup>1</sup>

مادی ترقی کے دور میں انسان اپنی حقیقت اور مقصد کو بھول چکاہے اس لئے انسان کے اعمال اور افعال میں کو تاہیاں ہیں۔ معاشرت کو بہتر بنانے کے لیے ابتدائی طور پر اللہ اور اس کے رسول ملٹی کیا ہے سے تعلق بناناضر وری ہے۔ کیونکہ جو کام اخلاص کی بنیاد پر بغیر کسی لالچ یا حرص کے کیے جاتے ہیں وہ دیر پامعاشر تی اثر ات رکھتے ہیں۔

نبی طبع کاار شادہے۔

إِذَا أَحَبَّ اللَّهُ عَبْدًا نَادَى جِبْرِيلَ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ فُلَانًا فَأَحِبَّهُ، فَيُحِبُّهُ جِبْرِيل، فَيُحبُّهُ أَهْلُ فَيُعَبُّهُ أَهْلُ فَيُعَبِّهُ فَيُحِبُّهُ أَهْلُ اللَّهَ يُحِبُّ فُلَانًا فَأَحِبُّوهُ، فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي أَهْلِ الْأَرْضِ2."

#### ترجمه:

"ابوہریرہ فینے کہ نبی کریم طرفی آلیم نے فرمایا" جب اللہ کسی بندہ سے محبت کرتا ہے تو جبرائیل علیہ السلام کو آواز دیتا ہے کہ اللہ فلال بندے سے محبت کرتا ہے تم بھی اس سے محبت کرو۔ جبرائیل علیہ السلام بھی اس سے محبت کرنا ہے۔ تم بھی محبت کرنا ہے۔ تم بھی اس سے محبت کرنا ہے۔ تم بھی اس سے محبت کرنا ہے۔ تم بھی اس سے محبت کرو۔ پھر تمام آسان والے اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ اس کے بعد وہ زمین میں بھی (اللہ کے بندوں کا) مقبول اور محبوب بن جاتا ہے۔"

### مولاناسليم الله خانُ فرماتي بين:

اللہ تعالی جب کسی بندے کے ساتھ اس کی اطاعت اور بندگی کی وجہ سے محبت فرماتے ہیں تو مخلوق میں بھی وہ بندہ اللہ تعالی کے حکم اور فیصلہ کے مطابق محبوب بن جاتا ہے اللہ کی محبت کا مطلب سے ہے کہ اللہ تعالی اس کے ساتھ خیر و بھلائی کاارادہ کرتے ہیں فر شتوں کے محبت اس کے لیے استغفار کی شکل میں ظاہر ہوتی ہے اور لوگوں کی محبت وعقیدت تعلق کی صورت میں سامنے آتی ہے۔

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى (كراچى: مكتبه فاروقيه 2007،اول) كتاب الايمان، باب حلاوة الايمان، يمان، 25/2،555،566 و1 2 بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب الحب في الله، ح6070

ان کے آیت کریمہ میں اس کی طرف اشارہ ہے۔

((إنَّ الَّذِيْنَ اٰمَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمٰنُ وُدًّا)) 1

ترجمہ: '' بے شک جوا بمان لائے اور نیک کام کیے عنقریب رحمان ان کے لیے محبت پیدا کرے گا۔''

محبت کی تین قسمیں ہیں: الهی روحانی اور طبعی۔ حدیث باب تینوں پر مشتمل ہے۔اللہ کا بند ہے محبت کر ناحب الهی ہے جبریل علیہ السلام اور فر شتوں کا اس بندے سے محبت کر ناروحانی اور لوگوں کا اس کے ساتھ محبت کر نا طبعی کہلاتا ہے لیکن بندوں کی وہ محبت معتبر ہے جواہل علم اور فضل کے ہاں میں پائی جاتی ہے اگر کوئی شخص فاسق فاجر لوگوں کے ہاں محبوب ہوتا ہے اور اہل علم وفضل کے حق محبوب نہیں ہوتا تواس محبت کا کوئی اعتبار نہیں۔ <sup>2</sup> مفتہ معتبر ہے اور اہل علم وفضل کے حق محبوب نہیں ہوتا تواس محبت کا کوئی اعتبار نہیں۔ <sup>2</sup> مفتہ معتبر ہے اور اہل علم وفضل کے حق محبوب نہیں ہوتا تواس محبت کا کوئی اعتبار نہیں۔ <sup>2</sup>

مفتى سعيداحمه بإلن بورگُ فرماتے ہيں:

اخلاق عالیہ میں سے یہ بات ہے کہ جس شخص سے یاکسی چیز سے آدمی محبت کرے صرف اللہ تعالی کے لیے کرے ،اللہ بھی کی خوشنود کی اور اللہ تعالی کی رضا مندی پیش نظر ہو، کوئی نفسانی یاد نیاوی مفاد پیش نظر نہ ہو۔ حدیث میں ہے کہ ایمان کی چاشنی اسی وقت محسوس ہوتی ہے جب کسی سے صرف اللہ کے لیے محبت ہو اور کفر کی طرف پلٹنے کو آگ میں ڈالے جانے کے متر ادف سمجھے اور اللہ تعالی کے رسول ملٹھ کیا تھے سے محبت ہر چیز سے زیادہ ہو جائے جب یہ تین باتیں عاصل ہو توا بمان میں مزہ آتا ہے۔ 3

معاشر تی برائیاں تب جنم لیتی ہیں جب دوسروں کے لئے دل میں وقعت مرتبہ اور محبت ختم ہو جائے۔ معاشرت کو بہتر بنانے کے لئے کہ ہر ایک فرد کے لئے ضروری ہے کہ وہ انسانیت سے محبت کرے۔ جب کسی معاشرے میں محبت والا عضر پیدا ہو جاتا ہے توایک بہترین معاشرہ واور قابل تقلید معاشرہ بن جاتا ہے۔ اور انسانیت سے محبت تب ہی ممکن ہے جب اللہ تعالی سے مضبوط تعلق اور بہترین محبت ہو، اور جب للہ تعالی کے ساتھ محبت ہو توانسان معاشر سے میں نمایاں نظر آئے گا۔

حدیث مبارکہ ہے۔

((ماذا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصْنَعُ فِي أَهْلِهِ؟ قَالَتْ عائشه رضى الله عنها:" كَانَ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ))4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>م يم:96

<sup>&</sup>lt;sup>2 سلي</sup>م الله خان، كشف البارى، كتاب الادب، باب المقة من الله تعالى، 415/22 5066

<sup>3</sup> پالن پورگُ، سعیداحمد، تخفة القاری (دیوبند: مکتبه حجاز، طبع اول 1432 ،) کتاب الادب، باب الحب فی الله، ب5 84/11 4 بخاری، الجامع الصحیح ، کتاب الادب، باب کیف یکون الرجل فی اهله، ح 6068

ترجمه:

''عائشہ رضی اللہ عنہاسے پوچھا گیا کہ رسول اللہ طنّ اللّٰہ اپنے گھر میں کیا کرتے تھے؟ فرمایا نبی کریم طنّ اللّٰہ اپنے گھر کے کام کاج کرتے اور جب نماز کاوقت ہو جاتاتو نماز کے لیے مسجد تشریف لے جاتے تھے۔'' ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

نبی کریم طفی آیا گیر کے کام کاج سب کچھ خود کیا کرتے تھے اس کوامام ترمذی نے شاکل میں اور ابن سعد نے عاکشہ ایک ریم طفی آیا گیر گئی کریم طفی آیا گیر اور نرم تھے ابن بطال نے فرمایا کہ پیمبروں کے اخلاق اور سے روایت کیا ہے کہ نبی کریم طفی آیا گیر آوگی ہو کہ اور نرم تھے ابن بطال نے فرمایا کہ پیمبروں کے اخلاق اور عادات میں سے تواضع کرنا ہے اور نفس کوذلیل کرنا ہے اللہ تعالی کے احکام کی پیروی کی جائے اور جومذموم اشیاء ہیں ان سے بچا جائے۔ 1

سليم الله خان فرماتے ہيں:

روایت میں ہے کہ عائشہ رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ نبی طنی آیاتہ کیا کرتے تھے؟ فرمایا کہ کام کاج میں مصروف رہتے ہیں اور جب نماز کاوقت تو ہو جاتا تو نماز کیلئے کھڑے ہو جاتے۔انبیاء کے اخلاق میں تواضع اور عاجزی داخل ہوتی ہے۔ چنانچہ وہ اپنے پیش آنے والی تمام ضروریات کوخود پورا کرتے ہیں تاکہ ان کاعمل دوسرے کے لئے سنت اور اسوہ بن سکے اور لوگ ان کے طریقوں پر چل سکے اور ان کے نقش قدم کی اتباع کر سکیں۔ 2

لوگ اپنی بیویوں کے ساتھ گھر کے کام کاج میں مدد کر نااور ہاتھ بٹھا نااپنی توہین اور عزت میں کمی سمجھتے ہیں۔ سبب

اسی طرح باہر کے کام کاج کو اپنی ذمہ داری اور گھر کے کام کو صرف بیوی کی ذمہ داری سمجھتے ہیں۔ اپنے گھر والوں کی مدد اور کام کاج میں ہاتھ بٹھاناایک بہترین معاشر سے کیلئے بنیادی قدم ہے۔ جیساکی نبی ملٹی اُلیام کے اسوہ مبارک سے ظاہر ہوتا ہے کہ آپ ملٹی اُلیام گھر میں ازواج مطہر ات کی مدد کیا کرتے تھے۔

نی رحمت طلع للهم نے فرمایا:

((عَنِ النَّبِيِّ صِلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ:" الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ))

<sup>1</sup> اين حجر، فتح البارى، كتاب الادب، باب كيف يَكُونُ الرَّجُلُ في أَهْلِهِ، يَ 5589:5566/10

<sup>2</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب،، باب كينف يكُونُ الرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ، 412/22، 5692

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بابُ عَلاَمَةِ حُبِّ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: 5198

بابى الكل احاديث بحمالفاظ كن زيادتى كے ساتھ ذكر بين، پہلى صديث (فَقَالَ رَجُلُّ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، كَيْفَ تَقُولُ فِي رَجُلٍ أَحَبَّ قَوْمًا وَلَمْ يَلْ عَدِيثَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرَّجُلُ يُجِبُّ الْقَوْمَ وَلَمَّا يَلْحَقْ بِهِمْ كَن يادتى اور تارى مين قَالَ يَلْحَقْ بِهِمْ كَن يادتى اور تيرى مِن قَالَ: " أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ كَن يادتى ہے۔

زجمه:

کرمائی ٔ فرماتے ہیں کہ احادیث کے ترجمہ میں یہ احتمال ہے کہ اس سے مراداللہ تعالی کی محبت بندے کے ساتھ اور بندہ بندے کی محبت اللہ تعالی کے ساتھ ، یابندوں کی آپس میں محبت جواللہ تعالی کے لئے ہو۔ ابن بطال ً فرماتے ہیں کہ جوبندہ دوسرے سے اس لیے محبت کرے کہ اس میں صرف اللہ تعالی کی رضامندی ہو تواللہ تعالی ان دونوں کو جنت میں اکٹھے کریں گے اگرچہ ان کے اعمال میں کو تاہی ہو۔ اور جب بندہ کسی سے اللہ تعالی کی اطاعت اور اللہ تعالی کی فرما نبر داری کی وجہ سے اس کو بھی ثواب پہنچاتے ہیں۔ 1

سليم الله خال فرماتي بين:

محبت کی تین صورت بن سکتی ہے اللہ تعالی کی لوگوں کے ساتھ محبت لوگوں کی اللہ تعالی سے محبت اور اللہ تعالی کے لیے دوسرے لوگوں سے محبت کرنا۔ علامہ کرمانی نے تین احتالات ذکر کئے ہیں ہے آیت کریمہ (قل ان کنتم تحبون الله فاتبعونی)، سے مراد دوصور تیں معلوم ہوتی ہیں، ایک بید کہ اللہ تعالی کی بندے سے محبت اور بندے کی اللہ تعالی سے محبت لیکن روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہاں پر بندے کی اللہ تعالی سے محبت مراد ہے۔ حافظ ابن حجر فرماتے ہیں کہ اس صورت میں اور روایت کے در میان مناسبت کچھ الیی ہوگی کہ اللہ تعالی سے محبت رسول کریم طرفی ایک ہوگی کہ اللہ تعالی سے محبت رسول کریم طرفی ایک ہوگی کہ اللہ تعالی سے محبت رسول کریم طرفی ایک ہوگی کہ اللہ تعالی سے محبت رسول کریم طرفی ایک ہوگی کہ اللہ تعالی سے محبت رسول کریم طرفی ہیں ہوگی۔ کی اتباع کے بغیر نہیں ہے اور حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اتباع رسول اور نبی کریم طرفی ہیں کی سنتوں کی پیروی ہے تا ہم اس کے لئے دل کے اندر رسول سے محبت رکھنا بھی ضروری ہے تب ہی معیت حاصل ہوگی۔

دنیا کی محبت کی وجہ سے ہم نیک لوگوں کی صحبت اور محبت بھول بیٹے ہیں۔ اور نیک لوگوں سے دوری ہمیں ہمیں دین سے دوری کی طرف لے جاتی ہے۔ محبت کا تعلق دل سے ہے نیک لوگوں کے ساتھ اللہ کیلئے محبت پر بھی اللہ تعالی اجر دیں گے اس لیے اس چیز کا تعلق نیت سے ہے اور اس کی نیت اللہ تعالی کے ساتھ محبت کرنا ہے۔ اسی طرح ایک آدمی ابودر رضی اللہ انہوں یا ابوموسی اشعری تھے نبی کریم طرح ایک خدمت میں حاضر ہو کر فرمانے لگے کہ ایک آدمی کسی قوم سے محبت کرتا ہے لیکن علم و فضل اور عمل میں ان کے برابر نہیں تو نبی کریم طرح ایک خرمایا آدمی جس کے ساتھ محبت کرتا ہے آخرت میں اس کے ساتھ ہوگا۔ 2

أعينى، امام بدر الدين، عده القارى (بيروت: دار الكتب العلميه 1428، طبع اول) كتاب الادب، بَابُ عَلاَمَةِ حُتِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: 73/22، 6168،

<sup>2</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب، ، بابُ كيْفَ يَكُونُ الرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ 58175،590/27تا 5819

### ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

ذکر کردہ احادیث کی روشنی میں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ محبت تین قسم کی ہوتی ہے بندے کی محبت اللہ تعالی کے ماتھ اللہ کی محبت بندے کے ساتھ یابندوں کا آپس میں محبت رکھنا اللہ تعالی کے واسطے اور یہ محبت الی ہونی چاہیے کہ اس میں کوئی ریاکاری نہ ہو، لیکن آیت (قل ان کنتم تحبون الله فاتبعونی یحببکم الله) سے مراد پہلی دوقشم کی محبت ہیں یا اللہ تعالی کے ساتھ محبت اور بندے کی اللہ تعالی کے ساتھ محبت، جو آدمی ایک فرما نبر دار اور نیک آرمی کے ساتھ اس لئے محبت کرتا ہے کہ اس کے اور اس اللہ تعالی کے در میان تعلق بہت زیادہ ہے اور اس کی محبت دل سے ہے اور اس کی نیت ہے تواب کی ہے تواللہ تعالی محبت کرنے والے کو اس پر جو کہ اس کی نیت ہے تواب سے محبت رکھتے ہیں تواللہ تعالی نے ارادہ ہو سکتا ہے۔ حسن بھری گرماتے ہیں کہ بعض لوگوں نے یہ گمان کیا کہ اللہ تعالی سے محبت رکھتے ہیں تواللہ تعالی نے ارادہ کیا کہ ان کے دان کے قول کی تصدیق ان کے عمل معلوم کرنے لگے تو یہ آیت اتاردی۔ تفیر ضحاک میں ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روابت ہے کہ یہ یہ توں کو یو جتے ہیں اللہ تعالی کی محبت کے واسط سے روابت ہے کہ یہ یہ توں کو یو جتے ہیں اللہ تعالی کی محبت کے واسط سے دو ہمیں اللہ تعالی کی محبت کے واسط سے دو ہمیں اللہ تعالی کی محبت کے واسط کہ وہ ہمیں اللہ تعالی کے قریب کر دیے ہیں۔ 1

دنیا کی محبت کی وجہ سے ہم نیک لوگوں کی صحبت اور محبت بھول بیٹے ہیں۔ اور نیک لوگوں سے دوری ہمیں ہمیں دین سے دوری کی طرف لے جاتی ہے۔ آدمی جس کے ساتھ محبت کرتا ہے اس کے عادات واطوار اور اخلاق بھی اسی کی طرح ہو جاتی ہیں اسی لیے حدیث میں کہا کہ (المدء مع من احب) کہ آدمی اپنے محبوب کے ساتھ ہوگا یعنی محبوب کی جو عادات واطوار ہوں گی وہی عادات و اطوار محب کی بھی ہو تگی، اللہ تعالی کے ساتھ بہترین تعلقات رکھنے والا معاشر سے میں بھی اپنے تعلقات بہترین رکھ پاتا ہے اور معاشر سے میں بہترین کر دار اداکرتا ہے اللہ تعالی سے محبت محبت کے والا آدمی جس طرح اپنی زندگی کوخو بصورت گزارتا ہے اور اپنی زندگی کے افعال وعادات واطوار میں انصاف سے کام لیتا ہے تو معاشر سے میں بھی وہاں سے انہیں عادت کی وجہ سے اور اللہ تعالی اور رسول کریم طرف آئی ہے اوام کی وجہ سے بہترین تعلق رکھتا ہے اور اہم کر دار اداکرتا ہے۔

ابن حجر، فتح البارى، كماب الادب بابُ عَلاَمَةِ حُبِّ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، 40/14. 6171

## انفرادى اخلاق حميده اورحسن معاشرت

اجتماعی افعال کے علاوہ انسان بہت سارے انفرادی افعال بھی سر انجام دیتا ہے، اسلام فرد کی تربیت کا اہتمام کرتا ہے اور افراد سازی کی اور افراد کے اخلاق کو سنوار اسلام نے افراد کی اہمیت بیان کرتا ہے۔ نبی طرفی آرائی نے بنیادی طور پر افراد سازی کی اور افراد کے اخلاق کو سنوار اسلان کے افرادی اخلاق کا زندگی میں بڑا عمل دخل ہے اور انفرادی طور پر بہترین اخلاق کا حامل انسان اجتماعی خصوصیات کا بھی حامل ہوتا ہے۔ نبی رحمت طرفی آرائی فرماتے ہیں۔

:" اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ تَمْرَةٍ، فَإِنْ لَمْ تَجِدْ فَبِكَلِمَةٍ طَيِّبَةٍ أَ."

ترجمه:

"نبی کریم طرفی آیا نے فرمایا کہ جہنم سے بچو۔ خواہ آدھی تھجور ہی (کسی کو) صدقہ کرکے ہوسکے اور اگر کسی کو یہ بھی میسر نہ ہو تواچھی بات کرلے۔"

مفتی سعیداحمہ پالن پوری فرماتے ہیں:

نرم بات دل کوخوش کرتی ہے اور اگروہ دینی بات ہو تو پھر ثواب بھی ہے اور دل کوخوش کرنے والے ہوگی نبی کر می ہے اور اس کی اہمیت بتاتے ہوئے کہا کہ اگر معمولی صدقہ کر سکو تو معمولی صدقہ دیا کر واور اگر صدقہ دینے کی بھی استطاعت نہ ہو تواچھی بات کہا کر واس سے آپ دوزخ سے پچسکو گے۔2

ابن جَرِرُّفر ماتے ہیں: اس سے مراد طیب 3 ہے۔ ابن بطال نے کہا کہ ان کا کلام بڑا نیک عمل ہے اللہ تعالی کے اس قول کی وجہ سے کہا (ادفع بالتی ہی احسن) عمدہ کلام سے ویسے بھی لذت محسوس ہوتی ہے لیکن اگروہ دینی کلام ہو اور ساتھ عمد گی ہوتو پھر مزہ دوگناہو جاتا ہے۔ 4

اس دور میں نرمی اور طریقہ سے بات کرنے کارواج جاتارہاہے۔انسان نے دنیاوی کاموں اور ضروریات کو ترجیح بنایا ہوا ہے۔ضروریات زیادہ ہیں اور وسائل کم ہیں،اس لئے جب وہ ضروریات پوری نہ ہو توانسان ذہنی تناؤاور ٹینشن کا شکارر ہتا ہے۔اسی وجہ سے وہ بدزبانی بھی کرتا ہے اور بد کلامی بھی کرتا ہے۔

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بتاب طيب الْكَلام، 5052 أَلَّم، 6052

<sup>2</sup> يالن بوريٌ، تخفة القارى، كتاب الادب، بابُ طِيبِ الْكَلاَمِ، 75/11، 6023

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>طیب: وہ چیزہے جس سے حواس کولذت آئے۔

<sup>4</sup> ابن حجر، فتح البارى، كتاب الادب، بتابُ طِيبِ الْكَلاَمِ، 551/10، 555، 4

انسان کی شخصیت کا اندازہ اس کے تکلم کے انداز سے ہوتا ہے تکلم دیکھ کرسامنے والا انسان اس کے تکلم کے مطابق برتاؤ بھی کرتا ہے۔ بات جتنی بھی کڑوی ہوا گراسے محبت اور نرمی کے انداز سے بتایا اور سمجھا یا جائے تو دلوں پر اثر کرتی ہے ، اور اگر بات بھی ہواور اگر اسے اجھے انداز سے بھی کیا جائے تو یہ بات دلوں میں گھر کر جاتی ہے۔ نرمی اور بہتر طریقہ سے کلام کرنا نسان کے لیے ایک بہترین صفت ہے اگر کسی کو ان بات کرنے کی سمجھ ہو جھا وراسے احسن طریقے سے سمجھانے کی کی صلاحیت ہو تو معاشر سے میں اس کو گران قدر نظر سے دیکھا جاتا ہے اور اس کی بات کو سنا اور مانا جاتا ہے سرمانا جاتا ہے اور اس کی بات کو سنا اور مانا جاتا

حضرت عائشه رضى الله سروايت بي نبي طبي التي المرايان

((دَخَلَ رَهْطٌ مِنَ الْيَهُودِ عَلَى رَسُولِ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالُوا: السَّامُ عَلَيْكُمْ، قَالَتْ عَائِشَةُ: فَفَهِمْتُهَا فَقُلْتُ: وَعَلَيْكُمُ السَّامُ وَاللّعْنَةُ، قَالَتْ: فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" مَهْلًا يَا عَائِشَةُ، إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الْأَمْرِ كُلّهِ"))

#### ترجمه:

''نی کریم طَنَّهُ اَلَّهُم کی زوجه مطهره عائشه رضی الله عنهانے بیان کیا که کچھ یہودی رسول الله طَنَّهُ اللَّهُم کے پاس آئے اور کہا »المسام علیکم.) «تمہیں موت آئے (عائشہ رضی الله عنهانے بیان کیا کہ میں اس کا مفہوم سمجھ گئی اور میں نے ان کا جواب دیا که »وعلیکم السام واللعنة.) «یعنی تمہیں موت آئے اور لعنت ہو۔) اس پر رسول الله طَنَّهُ اِللَّهُ عَنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اور ملائمت کو پیند کرتا ہے۔''

### ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

مسلم کی روایت میں ہے کہ حضرت محمد طلّ اللّہ تعالی نرمی والے کو پیند کرتا ہے اور اللّہ تعالی نرمی کو چاہتا ہے۔ اور اللّہ تعالی نرمی کو ایت میں ہے کہ اگر کسی چیز میں نرمی ہو تواس کو زینت والا چاہتا ہے۔ اور اللّہ تعالی نرمی کرنے والے کو نواز تاہے ، ایک روایت میں ہے کہ اگر کسی چیز میں سختی ہو تواس کو ناقص کر دیتی ہے ، مسلم کی روایت میں ہے کہ جو نرمی سے محروم ہوا، وہ ہوا وہ سازے خیر سے محروم کر دیا گیا یا اور جس کو نرمی مل گئی تواس کو خیر میں سے بڑا حصہ مل گیا۔ 2

مفتی سعیداحمہ پالن پوری فرماتے ہیں:

نرمی ہر معاملے کومزین اور آسان کرتی ہے اور سختی آسان معاملے کو خراب کرتی ہے اس لیے ہمیں ہر معاملے میں

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بنابُ الرِّفْقِ فِي الأَمْرِ كُلِّهِ، 572/13، 5025 6025 وَ 6025

نرمی برتن چاہیے یہود کی ایک جماعت نبی کریم طرق آلی کی خدمت میں آئی اور انہوں نے کہااسام علیم حضرت عائشہ نے ان کی شرارت کو سمجھ لیااور انہوں نے سلام کرنے والے پر لعنت بھیجی تو نبی کریم طرق آلیہ ہم نے فرما یاعائشہ صبر سے کام لو بے شک اللہ تعالی صبر کو پیند کرتے ہیں۔ 1

اسلامی شاعر خصوصیات سے دوری، مادی اشیاء میں حددر جہ محبت اور نفسانی خواہشات کی جکمیل کے لئے دوسروں کے حقوق کی پامالی سے دریغ نہیں کرتا۔ کسی بھی چیز کی نرمی اور اس میں شائسگی اس کوخو بصورت بناتی ہے جب کہ سختی اس چیز کو بد صورت اور بد نما بنادیتی ہے ، اگر انسان بات ایک طریقہ اور سلیقہ سے کرے توانسان پروقار بھی لگتا ہے اور اس کی بات میں وزن بھی ہوتا ہے جبکہ وہی بات اگر انسان نرمی اور بہتر طریقے سے نہ کرے تواس کی بات میں اثر نہیں ہوتا ہے جبکہ وہی بات اگر انسان احسن طریقہ سے اور شائسگی سے بات کریں۔

نبی طلع المرام کاار شاد مبار کہ ہے۔

((أَنَّ أَعْرَابِيًّا بَالَ فِي الْمُسْجِدِ، فَقَامُوا إِلَيْهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" لَا تُزْرِمُوهُ"، ثُمَّ دَعَا بِدَلْوِ مِنْ مَاءٍ فَصُبَّ عَلَيْهِ2."))

زجمه:

''ایک دیہاتی نے مسجد میں پیشاب کر دیا تھا۔ صحابہ کرام ان کی طرف دوڑے لیکن رسول اللہ طرف قرمایا کہ اس کے پیشاب کومت روکو۔ پھر آپ نے پانی کاڈول منگوا یااور وہ پیشاب کی جگہ پر بہادیا گیا۔''

مفتی سعیداحمہ پالن پوری ٌفرماتے ہیں:

ایک اعرابی مسجد میں پیشاب کرتاہے حالانکہ یہ بہت فتیج عمل ہے لیکن اس دیہاتی کی انجانے اور علم نہ ہونے کی وجہ سے نبی کریم طبع ہی آئی ہے۔ 3 وجہ سے نبی کریم طبع ہی آئی ہے۔ 3

عدم برداشت کی وجہ سے چھوٹی چھوٹی غلطیاں بھی معاف نہیں کی جاتی ہیں،اور بے عزتی کولوگ اپناحق سمجھ کر اخلاق حسنہ کو ترک کرتے ہیں۔ بے جاسختی اور لعنت و شتم سے لوگ متنفر اور دین بے زار ہو جاتے ہیں جبکہ نرمی اور محبت سے سے نفرت کرنے والے لوگ بھی مائل اور محبت کرنے والے بن جاتے ہیں۔ نبی کریم طرفی آئیل کا دیہاتی کو ایک فتیج عمل پر کچھ نہ کہنا س بات کی طرف اشارہ ہے کہ انجانے میں کسی سے کوئی غلطی یا گناہ سر زد ہو جائے تو اس پر ملامت اور لعنت و شتم نہیں بلکہ اس کو محبت سے سمجھانا چاہئے۔

أيان يوريٌّ، تخفة القاري، كتاب الادب، جاب طيب الْكَلام، 76/11، ح6025

<sup>2</sup> بخاري، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب الرّفق في الأمر كُلِّه، 54760

<sup>3</sup> يالن يوريّ، تخفة القارى، كتاب الادب، بَابُ لَمْ يَكُن النَّئيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَحِّشًا، 78/17، 5020

الله كار سول طلع ليام فرماتے ہيں۔

((ان رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: لَمْ يَكُنْ فَاحِشًا وَلَا مُتَفَحِّشًا وَقَالَ:" إِنَّ مِنْ أَخْيَرِكُمْ أَحْسَنَكُمْ خُلُقًا أَ))

ترجمه:

"معاویه رضی الله عنه نے رسول ملی آیکی کاذکر کیااور بتلایا که نبی کریم طلی آیکی ملی و نه تصاور نه آپ بدزبان تصے اور انہوں نے یہ بھی بیان کیا که آپ ملی آیکی نے فرمایا که تم میں سب سے بہتر وہ آدمی ہے، جس کے اخلاق سب سے اچھے ہوں۔"

ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

امام خطائی گفرماتے تھے کہ اس حدیث نے علم اور ادب کو جمع کیا ہے، حضرت محمد طلق اللہ اللہ اس محدیث نے علم اور ادب کو جمع کیا ہے، حضرت محمد طلق اللہ اس امت پر سب کامول کی نشاندہی کی ہے اور اپنی امت کو تعلیم دی ہے کہ ان سے بچا جائے، چو نکہ حضرت محمد طلق اللہ اس امت پر سب سے زیادہ رحیم اور سب سے زیادہ غم کھانے والے ہیں توامت کی اصلاح کے لئے ایک پیغیبر کے فرض منصی میں سے ہے کہ وہ لوگوں کا حال معلوم کرے اور لوگوں کو ان کی غلطیوں کی نشاندہی کرے اور ان سے منع کرے۔ 2

تربیت میں کمی کے باعث بچوں میں برے صفات آتے ہیں۔ والدین کی بے احتیاطی سے بچے اخلاقی انحطاط کے شکار ہوتے ہیں۔ نبی کریم طرفی آئی اس حدیث میں غلط بات اور فخش گولو گول کی نکیر فرمائی ہے ،اور نبی طرفی آئی آئی اس سے احتراز کیا کرتے تھے۔ نبی کریم طرفی آئی آئی نے فرمایا کہ تم میں سے بہترین حسن اخلاق والا بندہ ہے تواس سے معلوم ہوا کہ فخش گواور اور غلط باتیں کرنے والا انسان ایک اخلاقی برائی میں مبتلا ہے ،اور یہ ایک براوصف ہے جو کہ انسانی زندگی میں بگاڑ پیدا کرتا ہے۔

حدیث مبارکہ ہے

((قَالَ:" لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَبابا وَلَا فَحَّاشًا وَلَا لَعَّانًا، كَانَ يَقُولُ لِأَحَدِنَا عِنْدَ الْمُعْتِبَةِ: مَا لَهُ تَرِبَ جَبِينُه 3))

ترجمه:

''رسول الله المَّوْيَلَةِمْ نه كالى ديتے تھے نه بد كو تھے نه بدخو تھے اور نه لعنت ملامت كرتے تھے۔ اگر ہم ميں سے كسى پر ناراض ہوتے اتنافر ماتے اسے كيا ہو گياہے،اس كى پيشانى ميں خاك لگے۔''

1 بخارى، الجامع الصحيح، كما ب الاوب، باب لم يَكُنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَجِّشًا، 5806 وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَجِّشًا، 5806 عسقلائيٌّ، فَخَ البارى، كما ب الاوب، باب الرِّفْقِ فِي الأَمْرِ كُلِّهِ بَابُ لَمْ يَكُنِ النَّهِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَجِّشًا، 572/13، 572/06

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحح، كتاب الاوب، باب كم يَكُنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَحِّشًا، 59 60 60 كناب المراجع المنطق الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَحِّشًا، 59 60 60 كناب المراجع المنطق المنط

مفتی سعیداحمہ پالن پوری فرماتے ہیں:

حدیث میں نبی کریم طبع آیتی کی عافوشگواری کے وقت کے رویے اور برتاؤ کاذکر ہے کہ نبی طبع آیتی کی میں کمیں کمیں کمیں کمیں کاور نہ کسی سے بداخلاقی سے پیش آئے بلکہ اظہار ناراضگی اور شدید غصے کے وقت بھی صرف یہ کرتے تھے یہ اس کی پیشانی خاک آلود ہو۔اس سے نبی طبع آئے کی شفقت و محبت ظاہر ہوتی ہے۔ اس میں بداخلاقی، گلی میں وشتم کی وجہ عدم پر داشت میں اسی حالیت میں نہان پر قالو نہیں رہتا ہاں جدید شرمیں نبی

بداخلاقی، گالی، سب و شتم کی وجہ عدم برداشت ہے۔الی حالت میں زبان پر قابو نہیں رہتا۔اس حدیث میں نبی کریم طبّع آلیا ہم است اور متحل کریم طبّع آلیا ہم است اور متحل کا ذکر ہے نبی کریم طبّع آلیا ہم عالات میں نبی کریم طبّع آلیا ہم انہ اور متحمل ہوتے تھے۔

نبی اکرم طلع کیاتی فرماتے ہیں۔

((فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا عَائِشَةُ:" مَتَى عَهِدْتِنِي فَحَّاشًا، إِنَّ شَرَّ النَّاسِ عِنْدَ اللَّهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ شَرِّهِ۔))<sup>2</sup>

ترجمه:

"نبی کریم طرفی کی نے فرمایا کہ اے عائشہ! تم نے مجھے بدگو کب پایا۔اللہ کے یہاں قیامت کے دن وہ لوگ بدترین ہوں گے جن کے شرکے ڈرسے لوگ اس سے ملنا چھوڑ دیں۔"

ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

غلطیوں کی نشاندہی کرنے کا اور لوگوں کو اس سے بچنے کی ترغیب کا تھم کوئی خاص تھم نہیں ہے بلکہ یہ ہر بندے کے لئے عام ہیں کہ جو بندہ کسی کی حال پر خبر دار ہواور وہ ڈر جائے کہ وہ اس کام کی وجہ سے کسی گناہ میں مبتلا ہو گا تو اس پر لازم ہے کہ اس کو اطلاع کرے۔ قرطبی فرماتے ہیں کہ اہل حدیث سے معلوم ہواہے کہ اس بندے کے عیوب جاننا جائز ہیں جو فسق و فجور اور فحش کو پھیلانے والا ہوں تاکہ لوگ اس کے حال سے واقف ہوں اور اس کی اتباع نہ کرے اس طرح جب نبی کریم ملٹی کی آئی ہے کہ اس تھ زمی کی تو یہ بطور تالیف قلوب کی ہے۔ 3

مفتی سعیداحمہ پالن پور کُٹُفرماتے ہیں:

تر مذی کی روایت میں ہے کہ بعض لوگ بے ہودہ باتیں کرنے کے عادی ہوتے ہیں اور بعض لوگ بہ تکلف مجلس کے خوش گیبوں کے لئے بے ہودہ باتیں کرتے ہیں توبید دونوں فخش گوئی میں آتے ہیں۔ نبی کریم طافی آیک مردونوں سے

<sup>1</sup> پالن پورگ، تخة القارى، كتاب الاوب، بَابُ لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَجِّشًا، 78/17، 6029 كَخَارى، الجامع الصحح، كتاب الاوب، بَابُ لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَجِّشًا، 6061 كَخَارى، الجامع الصحح، كتاب الاوب، بَابُ لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَجِّشًا، 6021 \$3 مَتَفَجِّشًا، 3 عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَجِّشًا، 6025 \$72/13

احتراز کیا کرتے تھے۔

نبی کریم طرفی آیتی نے بداخلاقی اور بد زبانی کی حوصلہ شکنی کی اور اس کے گناہ کے بارے میں بتایا کہ قیامت کے دن سب سے بد ترین شخص وہ ہوگا جس کولوگ اس کے شرسے بچنے کے لیے چھوڑ دے یعنی بداخلاقی کی وجہ سے ملناجلنا ترک کر دے اسی لیے نبی کریم المی آیتی ہم آنے والے کے ساتھ نرمی سے بات کی تھی تاکہ وہ صلاح سے محروم نہ ہو۔ 1

اس معاشرے میں موبائل، ٹی وی اور دوسرے آلات میں فلم بینی، ڈرامے وغیرہ سے آج کا نوجوان غلط رخ پر جارہا ہے اور انہی چیزوں سے سیکھتا ہے۔ نبی کریم طلخ آلیا ہم کے حسن اخلاق اور حسن معاشرت کے پیکر تھے نبی کریم طلخ آلیا ہم نے زندگی بھر کوئی ترش بات اور کوئی اور اخلاق سے گری ہوئی بات نہیں کی۔احادیث ہمیں حسن اخلاق اور حسن معاشرت کو اپنانے کی تاکید کرتے ہیں۔ حسن کلام اور بات کرنے کا خوبصورت انداز حسن معاشرت کا ایک لازمی جھڑا، قال، گالی اور معاشرے کے سکون کے تباہی کا سبب بنتے ہیں ہیں اور قتل و قتال اور لڑائی اور جھگڑوں کا سبب بنتے ہیں ہیں اور قتل و قتال اور لڑائی اور جھگڑوں کا سبب بنتے ہیں ہیں۔

حدیث مبار کہ ہے۔

((أَنَسٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " خَدَمْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَشْرَ سِنِينَ، فَمَا قَالَ لِي أُفِّ وَلَا لِمَ صَنَعْتَ وَلَا أَلَّا صَنَعْتَ."))

ترجمه:

'' انس رضی الله عنه نے بیان کیا که میں نے رسول الله طلی آیکی وس سال 3 تک خدمت کی لیکن آپ نے کہ میں مجھے اف تک نہیں کہا اور نہ کہا کہ فلال کام کیول کیا اور فلال کام کیول نہیں کیا۔''

سليم الله خان فرماتے ہيں:

<sup>1</sup> بإلن بوركَّ، تخفة القارى، كتاب الادب، بَابُ لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَحِّشًا، 78/11، 78000 كَيْلُون بوركَّ، تخفة القارى، كتاب الادب، ، بَابُ حُسُن الْخُلُّقِ، وَالنَّعَاءِ، وَمَا يُكِرَهُ مِنَ النَّمُ لِي 6067

یہاں بخاری شریف کی روایت میں دس سال جبکہ صحیح مسلم کی روایت میں نوسال کاذکر ہے ان دونوں میں تطبیق ہوسکتی ہے کہ خدمت نوسال اور چند ماہ ہے لیکن دس والے روایت میں اضافی کسر کو حذف کیا۔

<sup>4</sup> مليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، بَابُ حُسْنِ الخُلُقِ، وَالسَّحَاءِ، وَمَا يُكْرُهُ مِنَ الْبُحْلِ 407/2،5678

### ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

جو چیز فوت ہو جائے تواس پر پوچھ گیجھ اور ملامت کرنے کا ترک اس حدیث سے لازم آتا ہے کیو نکہ اس پر ملامت کرنے کا ترک اس حدیث سے لازم آتا ہے کیو نکہ اس پر ملامت کرنے کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ اس طرح خادم وغیرہ کے ساتھ نرمی کا حکم اس حدیث کے ذریعے دیا گیا ہے ہے اور بیہ حکم عام کاموں کے متعلق ہے جواعمال لازم ہیں شرعی طور پر اس میں کوئی نرمی نہ کی جائے۔ 1

ماتحت اور ملازمین کے ساتھ بداخلاقی، بد زبانی اور بدگوئی کی بڑی وجہ ان کو کمتر اور کمزور خیال کرنا ہے۔ حدیث مبار کہ سے نبی کریم طرفی آیا ہم کا علاموں اور ماتحت وں کے ساتھ حسن معاشر سے کادر س دیا گیا ہے۔ وہ کام جو شرعاً لازم نہیں اور جن کا آخر سے میں پوچھ کچھ نہیں ہے ماتحتوں کے ساتھ ان میں نرمی کرنانبی کریم طرفی آیا ہم کے اس عمل سے ثابت ہے کہ انہوں نے انس گودس سال تک اف نہیں کہا اور ڈانٹ ڈیپٹ نہیں کی۔

حدیث مبار کہ ہے۔

((جَابِرًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ:" مَا سُئِلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ شَيْءٍ قَطُّ فَقَالَ: لَا<sup>2</sup>."))

#### ترجمه:

''جابررضی الله عنه سے سنا، انہوں نے بیان کیا کہ مجھی ایسانہیں ہوا کہ رسول الله طرفی آیم سے کسی نے کوئی چیز مانگی ہواور آپ نے اس کے دینے سے انکار کیا ہو۔''

سليم الله خالُ فرماتے ہيں:

رسول الله طلّی آیکم سے جب بھی کوئی چیز طلب کی جاتی ہے اگر وہ دنیاوی چیز ہوتی تو کبھی بھی نبی کریم طلّی آیکم "دیے ،اورا گرکسی عذر کی وجہ سے نہیں طلّی آیکم "دیے ،اورا گرکسی عذر کی وجہ سے نہیں دے سکتے تھے تو خاموش ہو جاتے تھے اور کبھی "دنا" نہیں کہتے تھے اور ابن سعد کی ایک روایت میں اس کی تصریح کے ۔۔۔ 3

### ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

حضرت محمد ملی آیکی سے جو چیز طلب کی جاتی تھی تووہ ''نال'' نہیں کرتے تھے اگروہ چیز ان کے پاس ہوتی تھی تو دے دیتے اگر نہ ہوتی تو خاموش رہتے تھے۔ یہ ان کی سخاوت پر دلیل ہے۔

عام طور پر لو گوں کا خیال ہوتاہے کہ سخاوت اور مال کے خرچ کرنے سے ان کی دولت کم ہو جائے گی۔ سخی شخص

1 ابن حجرً ، فَحْ البارى ، كتاب الادب ، بَابُ حُسْنِ الحُلُقِ، وَالسَّحَاءِ، وَمَا يُكُرُهُ مِنَ الْبُحْلِ 6038-854.53 -6038 . أبن حجرً ، فَحْ البارى ، كتاب الادب ، ، بَابُ حُسُنِ الْخُلُق ، وَالسَّعَاءِ ، وَمَا يُكُرُهُ مِنَ الْبُحُلُ ، ح6063 . وَ6063 . وَالسَّعَاءِ ، وَمَا يُكُرُهُ مِنَ الْبُحُلُ ، ح6063 . وَهُمُ عَالِمُ مُنَا الْبُحُلُ ، حَدُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الْعَلَى اللْعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

<sup>3</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، باب حُسنن الخُلُقِ، وَالسَّحَاءِ، وَمَا يُكْرُهُ مِنَ الْبُحْلِ 407/2 5678

لوگوں کی نظروں میں گراں قدر اور قابل عزت ہوتا ہے،اس کی بات سنی اور مانی جاتی ہے۔اسی طرح سخاوت سے ایک معاشرہ بہترین روش میں چلتا ہے۔ایک معاشرے میں کسی طبقہ کی غربت اور لاچاری ان لوگوں کو احساس کمتری کا شکار بنادیتی ہے اور احساس کمتری ایک معاشرے میں رہنے والے امیر اور غریب کے در میان فاصلہ پیدا کرتی ہے۔یہ احساس کمتری دوسرے لوگوں کی سخاوت سے ختم ہو جاتی ہے۔

### حدیث شریف ہے۔

((جَاءَتِ امْرَأَةٌ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِبُرْدَةٍ، ---- فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَكْسُوكَ هَذِهِ، فَأَخَذَهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُحْتَاجًا إِلَيْهَا فَلَبِسَهَا، فَرَآهَا عَلَيْهِ رَجُلٌ مِنَ الصَّحَابَةِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا أَحْسَنَ هَذِهِ فَلَاسْنِيهَا، فَقَالَ: نَعَمْ، 1))

#### ترجمه:

''سہل بن سعد رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ ایک خاتون نبی کریم طرانی آیلی کی خدمت میں ''بردہ ''لے کر آئیں ۔۔۔ تواس خاتون نے عرض کیا کہ یارسول اللہ! میں یہ لنگی آپ کے پہننے کے لیے لائی ہوں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے وہ لنگی ان سے قبول کرلی۔اس وقت آپ کواس کی ضرورت بھی تھی پھر آپ نے پہن لیا۔ صحابہ میں سے ایک صحابی عبدالر حمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ نے نبی کریم طرفی آیلی کے بدن پروہ لنگی دیکھی توعرض کیا: یارسول اللہ! یہ بڑی عمدہ لنگی ہے، آپ مجھے اس کو عنایت فرماد بجئے۔ نبی کریم طرفی آیلی نے فرمایا کہ لے لو۔''

### سليم الله خان فرماتے ہيں:

ابن حجر ٔ فرماتے ہیں کے اس عورت کا نام مجھے معلوم نہیں ہو سکا جس نے نبی کریم طبی ایک کو بردہ <sup>2</sup> پیش کیا تھا یہ ہے کہ وہ پردہ بہترین اور قیمتی تھالیکن نبی کریم طبی ایک مطالبہ پر صحابی کو دینے کا وعدہ فرمایا۔ حضور طبی آیک کی فیاضی کی سامنے مہنگی اور قیمتی چیز بھی بے وقعت ہو جاتی تھی۔ <sup>3</sup>

عام طور پر لوگوں کا خیال ہوتا ہے کہ سخاوت اور مال کے خرج کرنے سے ان کی دولت کم ہوجائے گی۔ جود وسخانبی کریم طرق آئی ہے کہ سخاوت کا نبی کریم طرق آئی ہے کہ اس سخاوت مبار کہ ہے۔ کسی عورت کا نبی کریم طرق آئی ہے کہ اصل سخاوت محبوب چیز کو ہدیہ کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ اصل سخاوت محبوب چیز کو ہدیہ کرنے

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ حُسنُ الْخُلُقِ، وَالسَّحَاءِ، وَمَا يُكِرُهُ مِنَ الْبُحْلِ، ح،6056

<sup>2</sup> بر دہ کا مطلب شملہ ہوتا تھااور شملہ اس لباس کو کہتے ہیں جسے پہنا جائے کیکن پھریہ چادراور کملی کیلئے استعال ہونے لگا۔ جس کے حاشیے بنے ہوئے تھے اور کاٹے نہیں گئے تھے۔

<sup>3</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الا يمان، بتاب حُسْنِ الخُلُقِ، وَالسَّحَاءِ، وَمَا يُكْرَهُ مِنَ الْبُحْلِ 407/25678

میں ہے نہ کہ اضافی اور خراب چیز کوعطیہ کرنے میں ہے۔

حدیث مبارکہ ہے۔

((كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَحْسَنَ النَّاسِ وَأَجْوَدَ النَّاسِ وَأَشْجَعَ النَّاسِ)) 1

ترجمه:

''انس نے بیان کیا کہ نبی کریم طبی آیا ہم سب سے زیادہ خوبصورت، سب سے زیادہ سخی اور سب سے زیادہ بہادر سخے۔''

ابن حجر ٌ فرماتے ہیں کہ حضرت انسؓ نے اس حدیث میں تین اوصاف کا ذکر کیا ہے اور یہ اس لئے کہ یہ تین اوصاف سے اور اس کا کمال شجاعت ہے دوسر اشہوانی قوت ہے اور اس کا کمال شجاعت ہے دوسر اشہوانی قوت ہے اور اس کا کمال جود ہے۔ اور تیسر اعقلی قوت ہے اور اس کا کمال بولنا ہے۔ <sup>2</sup>

جود وسخامیں کی اس کے ثمرات اور فوائد سے لاعلمی ہے۔ لوگوں اور حکومت اگرایک ترتیب سے لوگوں کے خیرات، صد قات، زکوۃ اور ٹیکسز عوام پرلگائیں توغربت کا خاتمہ ہو جائے گا۔ نبی کریم طرقی آریم میں ہر صفت بھر لور تھی، چاہے وہ شجاعت ہو، سخاوت ہو یا حسن اخلاق ہو۔ اس باب میں حسن اخلاق سخاوت اور شجاعت کا ذکر ہے در اصل یہ تین خصوصیات انسان کے بہت سارے خصوصیات کا نجھوڑ اور اس کی مال ہے۔ اگر انسان حسن اخلاق کا مالک ہے تواس کی زندگی پر بہت اثرات پڑتے ہیں، اور وہ معاشر ہے میں ایک بہترین کر دار اداکر تاہے اور اگر انسان سخی ہے تو وہ ایک بہترین دل کا مالک ہے اور اگر انسان سخی ہے تو وہ ایک بہترین دل کا مالک ہے اور لوگ اس سے محبت کرتے ہیں۔ اگر انسان شجاع ہے تو بہترین فیصلے کر پاتا ہے اور صرف اللہ پر تو کل کر تاہے دوسروں کا مشورہ ضرور لیتا ہے لیکن مرعوب بالکل نہیں ہوتا۔

یر دہ یوشی کے متعلق فرمان رسول طبی ایم ہے۔

"((كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إِلَّا الْمُجَاهِرِينَ، وَإِنَّ مِنَ الْمُجَاهَرَةِ أَنْ يَعْمَلَ الرَّجُلُ بِاللَّيْلِ عَمَلًا ثُمَّ يُصْبِحَ وَقَدْ سَتَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ، فَيَقُولَ: يَا فُلَانُ عَمِلْتُ الْبَارِحَةَ كَذَا عَمَلًا ثُمَّ يُصْبِحَ وَقَدْ سَتَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ، فَيَقُولَ: يَا فُلَانُ عَمِلْتُ الْبَارِحَةَ كَذَا وَكَذَا، وَقَدْ بَاتَ يَسْتُرُهُ رَبُّهُ وَيُصْبِحُ يَكْشِفُ سِتْرَ اللَّهِ عَنْهُ"))3.

ترجمه:

"میں نے ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے سنا، انہوں نے بیان کیا کہ میں نے رسول اللہ طَنْ اللَّهِ عَنْ سے سنا، نبی کریم طَنْ اللَّهِ عَنْ فرمایا کہ میری تمام امت کو معاف کیا جائے گا سوا گناہوں کو تھلم کھلا کرنے والوں کے اور

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ حُسنُ الْخُلُّقِ، وَالسَّعَاءِ، وَمَا يُكَرُهُ مِنَ الْجُلُّنِ، حَـ6038-6038. وَمَا يُكُرُهُ مِنَ 14-853-854-6038. وَمَا يُكُرُهُ مِنَ 14-853-854-6038. وَمَا يُكُرُهُ مِنَ 14-853، كَتَابِ الادب، بَابُ حُسنُ ِ الْخُلُقِ، وَالسَّحَاءِ، وَمَا يُكُرُهُ مِنَ 34-853، كتاب الادب، بَابُ سَتْرُ الْمُؤْمِن عَلَى نَفْسِهِ، ح6098

گناہوں کو تھلم کھلا کرنے میں یہ بھی شامل ہے کہ ایک شخص رات کو کوئی ) گناہ کا (کام کرےاوراس کے باوجود کہ اللہ نے اس کے گناہ کو چھپادیا ہے گر صبح ہونے پر وہ کہنے لگے کہ اے فلاں! میں نے کل رات فلاں فلاں برا کام کیا تھا۔ رات گزر گئی تھی اور اس کے رب نے اس کا گناہ چھپائے رکھا، لیکن جب صبح ہوئی تو وہ خود اللہ کے پر دے کو کھولنے لگا۔"

سليم الله خالُ فرماتے ہيں:

امام بخاری گامقصدیہ ہے کہ مومن سے گناہ سر زدہو جاتے ہیں لیکن اس کوافشا کر نااور پھیلانااس کااشاعت کر نابڑا گناہ ہے۔اور یہ گناہ معاشرے میں پھیل جاتا ہے۔اعلانیہ گناہ کرنے والوں کے بارے میں کہا کہ ان کے لیے کوئی معافی نہیں ہوگی،اعلانیہ گناہ کرنے والے کو مظاہر <sup>1</sup>کہتے ہیں۔<sup>2</sup>

ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

ابن بطال فرماتے ہیں کہ گناہ کے ظاہر کرنے ، پر دہ پوشی اور پر دہ دری کرنے میں بظاہر اللہ تعالی کواوراس کے رسول کے حق کو کمزور جاننا ہے۔ اور اسی طرح مسلمانوں کے حقوق بھی کمزور سمجھنا ہے اور اللہ تعالی کی رحمت بہت وسیع ہے اور غضب سے بڑھ کر ہے اسی لیے جب کوئی بندہ دنیا میں لوگوں کی پر دہ پوشی کرتا ہے تواللہ تعالی اس کی پر دہ پوشی کرتا ہے ہواور اللہ تعالی اس کی پر دہ پوشی فرمائیں ہے ہے اور اللہ تعالی اس کی پر دہ پوشی فرمائیں گے۔

ایک روایت میں ہے کہ

''الله تعالی انسان کو قیامت کے دن فرمائے گا کہ تجھ پر کوئی ڈر نہیں بے شک تومیر سے رحمت کے پر دے میں ہے میرے سواکسی کو تیرے بناپر خبر نہ ہوگی اور وہ اسی طرح جنت میں داخل ہو جائے گا۔''3

ایک انسان کی پردہ دری کرنااس کے لئے دل میں ضداور عناد کی وجہ سے ہوتا ہے لوگوں میں اس کے رازافشاں کرنااس کی اصلاح کے لیے نہیں ہوتا بلکہ لوگوں میں اس کور سواکر ناہوتا ہے۔اللہ تعالی کی صفت ستار العیوب ہے کہ اللہ تعالی عیوب پر پردہ ڈالنے والا ہے۔ اپنی یاکسی اور کی پردہ دری کرنے والا شخص دراصل اللہ تعالی کی صفت ستاری کو چیلنج کرنے والا ہے اسی لیے حدیث شریف اس کے لیے سخت وعید ہے۔ نبی کریم طبی آیاتیم نے فرمایا کہ اس کے لیے کوئی معافی نہیں ہے۔

مظاہر: (والذی جاھر بمعصیتہ واظہرھا) یعنی جولوگ اعلانیہ گناہ کرنے والے ہو۔  $^{1}$ 

<sup>2</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، جَابُ سَتْرِ الْمُؤْمِنِ عَلَى نَفْسِهِ، 468/2 7521 5722 -5722

<sup>3</sup> عسقلائي، فتح البارى، كتاب الاوب، باب سَتْرِ الْمُؤْمِنِ عَلَى نَفْسِهِ 44/13:5008-5608

نبی طبی ایم پر ده یوشی کی فضیلت بیان کرتے ہیں۔

(( يَدْنُو أَحَدُكُمْ مِنْ رَبِّهِ حَتَّى يَضَعَ كَنَفَهُ عَلَيْهِ، فَيَقُولُ: " عَمِلْتَ كَذَا وَكَذَا"، فَيَقُولُ: نَعَمْ، وَيَقُولُ: " عَمِلْتَ كَذَا وَكَذَا"، فَيَقُولُ: نَعَمْ، فَيُقَرِّرُهُ، ثُمَّ يَقُولُ:" إِنِّى سَتَرْتُ عَلَيْكَ فِي الدُّنْيَا فَأَنَا أَغْفِرُهَا لَكَ الْيَوْمَ)) أ. "

#### ترجمه:

''نی کریم طفی آیتی فرماتے تھے (قیامت کے دن تم مسلمانوں) میں سے ایک شخص (جو گنهگار ہوگا) اپنے پروردگارسے نزدیک ہوجائے گا۔ پروردگار اپنا بازواس پررکھ دے گااور فرمائے گاتونے (فلال دن دنیامیں) یہ یہ برے کام کئے تھے، وہ عرض کرے گا۔ بیشک )پروردگار مجھ سے خطاعیں ہوئی ہیں پر تو غفور رحیم ہے (غرض )سارے گناہوں کا (اس سے ) پہلے (اقرار کرالے گا پھر فرمائے گادیکھ میں نے دنیامیں تیرے گناہوں کو بخش دیتا ہوں۔''

### سليم الله خالُ فرماتے ہيں:

الله تعالى پرده پوشى كواتنى اہميت ديتے ہيں كه قيامت كے دن بنده الله تعالى كے دربار ميں سارے گناہوں كا اعتراف كرے گا تواللہ تعالى كے كہ ميں نے دنيا ميں تيرى پرده پوشى كى اور تيرے گناه لوگوں كے سامنے ظاہر نہيں كيے توآج بھى ميں تيرى پرده پوشى كروں گا،اور الله تعالى اس كى شفاعت كريں گے۔2

ایک انسان کی پردہ دری کرنااس کے لئے دل میں ضد اور عناد کی وجہ سے ہوتا ہے لوگوں میں اس کے رازافشاں کرنااس کی اصلاح کے لئے نہیں ہوتا بلکہ لوگوں میں اس کورسوا کرناہوتا ہے۔ دوسروں کے عزت اور لوگوں کا خیال رکھنا اور پردہ رکھنا شریعت کے اوا مر میں سے بھی ہیں اور حسن معاشرت کے بنیادی اصولوں میں سے ہیں۔ پردہ پوشی کرنے سے پردہ پوشی کرنے والا گناہ سے محفوظ رہتا ہے اور اور جس کی پردہ پوشی کی جاتی ہے اس کی عزت و آبروکی حفاظت ہو جاتی ہے۔

### نبی کریم طنی ایم اورابو بگڑے ملاقات کے متعلق ارشاد مبارکہ ہے:

((أَنَّ عَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَتْ: لَمْ أَعْقِلْ أَبَوَيَّ إِلَّا وَهُمَا يَدِينَانِ الدِّينَ، وَلَمْ يَمُرَّ عَلَيْهِمَا يَوْمٌ إِلَّا يَأْتِينَا فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طَرَفِي النَّهَارِ بُكْرَةً وَعَشِيَّةً، فَبَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ فِي بَيْتِ أَبِي بَكْرٍ فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ قَالَ قَائِلُ: هَذَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي سَاعَةٍ لَمْ يَكُنْ

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب،، بَابُ سَتْرِ الْمُؤْمِنِ عَلَى نَفْسِهِ، 50997 2 سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، بَابُ سَتْرِ الْمُؤْمِن عَلَى نَفْسِهِ، 57222468/2

يَأْتِينَا فِيهَا، قَالَ أَبُو بَكْرٍ: مَا جَاءَ بِهِ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ إِلَّا أَمْرٌ، قَالَ:" إِنِّي قَدْ أَذِنَ لِي بِالْخُرُوجِ."))1 أَذِنَ لِي بِالْخُرُوجِ."))1

#### ترجمه:

"عائشہ رضی اللہ عنہانے بیان کیا کہ جب میں نے ہوش سنجالا تواپنے والدین کو دین اسلام کا پیرو پایااور کوئی دن ایسا نہیں گزرتا تھا کہ جس میں رسول اللہ طرفی آئی آئی ان کے پاس صبح وشام تشریف نہ لاتے ہوں، ایک دن ابو بکر رضی اللہ عنہ (والد ماجد) گھر میں بھری دو پہر میں بیٹے ہوئے تھے کہ ایک شخص نے کہا یہ رسول اللہ طرفی آئی آئی تشریف لارہے ہیں، یہ ایساوقت تھا کہ اس وقت ہمارے یہاں نبی کریم طرفی آئی کے آنے کا معمول نہیں تھا، ابو بکر رضی اللہ عنہ بولے کہ اس وقت نبی کریم طرفی آئی کی خاص وجہ ہی سے ہو سکتا ہے، پھر نبی کریم طرفی آئی ہے نفر مایا کہ مجھے مکہ چھوڑنے کی اجازت مل گئی ہے۔"

### امام بدرالدین العینی قرماتے ہیں:

اگریہ کہاجائے کہ صدیق گازیادہ حق تھا کہ وہ محمد ملی آئی کی زیارت کرتے تو محمد ملی آئی کو بار بار آنے کی مشقت نہ ہوتی، اس کا جواب دیا گیا کہ نبی ملی آئی آئی صرف زیارت کی غرض سے نہیں آتے تھے بلکہ ابو بکر صدیق کے علم کے اضافے کے لیے آتے تھے جو علم اللہ تعالی کی طرف سے دیا ہوا ہوتا تھا۔ دوسرایہ کہ جب نبی کریم ملی آئی آئی ابو بکر آگے گھر آتے تو وہ مشرکین کی تکلیفوں سے امن میں رہتے تھے۔ برخلاف اس کے ابو بکر ان کے گھر جائیں۔ اور یہ بھی کہا گیا کیا ایو بکر ان کے گھر جائیں۔ اور یہ بھی کہا گیا کیا بیا جاتے تھے۔ 2

### سليم الله خان فرماتي بين:

امام بخاری گامقصدہے کہ اگر کوئی شخص روزانہ اپنے ساتھی دوست کے پاس جائے تواس میں کوئی حرج نہیں اسی طرح یہ شبہ بھی آ سکتا ہے کہ نبی طرح یہ شبہ بھی آ سکتا ہے کہ نبی طرح یہ نبی طرح یہ شبہ بھی آ سکتا ہے کہ نبی طرح یہ اور خصوصی لگاؤ کی بناپر معمول سے آ یا کرتے تھے تھے حالا نکہ ابو بکر شبھی جا یا کرتے ہوں گے۔ یہاں نبی کریم طرح اور قربت ابو بکر صدیق کے لیے ظاہر کردی گئی ہے۔

حدیث شریف میں نبی کریم طرق کی کا ابو بکر کے پاس معمول سے آنے پر معمول کے وقت کا ذکر ہے اور نبی کریم طرق کی کی کے اسے معلوم ہوتا ہے طرق کی کا انتظار رہتا تھا۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ الرق کی انتظار رہتا تھا۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر کسی کے پاس ملاقات کی وجہ سے وہ کہ اگر کسی کے پاس ملاقات کی وجہ سے وہ

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كماب الادب، بابُ هَلْ يَرُورُ صَاحِبَهُ كُلَّ يَوْمٍ أَوْ بُكْرَةً وَعَشِيًّا، ح6106

<sup>2</sup>عين، عده القارى، كتاب الادب، بَابُ هَلْ يَزُورُ صَاحِبَهُ كُلَّ يَوْمٍ أَوْ بُكْرَةً وَعَشِيًّا 227/22، 5079

ا پنی ضروری کامول سے رہنہ سکے۔<sup>1</sup>

احساس ناپید ہوتی جارہی ہے اور دوسر ول کا احساس ختم ہورہا ہے اگر احساس ختم ہو جائے تو حقوق پامال ہوتے ہیں ، اور
احساس نہ ہونا لوگ گناہ کو گناہ نہیں سمجھتے ہیں ، حالا نکہ اس وجہ سے بہت حقوق کی پامالی ہوتی ہے۔ یہ بات حسن
معاشرت اور ادب کے خلاف ہے کہ بغیر اطلاع کے ملا قات کے لئے جایا جاتا ہے ، اس سے میز بان کو تکلیف بھی ہوتی
ہوئے ملا قات کرنی پڑتی ہے جو کہ دوسرول کو تکلیف کے زمرے میں آتا ہے اور یہ گناہ ہے۔
احازت کی اہمیت کے متعلق قول نی ما ہوئی ہے ہوئے ہوئے ہوئے اور یہ گناہ ہے۔

 $^{2}((إذَا اسْتَأْذَنَ أَحَدُكُمْ ثَلَاتًا، فَلَمْ يُؤْذَنْ لَهُ فَلْيَرْجِعْ))<math>^{2}$ 

ترجمه:

''جبتم میں سے کوئی تین باراذن چاہے ، پھر کوئی اجازت نہ ملے ، تولوٹ جائے۔'' شبیر احمد عثائی ٔ فرماتے ہیں :

اجازت طلب کرنامشر و گاور ضروری امر ہے اللہ تعالی نے سورۃ النور میں اس کے احکام کی تفصیل بیان کی ہے۔ اور علاء کااس بات پر اجماع ہے کہ اجازت طلب کرناواجب ہے اور اجازت کے بغیر کسی جگہ جانا یا یا کسی جگہ داخل ہون جائز نہیں ہے۔ اجازت کی کیفیت میں علاء کااختلاف ہے بعض کہتے ہیں کہ سلام سے پہلے اجازت طلب کرناضروری ہے اور بعض کہتے ہیں کہ سنت یہ ہے کہ سلام پہلے ہوں اور اجازت بعد میں ہوں۔ فتوی دو سرے قول پر ہے۔ 3 بلاجازت کسی کے گھر دفتر وغیرہ میں داخلہ تکلیف کا باعث ہے۔ یہ ایک نہایت ضروری امر اور آداب میں سے ہے بلاجازت کسی کے گھر دفتر وغیرہ میں داخلہ تکلیف کا باعث ہے۔ یہ ایک نہایت ضروری امر اور آداب میں سے ہے کہ کسی جگہ جانے سے پہلے جانے والے سے اجازت طلب کی جائے۔ بغیر اجازت کے کسی کے پاس جانا ایک فتیج عمل ہمیں کہترین مسلمان کو تکلیف دینا ہے اور مسلمان کو تکلیف دینا شدید گناہ کا عمل اس لیے یہ ضروری عوامل ہے اور ان کا خیال رکھنا ہمیں بہترین مسلمان بناتا ہے۔ اس لیے یہ ضروری عوامل ہے اور ان کا خیال رکھنا ہمیں بہترین مسلمان بناتا ہے۔ اس کے یہ ضروری عوامل ہے اور ان کا خیال رکھنا ہمیں بہترین مسلمان بناتا ہے۔ امرازت طلب کرتے وقت اپنا تعارف کرنا چا ہے :

((عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، قال: " أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَدَعَوْتُ ،

21537،1030

<sup>3</sup> عثاني، شبيراحد، فتح الملهم، (لبنان: داراحياالتراث العربي بيروت، طبع اول 1426 ،) كتاب الآداب، باب الإسْتِنْدَانِ، 198/4، 5591 و

فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " مَنْ هَذَا؟ "فد، قُلْتُ: أَنَا، قَالَ: فَخَرَجَ، وَهُوَ يَقُولُ: أَنَا أَنَا ))1

ترجمه:

''سیدنا جابر بن عبداللّٰدٌ سے روایت ہے، میں رسول اللّٰد طَنَّ اَیَّلَہُمْ کے پاس آیا میں نے پکارا۔ آپ طَنَّ اَیَہُمْ نے پوچھا: ''کون ہے؟'' میں نے کہا: میں ہوں۔ آپ طَنِّ اِیہُمْ باہر نظے یہ کہتے ہوئے: ''میں تو میں بھی ہوں۔'' شبیر احمد عثما فی فرماتے ہیں:

اناایک لفظ کودود فعہ تکرار کے ساتھ لانے کی دووجوہات ہیں: پہلا یہ کہ کہ نبی ملی آیکی نے جابر نکو ملنے سے انکار کیا۔ دوسرا یہ کہ ''انا''لفظ ہر متکلم کے لئے استعال ہوتا ہے تواس سے تعریف کا کوئی فائدہ نہیں ہوا۔

مخضرا یہ کہ اس طرح کا جواب دینا مکروہ ہے کیونکہ اجازت طلب کرنے والے کے لیے ضروری ہے کہ اپنا تعارف کرے اور جس سے اجازت طلب کی جارہی ہے اگراجازت طلب کرنے والے کو نہ جانتا ہو تواس طرح کے جواب کا کوئی فائدہ نہیں ہے اور اگر جانتا بھی ہو تواتنے مخضر جواب سے اس کو پہچانے میں مشکل ہوگی۔اور اتنے مخضر جواب میں تکبر کا شائبہ بھی ہے کہ اجازت طلب کرنے والا تعارف سے غنی ہے۔<sup>2</sup>

مکمل تعارف نہ کرنے کی وجہ لاپر واہی ہے اسی طرح یہ بے ادبی میں شار کیا جائے گا اور اس میں تکبر کا بھی شائبہ ہے۔ یہاں پر ہمیں اس بات کی تعلیم دی جار ہی ہے کہ اگر ہم کسی سے اجازت طلب کرتے ہیں تواس کے کیا آ واب ہیں کہ پہلے اپنا مکمل تعارف کرائے اس کے بعد اجازت طلب کرے، جس سے اجازت طلب کی جار ہی ہے اگر وہ اجازت دینا پیند کرتا ہے تو ٹھیک ہے ورنہ واپس لوٹ جائے۔

ہنسی کے متعلق ارشاد نبوی طابع کیلئم ہے

((عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا - - - فَطَفِقَ خَالِدٌ يُنَادِي أَبَا بَكْرٍ ، يَا أَبَا بَكْرٍ أَلَا تَرْجُرُ هَذِهِ عَمَّا تَجْهَرُ بِهِ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ وَمَا يَزِيدُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى التَّبَسُّمِ،)) 3 رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى التَّبَسُّمِ،))

ترجمه:

"عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت ہے۔۔۔۔۔ خالد بن سعید اس پر ابو بکر رضی اللہ عنہ کو آواز دے کر کہنے لگے کہ آپاس عورت کوڈانتے نہیں کہ نبی کریم طبّع اللّٰہ اللّٰہ علیہ کس طرح کی

<sup>1</sup> قشرى، صحيح مسلم، كتاب الآداب، باب كَرَاهَةٍ قَوْلِ الْمُسْتَأَذِنِ أَنَا. إِذَا قِيلٍ مَنْ هَدَاء 5600 عثانى، فَخَ الملم، كتاب الآداب، باب كَرَاهَةٍ قَوْلِ الْمُسْتَأَذِنِ أَنَا. إِذَا قِيلٍ مَنْ هَدَاء ح 5600 عثانى، فَخَ الملم، كتاب الآداب، باب كَرَاهَةٍ قَوْلِ الْمُسْتَأَذِنِ أَنَا. إِذَا قِيلٍ مَنْ هَدَاء ح 5600 عثانى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب النّبسُم والصِّحِك ، ح840

بات کہتی ہے اور نبی کریم طلّ آلیّ ہم نے تبسم فرمایا۔" مفتی سعید احمدیالن یوری فرماتے ہیں:

مسکرانااور ہنستا بھی خوش اخلاقی ہے۔ نرمی کے ساتھ مسکراکراور ہنسی کے ساتھ بات کرنانبی کریم طاقی آلہم کی سنت مبارکہ ہے۔ تبسم <sup>1</sup> بننے <sup>2</sup>اور قبقہ <sup>3</sup> میں فرق ہے نبی کریم طاقی آلہم اکثر مسکراتے تھے اور بنتے بہت کم تھے اور کھلکھلا کر بننے کا یا قبقہ سے احتراز کیا کرتے تھے، حدیث میں رفاعہ قرظی <sup>4</sup> کی بیوی کا واقعہ ہے۔ یہ عورت خزرج قبیلے سے تھی۔ اس نے نبی کریم طاقی آلہم صرف مسکراتے اس نے نبی کریم طاقی آلہم صرف مسکراتے ہیں کریم طاقی آلہم صرف مسکراتے رہے اور اس کی کسی بات کا برانہیں منایا۔ <sup>5</sup>

مجلس میں بے موقع اور اور غیر متعلقہ سوال سے لوگ ننگ ہو جاتے ہیں اور بات کا تسلسل خراب کرنے کی وجہ سے سوال کرنے والے کو ملامتی کا سامنا بھی کرناپڑتا ہے لیکن نبی کریم طرفی آیا تی ایک عورت جو کہ غیر مناسب اور غیر شاکستہ رویہ کے ساتھ نبی کریم طرفی آیا تی سے منع نہیں شاکستہ رویہ کے ساتھ نبی کریم طرفی آیا تی کے سوال سننے کے بعد مسکر ادیا۔

حدیث مبار کہ ہے۔

((اسْتَأْذَنَ عُمَرُ ۔۔۔، فَأَذِنَ لَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَدَخَلَ، وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَدَخَلَ، وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَضْحَكُ، فَقَالَ: أَضْحَكَ اللَّهُ سِنَّكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ بِأَبِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَضْحَكُ، فَقَالَ: أَضْحَكَ اللَّهُ سِنَّكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ بِأَبِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهِ بِأَبِي

ترجمه:

''عمر رضی الله عنه نے اجازت چاہی۔۔۔۔ پھر نبی کریم طبیع آہیے نے ان کو اجازت دی اور وہ داخل ہوئے۔ نبی کریم طبیع آہیے اللہ عنہ نے اس کو خوش رکھے، یار سول اللہ!

4 آبو لُبابہ انصاری، بشیر بن عبد المنذر بن رفاعہ، پیغمبر اکرم (ص) کے صحابی ہیں جو جنگ بدر، غزوہ سویق اور غزوہ بنی قینقاع میں مدینہ میں آپ (ص) کے نایب رہے اور دوسرے غزوات میں حضرت کی رکاب میں جنگ میں شرکت کی۔ غزوہ بنی قریظہ کے دوران ایک خطاکا شکار ہوئے لہذا اس غلطی سے توبہ کے لئے خود کو مسجد نبوی (ص) کے پاس ایک ستون سے باندھ لیا۔ یہاں تک کہ سورہ انفال کی 27 ویں اور سورہ توبہ کی قوبہ کی قوبہ کو قبولیت کا درجہ عطاکیا۔

امتیم: ہو نٹوں ہو نٹوں میں ہنسا۔

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ہنسنا:اس طرح مسکرانا کہ دانت نظر آئے مگر آواز نہ نکلے۔

<sup>3</sup> قہقہہ: س طرح ہنسنا کے سارے لوگ سن لے۔

<sup>5</sup> يالن بوريٌّ، تحفة القارى، كتاب الادب، بابُ التَّبَسُّم والضَّحِكِ، 11/108، 60840،

<sup>60857،</sup> الجامع الصحيح، كتاب الادب، بنابُ التّبسُّم وَالضَّحِكِ ، 50850

میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں۔'' سلیم اللّٰد خال ُ فرماتے ہیں:

رسول الله طَنْ اللهُ عَلَيْهِ عَام حالات ميں تبسم فرما ياكرتے تھے، كبھى حُجَك (بنسى) بھى فرما ياكرتے تھے۔علامہ ابن قيم فرما ياكہ رسول الله طَنْ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى مِنْ مَنْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَل عَلَيْهِ عَل

غصہ اور کرخت لہجے میں بات کرنادل کی شخق کی وجہ سے ہوتا ہے۔ بات کو سمجھانے کے لیے بات کرنے کاانداز، الہجہ اور چہرے پر مسکراہٹ ضرور ی پر ہے۔ مسکرا کر بات کرنانبی کریم طرق اللہ اللہ کی مبارک سنت ہے۔ نبی کریم طرق اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ مسکراہٹ ضرور ی بہھی کبھی فرما یا کرتے تھے، شخک اور بلند آواز میں بننے سے احتراز کیا کرتے تھے۔ اس لئے کہ اونجااور قبقہہ لگا کر بیننے سے آدمی غیر سنجیدہ لگتا ہے اور دل مردہ ہوجاتا ہے۔

ایک اور حدیث مبار کہ ہے۔

((كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالطَّائِفِ قَالَ:" إِنَّا قَافِلُونَ غَدًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ"، فَقَالَ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَا نَبْرَحُ أَوْ نَفْتَحَهَا، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" فَاغْدُوا عَلَى الْقِتَالِ" قَالَ: فَغَدَوْا فَقَالَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" فَاغْدُوا عَلَى الْقِتَالِ" قَالَ: فَغَدَوْا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ فَقَالُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" إِنَّا قَافِلُونَ غَدًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ" قَالَ: فَسَكَتُوا فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" إِنَّا قَافِلُونَ غَدًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ" قَالَ: فَسَكَتُوا فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" إِنَّا قَافِلُونَ غَدًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ" قَالَ: فَسَكَتُوا فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" إِنَّا قَافِلُونَ غَدًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ" قَالَ: فَسَكَتُوا فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ))<sup>2</sup>

#### ترجمه:

" جب رسول الله طَنْ اللّهِ عَلَيْهِمْ طَائف مِين فَضِ (فَحْ مَله كے بعد) توآپ طَنْ اللّهِمْ نے فرما یا کہ اگر الله نے چاہا تو ہم یہاں سے کل واپس ہوں گے۔ آپ کے بعض صحابہ نے کہا کہ ہم اس وقت تک نہیں جائیں گے جب تک اسے فتح نہ کر لیں۔ نبی کریم طَنْ اللّهِمْ نے فرما یا کہ اگریمی بات ہے تو کل صبح لڑائی کرو۔ بیان کیا کہ دوسرے دن صبح کو صحابہ نے گھمسان کی لڑائی لڑی اور بکثرت صحابہ زخمی ہوئے۔ نبی کریم طَنْ اللّهُمْ نَے فرما یا کہ ان شاء الله ہم کل واپس ہوں گے۔ بیان کیا کہ اب سب لوگ خاموش رہے۔ اس پر نبی کریم طَنْ اللّهُمْ بنس پڑے۔ "

سليم الله خال فرماتي بين:

نبی کریم الله بیتر کی زیادہ سے زیادہ منسی کی جو کیفیت روایت میں منقول ہے وہ "حتی بدت نواجذہ" کے الفاظ

1 سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الاوب، بابُ التَّبَسُّم وَالضَّحِكِ، 22/499، 5738 وَالضَّحِكِ، 60866 وَالضَّحِكِ، 60866 وَالضَّحِكِ، 60866

کے ساتھ ہے جبیبا کہ اس باب میں حضرت ابوہریرہ گی روایت سے معلوم ہوا، عائشہ گی روایت ہے کہ میں نے نبی کریم طبق اینے کو کھل کر مینتے ہوئے کبھی نہیں دیکھا۔

البتہ بعض حضرات فقہاء نے "حتی بدت نواجدہ" والی کیفیت کو قہقہہ میں شامل کیا ہے اور کہا ہے کہ اس کیفیت کے قہقہہ میں شامل کیا ہے اور کہا ہے کہ اس کیفیت کے ساتھ کوئی نماز میں بنسے تو نماز کے ساتھ اس کا وضو ٹوٹ جائے گا۔اس تفصیل کے مطابق رسول اللہ طبّی ہیں ہے میں سے قہقہہ ثابت نہیں سے قہقہہ ثابت نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے، جس سے نبی کریم طبّی ایکن جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ تعریف نہیں ہے۔

عام اور معمولی بات بھی سخت اور در شت لہجہ میں ہو تواسے دل میں نفرت اور بغض پیدا ہو تا ہے اور اگر سخت اور ضروری بات اگر نرمی سے ہو تواس سے محبت پیدا ہو تی ہے۔ بنس کر اور پر و قار طریقے سے بات کر نانبی کریم طرفی آیا ہے کا معمول تھا جنگ سے واپسی کے موقع پر نبی کریم طرفی آیا ہے بات پر زبر دستی نہیں کی اور ان کو مجبور نہیں کیا، بلکہ ان کی بات کو ترجیح دی، اور دوسرے دن نبی کریم طرفی آیا ہے کا بنسنا اس بات پر دلیل ہے کہ نبی کریم طرفی آیا ہے کہ اس تھا۔ کے ساتھ مشفقانہ اور دوسانہ ماحول میں بات کیا کرتے تھے۔

#### ایک اور حدیث ہے:

((أَتَى رَجُلُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: هَلَكْتُ وَقَعْتُ عَلَى أَهْلِي فِي رَمَضَانَ، قَالَ:" أَعْتِقْ رَقَبَةً" ـــــ وَاللَّهِ مَا بَيْنَ لَابَتَيْهَا أَهْلُ بَيْتٍ أَفْقَرُ مِنَّا، فَضَحِكَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ قَالَ:" فَأَنْتُمْ إِذًا))2

#### ترجمه:

''ابوہریرہ فٹے بیان کیا کہ ایک صاحب رسول اللہ طبیع آئی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا: میں تو تباہ ہو گیا اپنی بیوی کے ساتھ رمضان میں (روزہ کی حالت میں) ہمبستری کر لی۔ نبی کر یم طبیع آئی نے فرمایا کہ پھر ایک غلام آزاد کر۔۔۔۔۔انہوں نے عرض کیا مجھ سے جو زیادہ محتاج ہواسے دوں؟ اللہ کی قسم! مدینہ کے دونوں میدانوں کے در میان کوئی گھرانہ بھی ہم سے زیادہ محتاج نہیں ہے۔اس پر نبی کر یم طبیع آئی آئی ہنس دیے اور آپ کے سامنے کے دندان مبارک کھل گئے،اس کے بعد فرمایا کہ اچھا پھر تو تم میاں بیوی ہی اسے کھالو۔''3

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب، جاب التَّبسُّم والضَّحِكِ، 22/499، 57395

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كما بالادب، بَابُ التَّبَسُم وَالضَّحِكِ ، 5 6087

<sup>3</sup> اشارہ ہے اس تفصیلی حدیث کی طرف ایک بندہ نبی کریم ملٹی آئی ہے سامنے حالت روزہ میں جماع کا اقرار کرتاہے تو نبی کریم ملٹی آئی ہے اس کو غلام آزاد کرنے کا پاساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلانے کے بارے میں بتاتے ہیں تو وہ کہتاہے کہ ہیں کہ میں محتاج اور فقیر ہوں جب نبی کریم ملٹی آئی ہم اس کو کھور عنایت کرنے فرماتے ہیں کہ اسے حدید کر و تو بندہ کہتاہے کہ میں اس کا سب سے زیادہ محتاج ہوں۔ تو نبی ملٹی آئی ہم نس دیتے ہیں۔ (تفصیل کے لیے دیکھیے کشف الباری صفحہ نمبر 489 کتاب الادب، ح 5737)

### ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

دینی مسائل میں لوگوں کے لئے سختی کرنے سے لوگوں کے دل میں ان مسائل اور دین سے بے رغبتی پیدا ہوتی ہے۔ ایک صاحب جو نبی کریم طبع آئی آئی ہے نہیں کریم طبع آئی آئی ہے نے مسئلے کاحل بتادیا لیکن ان صاحب نے خود کو مجبور ظاہر کرکے اس سے معذرت کرلی اس کی مجبوری دیکھ کرنبی کریم طبع آئی آئی ہے نے اس کی مدد کرناچاہی لیکن اس ان صاحب نے اس مدد کی کاسب سے زیادہ مستحق خود کو تھم رایا تو نبی کریم طبع آئی آئی ہے نے کھی مجبوران صاحب کے حوالے کردی۔ اس حدیث سے دینی مسائل کا زم ہونا اور کچک دار ہونا معلوم ہوتا ہے۔ دینی مسائل میں اتنی سختی نہیں کہ سامنے والے کو مجبور اسے قبول کرنے پڑجائیں بلکہ مسائل اور اور پوچھنے والے کے حالت کو دیکھ کر کر نرمی سے بھی فیصلہ کیا حاسکتا ہے۔

### نبی کریم طالع ایک متعلق ایک اور روایت ہے:

((عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ، قَالَ:" كُنْتُ أَمْشِي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَيْهِ بُرْدٌ نَجْرَانِيٌّ غَلِيظُ الْحَاشِيَةِ، فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابِيٌّ فَجَبَذَ بِرِدَائِهِ جَبْذَةً شَدِيدَةً، ---- ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ مُرْ لِي مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي عِنْدَكَ، فَالْتَفَتَ إِلَيْهِ فَضَحِكَ، ثُمَّ أَمَرَ لَهُ بِعَطَاءٍ."))2

#### ترجمه:

''انس بن مالک رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ میں رسول اللہ طبی آئی ماتھ چل رہاتھا۔ آپ کے جسم پر ایک نجر انی چادر تھی، جس کا حاشیہ موٹا تھا۔ اسے میں ایک دیباتی آپ طبی آئی میں آیا اور اس نے آپ کی چار بڑے زور سے تھینجی۔۔۔۔۔ پھر اس نے کہا: اے محمد! اللہ کا جو مال آپ کے پاس ہے اس میں سے مجھے دیئے جانے کا حکم فرمایئے۔ اس وقت میں نے نبی کریم طبی آئی آئی کو مڑ کر دیکھا تو آپ مسکرا دیئے پھر آپ طبی آئی کی خاصے نہا نے کا حکم فرمایا۔''

حدیث مبار کہ میں نبی کریم طرق آئیل کی کی صفات کاذ کرہے۔ نبی کریم طرق آئیل کے تخل، برداشت، جودوسخااور مہننے کا کاذ کرہے۔ا گرسوال کرنے والا جاہل ہواوراس کو سننے پاسوال کرنے کاسلیقہ اورادب نہ ہو تواس پر سختی نہیں کرنی

<sup>1</sup>عسقلانی، فتح الباری، كتاب الادب، بابُ التَّبَسُّم وَالضَّحِكِ، 5087:7113/6612:6087 كا عسقلانی، فتح الباری، كتاب الادب، بابُ التَّبَسُّم وَالضَّحِكِ ، 60887

چاہیے بلکہ کہ کشادہ چہرے کے ساتھ اس سے معذرت کر لینی چاہیے یااس کو وہ چیز عطاکر دیناچاہیے۔
سختی سے دل میں نفرت اور بغض بک نرمی سے محبت اور قربت پیدا ہوتی ہے۔ حسن معاشرت کا مسلمہ اصول ہے
کہ اگر مخالف شخص آپ کے ساتھ ظلم و زیادتی بھی کرے تو آپ حتی الوسع کوشش کرے کہ اس کے ساتھ بہترین
سلوک اور رواداری کا تعلق قائم رکھے تواسی طرح معاشرہ ایسی صورت اختیار کرتا ہے۔

حضرت عائشہ کی روایت ہے:

((مَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُسْتَجْمِعًا قَطُّ ضَاحِكًا حَتَّى أَرَى مِنْهُ لَهَوَاتِهِ، إِنَّمَا كَانَ يَتَبَسَّمُ."))1

ترجمه:

" نبی کریم طرفی آیم کو اس طرح کھل کر مجھی ہنتے نہیں دیکھا کہ آپ کے حلق کا کوا نظر آنے لگتا ہو، آپ طرفی آیم صرف مسکراتے تھے۔"

امام بدرالدین العینی قرماتے ہیں:

"مستجمعا قط ضاحکا" ایساہنسنا کے کہ جس میں بہت زیادہ مبالغہ ہواور ضاحکا منصوب علی التمیز ہے۔ اور مشتق ہے۔ عائشہ فرماتی ہیں کہ میں نے نبی کریم طبی ایک کے ساتھ اور مشتق ہوئے نہیں یا باآیا کہ ان کے دانت مبارک بھی نظر آئے۔ 2

بہت زیادہ بننے اور قبقے لگانے سے آدمی میں سنجیدگی نہیں رہتی اور آدمی کے بات کاوزن ختم ہو جاتا ہے۔ نبی کریم طلع آئی آئی اس میں اعتدال فرما یا کرتے تھے،اور جس کے ساتھ بات کرتے تھے بہت زیادہ بنتے نہیں تھے۔

پہلی حدیث میں ہے کہ نبی طبی آہم کے لہوات نظر آتے تھے۔جو کہ بننے کے دوران عام طور پر نظر آجاتے ہیں۔ جبکہ دوسری حدیث میں گلے کا کوااسی حالت میں نظر آجاتا ہے جب ہنسنااو نجی آواز سے ہو، نبی طبی آیا آہم اس سے احتر از کیا کرتے تھے۔

تکایف پر صبر کے متعلق عبداللہ بن مسعور کی روایت ہے:

((قَسَم النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قِسْمَةً كَبَعْضِ مَا كَانَ يَقْسِمُ، فَقَالَ رَجُلُّ مِنَ الْأَنْصَارِ: وَاللَّهِ إِنَّهَا لَقِسْمَةٌ مَا أُرِيدَ بِهَا وَجْهُ اللَّهِ، .... فَشَقَّ ذَلِكَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَغَيَّرَ وَجْهُهُ وَغَضِبَ،))3

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصيح، كما بالادب،، بناب التَّبَسُّم والضَّحِكِ ، 10927

<sup>2</sup>عينى، عده القارى، كتاب الادب، بابُ التَّبَسُّمِ وَالضَّحِكِ:، 22/237، 2092 6092

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كماب الادب، بنابُ الصَّبْرِ عَلَى الأَذَى، حَ0100

زجمه:

''کہ رسول اللہ طلّ اللّہ اللہ علیہ آئی نے (جنگ حنین) میں کچھ مال تقسیم کیا جیسا کہ آپ ہمیشہ تقسیم کیا کرتے تھے۔ اس پر قبیلہ انصار کے ایک شخص نے کہا کہ اللہ کی قسم! اس تقسیم سے اللہ کی رضا مندی حاصل کرنا مقصود نہیں تقا۔۔۔۔نبی کریم طلّ اللّٰہ آئی کو اس کی یہ بات بڑی نا گوار گزری اور آپ کے چہرے کارنگ بدل گیا اور آپ غصہ ہو گئے۔''

### ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

ابن مسعود گانی کریم طرق آلیا تم کو صحابی کے بارے میں بتانا حضرت محمد طرق آلیا تم کی خیر خواہی اور آپ طرق آلیا تم کو خبر دار کرنے کیلیے تھا کہ جو آپ کے حق میں طعن کرتاہے وہ مسلمان ہے لیکن باطن میں منافق ہے تاکہ لوگ اس سے ڈرے، اور یہ اسی طرح جائز ہے جیسے کہ کفار میں جاسوسی کرناتا کہ لوگ ان کے مکر سے احتیاط کرے۔ حضرت محمد طرق آلیا تم نے اس کے اس الزام پر صبر کیا اور فرمایا کہ موسی علیہ السلام پر اس سے زیادہ بڑے الزام لگائے گئے تھے لیکن انہوں نے صبر کیا تھا۔ ا

# عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہے کہ:

((دَخَلَ عَلَيَّ النَّبِيُّ ﷺ وَفِي الْبَيْتِ قِرَامٌ فِيهِ صُورٌ فَتَلَوَّنَ وَجُهُهُ، ثُمَّ تَنَاوَلَ السِّتْرَ فَهَتَكَهُ، وَقَالَتْ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ:" إِنَّ مِنْ أَشَدِّ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ الَّذِينَ يُصَوِّرُونَ هَذِهِ الصُّورَ."))2

### ترجمه:

''نبی کریم طَنْ اَیْدَ اَشْرِ یف لاے اور گھر میں ایک پردہ لٹکا ہوا تھا جس پر تصویریں تھیں۔ نبی کریم طَنْ اَیْدَ اِلَّمْ اِللَّهِ اَللَّهُ اَللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللْلِلْ اللَّالِمُ الللْمُوالِمُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّ

<sup>1</sup>عسقلاني، فتح الباري، كتاب الاوب، بابُ الصَّيْرِ عَلَى الأَذَى 13/675 5.000 والمُورِين عَلَى الأَذَى 13/675 5.000 والمُورِين العَامِين الجامع السحيح، كتاب الاوب، بابُ مَا يَجُوزُ مِنَ الْعَضَبِ وَالشِّدَّةِ لأَمْرِ ، 5000 مَن الْعَضَبِ وَالشِّدَّةِ لأَمْرِ ، 5000 مَن الْعَضَبِ وَالشِّدَةِ المَّمْرِ ، 5000 مَن الْعَضَبِ وَالشِّدَةِ المُعْرِ ، 5000 مَن المُعْرَبِ وَالشِّدَةِ المُعْرِ ، 5000 مَن الْعَضَبِ وَالشِّدَةِ المُعْرِ ، 5000 مَن المُعْرَبِ وَالشِّدَةِ المُعْرَبِ وَالمُعْرَبِ وَالمُعْرَبِ وَالشِّدَةِ المُعْرَبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرَبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرَبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبُ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبُ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبُ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبِ وَالمُعْرِبُ وَالمُعْرِبُ وَالْعُمْرِ وَالمُعْرِبُ وَالْمُعْرِبُولِ وَالْعُمْرِبِ وَالمُعْرِبُ وَالْمُعْرِبُولِ وَالْمُعْرِبُولِ وَالْمُعْرِبُ وَالمُعْرِبُ وَالْمُعْرِبُ وَالْمُعْرِبِ وَالْمُعْرِبُ والْمُعْرِبُ وَالْمُعْرِبُولُولُولُولِ وَالْمُعْرِبُ وَالْمُعْرِبُ وَالْمُعْرِبُولُ وَالْمُعْرِبُ وَالْمُعْرِبُولُولُ وَالْمُعْرِبُ وَالْمُعْرِبُولُولُ وَالْمُعْرُولُ وَالْمُعْرِبُولُ وَالْمُعْر

مولاناسليم الله خانُ فرماتے ہيں:

نبی کریم طنی آیا آن کے علم میں تصویر دیکھ کر ناراضگی کااظہار کیااور چہرے کارنگ تبدیل ہو گیا۔ حالانکہ عام حالات میں کسی غیر متعلقہ اور نا گوار بات پر نبی کریم طنی آیا آئی پر صبر فرمایا کرتے تھے لیکن دین کے معاملے میں نبی کریم طنی آئی آئی سختی کیا کرتے تھے۔ 1

د نیاوی معاملات میں صبر کرنا بڑے اور مضبوط دل کی علامت ہے جبکہ دینی معاملات میں کوتا ہی پر پچھ نہ کہنا اور صبر کرنا کرزور دل اور کمزور ایمان کی علامت ہے۔ امام گا مقصد یہاں سے نبی کریم طبع البہ کا اذبیت پر صبر کرنا اور اپنی ذات کے لیے ان سے انتقام نہ لینا اور شفقت اور نرمی کا برتاؤ کرناا گرچہ نبی کریم طبع البہ کے اخلاق کریمہ میں شامل تھا لیکن شریعت اور اللہ کے احکام کے معاملے میں نبی کریم طبع البہ کے اعلاق کریم معاملے میں نبی کریم طبع البہ کرنا ایمان کا حصہ ہے۔

حقوق العباد كي اہميت:

(( أَتَى رَجُلُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: إِنِّي لَأَتَأَخَّرُ عَنْ صَلَاةِ الْغَدَاةِ مِنْ أَجْلِ فُلَانٍ مِمَّا يُطِيلُ بِنَا، قَالَ: فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسُلَّمَ قَطُّ أَشَدَ غَضَبًا فِي مَوْعِظَةِ منْهُ يَوْمَئذِ، 2))

ترجمه:

''ایک شخص نبی ملتی آیتی کی خدمت میں حاضر ہوااور عرض کیا میں صبح کی نماز جماعت سے فلال امام کی وجہ سے نہیں پڑھتا کیو نکہ وہ بہت کمبی نماز پڑھاتے ہیں۔انہوں نے کہا کہ اس دن ان امام صاحب کو نصیحت کرنے میں نبی کریم طبیعی آپ کو کبھی نہیں دیکھا تھا۔''

سليم الله خان فرماتے ہيں:

لمبی اور طویل نماز پڑھناا گرچہ تواب اور فضیات والے کام ہیں ہیں لیکن اگراس نماز کی وجہ سے بھی لوگوں کو تکلیف ہوتو لمبی اور طویل نماز پڑھنا بھی ٹھیک نہیں ہے۔اس حدیث سے نبی کریم طرفی آیا تم نے حقوق العباد کی اہمیت اجا گرکی ہے کہ اگر نماز سے یا عبادات سے بھی حقوق العباد کا ترک کرنا آر ہا ہوں توان عبادات پر حقوق العباد کو ترجیح دینی جائے۔3

لو گوں کو تکلیف دیناشدید گناہ ہے اور بیہ حقوق العباد کو ترک کرنے اور اس کو پامال کرنے کے زمرے میں آتا ہے

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب، بابُ مَا يَجُوزُ مِنَ الْعَضَبِ وَالشِّدَّ قِلُامِ إِللَّهِ، 22/508، 5757

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كماب الادب، ، بتاب ما يَجُوزُ مِنَ الْعَضَبِ وَالشِّدَّةِ لأَمْرِ اللهِ ، ، 5110

<sup>3</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب،،بابُ مَا يَجُوزُ مِنَ الْعَضَبِ وَالشِّيدَّةِ لأَمْرِ اللهِ 57590، 22/508

نبی کریم طرفی آلیم نے اس نماز کو طویل نماز کی بھی نقل فرمائی اور اس سے منع فرمایااور اس کے بارے میں غصے کا اظہار فرمایا جس کو تکلیف ہوتی ہو کیا کہ دین محبت اور امن کا نام ہے جولو گوں کو تکلیف دینے سے لوگ دین بیزار ہو جائیں گے۔

عبدالله بن مسعود في بيان كياكه:

((بَيْنَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصَلِّي رَأَى فِي قِبْلَةِ الْمُسْجِدِ نُخَامَةً أَ فَحَكَّهَا بِيَدِهِ فَتَغَيَّظَ، ثُمَّ قَالَ" إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا كَانَ فِي الصَّلَاةِ، فَإِنَّ اللَّهَ حِيَالَ وَجْهِهِ 2، فَلَا يَتَنَخَّمَنَّ حيَالَ وَجْهِهِ فَي الصَّلَاة 3))." فَلَا يَتَنَخَّمَنَّ حيَالَ وَجْهِه فِي الصَّلَاة 3))."

### ترجمه:

"نبی کریم طلّ اللّ اللّ مناز پڑھ رہے تھے کہ آپ طلّ اللّ اللّ عند میں قبلہ کی جانب منہ کا تھوک دیکھا۔ پھر آپ نے نے اسے اپنے ہاتھ سے صاف کیااور غصہ ہوئے پھر فرمایا جب تم میں سے کوئی شخص نماز میں ہوتا ہے اللّٰہ تعالیٰ اس کے سامنے ہوتا ہے۔ اس لیے کوئی شخص نماز میں اپنے سامنے نہ تھو کے۔ "

ایک معاشرے میں رہنے کے لئے جواچھی خصلتیں ضروری ہیں، نبی کریم طن اللہ ان کی تعلیم دی ہے جگہ جگہ پر تھو کناایک فتیج عمل ہے اور بری خصلت ہے۔ اسی طرح لوگوں کو کراہت اور تکلیف ہوتی ہے۔ نبی کریم طن اللہ اللہ انتہا نے میں نے اپنے ہاتھ سے صاف کر کے امت کو یہ تعلیم دی ہے کی چیزوں میں احتیاط کریں کریں جن کولوگوں سے کراہت محسوس ہوتی ہو۔

حیاایمان کا جزہے:

((قال النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" الْحَيَاءُ لَا يَأْتِي إِلَّا بِخَيْرٍ" فَقَالَ بُشَيْرُ بْنُ كَعْبٍ: مَكْتُوبٌ فِي الْحِكْمَةِ إِنَّ مِنَ الْحَيَاءِ وَقَارًا وَإِنَّ مِنَ الْحَيَاءِ سَكِينَةً، 4))

### ترجمه:

"نبی کریم طرفی آیم نے فرمایا "حیاء سے ہمیشہ بھلائی پیدا ہوتی ہے۔ "اس پر بشیر بن کعب نے کہا کہ حکمت کی کتابوں میں لکھا ہے کہ حیاء سے و قار حاصل ہوتا ہے، حیاء سے سکینت حاصل ہوتی ہے۔"

<sup>1</sup> دنخامہ ، میم کے ضمہ کے ساتھ ناک وغیر ہسے نگلنے والی رطوبت کو کہتے ہیں۔ تفصیل کیلئے دیکھئے، کشف الباری، کتاب الادب، باب مَا يَجُوزُ مِنَ الْفَضَبِ وَالشِّلَةُ وَلأَمْرِ اللَّهِ جلد 22/، ح.. 508،

<sup>2</sup> سحیال وجہہ "یہاں کے کسرہ کے ساتھ سامنے کے معنی میں ہے ''ای مقابل وجہہ ''ہوایک روایت میں ہے کہ '' قبل وجہہ ''ہے۔ 3 بخاری، الجامع الصحیح، کتاب الاوب، ، بَابُ مَا يَجُوزُ مِنَ الْغَصَبِ وَالشِّدَّةِ لأَمْرِ اللّهِ، 111 ملائی الجامع الصحیح، کتاب الادب، بَابُ الحُیّاءِ، 117 ملائی الجامع الصحیح، کتاب الادب، بَابُ الحُیّاءِ، 177 ملائی الجامع الصحیح، کتاب الادب، بَابُ الحُیّاءِ، 177 ملائی الجامع الصحیح، کتاب الادب، بَابُ الحَیّاءِ، 177 ملائی الحَیّاءِ ، 177 ملی الحَیْرِ الحَیّاءِ ، 177 ملی الحَیّاءِ ، 177 ملی

## ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

حضرت عمران بن حصین فئے حدیث بیان کی کہ "الحیاء لا یاتی الا بخیر "کہ حیامفیدہے اور حیاکا فائدہ بیان کیا۔ بشیر بنی کعب جو کہ جلیل القدر صحابی ہے انہوں نے کہا کہ حکمت اور فلسفہ کی تاریخ کی کتابوں میں لکھاہے کہ حیا و قار ہوتی ہے اور کوئی حیاسکینت ہوتی ہے ہر حیااچی نہیں ہوتی اس کے بعض افرادا چھے ہیں اور بعض افرادا چھے نہیں ہیں اس پر حضرت عمران نے فرمایا کہ میں تجھ سے رسول اللہ طرفی آئیل کی حدیث بیان کرتا ہوں اور تو میرے سامنے پنڈ توں کی باتیں کرتا ہے۔

معاشرے میں گناہ اور جرائم کا پھیل جانابنیادی طور پر حیا کی کی کی وجہ سے ہوتا ہے اسی لئے نبی ملڑ کیا آئی نے حیا کو ایمان کا حصہ قرار دیا۔

## اسی طرح نبی رحمت طبی کارشاد ہے:

((مَرّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى رَجُلٍ وَهُوَ يُعَاتِبُ أَخَاهُ فِي الْحَيَاءِ، يَقُولُ: إِنَّكَ لَتَسْتَحْيِي حَتَّى كَأَنَّهُ يَقُولُ: قَدْ أَضَرَّ بِكَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" دَعْهُ فَإِنَّ الْحَيَاءَ مِنَ الْإِيمَانِ"))2.

### ترجمه:

"عبدالله بن عمر في بيان كياكه نبى كريم طقي آيتم كا گزرايك شخص پرسے ہواجوا پنے بھائى پر حياء كى وجہ سے ناراض ہور ہاتھا اور كہد رہاتھا كہ تم بہت شر ماتے ہو، گوياوہ كهد رہاتھا كہ تم اس كى وجہ سے اپنانقصان كر ليتے ہو۔ نبى كريم طلاح آيتم في ان سے فرمايا كہ اسے چھوڑ دوكہ حياءا يمان ميں سے ہے۔"

مفتى سعيداحمه پالن پورى ُفرماتے ہيں:

ایک انصاری صحابی کواللہ تعالی نے شرم کا خاص وصف عطافر مایا تھاان کے بھائی ان کی اس حالت کو پسند نہیں کرتے تھے اور ان کو سمجھار ہے تھے کہ تم اس قدر حیا کیوں کرتے ہو۔ نبی کریم طرفی آیا تہ نے ان کی باتیں سن لی فرمایا آپ نے بھائی کو اس حال پر چھوڑ دو شرم توایمان کا جزہے۔ 3

شرم وحیا کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگا یا جاسکتا ہے کہ نبی کریم طبی آریم نے حیا کو ایمان کا جز قرار دیا اور سارے اجزامل کر ہی ایمان کو مکمل کرتے ہیں تواگر حیانہ ہو توایمان مکمل نہیں ہوگا۔ اسی طرح حیاسے انسان بہت سارے گناہوں میں میں خود بخود پڑجا تاہے۔

<sup>6117:</sup> تعسقلانی، فتح الباری، كتاب الادب ، باث الحيّاءِ، 690/13: 6117 معتقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب المرتب المعتقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب الادب الادب الادب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب الادب الادب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب الادب الادب الادب الادب الادب المتعقلانی، فتح الباری، كتاب الادب ال

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بنابُ الْحَيّاءِ،، 185

<sup>3</sup> بإلن يوريٌ، تحفة القارى، كتاب الادب، جابُ الحيّاء، ح6118

## آسانی پیدا کرنے کے متعلق قول نبی طرف البہ ہے:

((لَمَّا بَعَثَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَمُعَاذَ بْنَ جَبَلٍ قَالَ لَهُمَا:" يَسِّرَا وَلَا تُنَفِّرًا، وَتَطَاوَعَا))""

### ترجمه:

"سعید بن ابی بردہ نے بیان کیا کہ جب رسول الله طلی آلیم نے ابوموسی اشعری اور معاذ بن جبل کو (یمن) بھیجاتوان سے فرمایا کہ (لو گوں کے لیے) آسانیاں پیدا کرنا، تنگی میں نہ ڈالنا، انہیں خوشخبری سنانا، دین سے نفرت نہ دلانااور تم دونوں آپس میں اتفاق سے کام کرنا۔"

مفتی سعیداحمہ پالن پوری فرماتے ہیں:

نبی طرفی آیا کم کو گول کے معاملے میں آسانی اور سہولت پیند تھی اور نبی طرفی آیا کم نے امت کو بھی ہے تھم دیا ہے کہ آسانی کر واور تنگی میں مت ڈالو۔ سکون پہنچا واور تکلیف نہ دو۔ نبی طرفی آیا کہ نے اپنے گورنروں کو بھی یہی تھم دیا حضرت معاذّا ور ابو موسیٰ اشعری ؓ کو یمن بھیجا تو فرمایا آپ دونوں آسانی کرنااور سختی نہ کرنا۔ خوش خبری سنانااور نفرت نہ کرنااور دونوں آپس میں متفق رہنا۔ 2

نبی کریم طلق کیا آئے گا اپنے گورنروں کو آسانی کرنے کااور سختی سے منع کرنے کا حکم دینااس بات پر دلیل ہے کہ آسانی ہر چیز کوخوبصورت اور مزین کرتی ہے جبکہ سختی آسان چیز کو بھی مشکل بنادیتی ہے۔

دوسرى جگه نبى رحمت طبي اللهم فرماتے ہيں:

((مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ أَمْرَيْنِ قَطُّ إِلَّا أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَإِنْ كَانَ إِثْمًا كَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مِنْهُ،"))3

### ترجمه:

'' عائشؓ نے بیان کیا کہ جب بھی رسول اللہ طلی آئی کو دو چیزوں میں سے ایک کوا ختیار کرنے کاا ختیار دیا گیا تو آپ نے ہمیشہ ان میں آسان چیزوں کوا ختیار فرمایا، بشر طیکہ اس میں گناہ کا کوئی پہلونہ ہوتا۔''

علامہ بدرالدین عین فرماتے ہیں کہ: (ماخیر بین امرین نے الاختار ایسرهما) سے مراد ونیاوی امور ہیں اور (مالم یکن اثما) اس سے مراد اخروی امور ہے اس لیے کہ گناہ صرف اخروی امور میں ہوتا ہے۔ اعتراض کیا گیا

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحى، كتاب الادب، بابُ قَوْلِ النَّبِيّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَسِّرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا، 6124

<sup>2</sup> يالن يوريّ، تخفة القارى، كتاب الادب، بَابُ قَوْلِ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَسِّرُوا وَلا تُعَسِّرُوا، 11/125، 56125

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب قول النَّبيّ صلَّى الله عَلَيْهِ وَسلَّمَ: يَسِّرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا،، 6126

اس باب میں نرمی کے متعلق دوسری حدیث اعرابی کی ہے جس میں وہ مسجد میں پیشاب کر تاہے لیکن نبی کریم طبّی آیا ہے ال علمی کی وجہ سے اس پر کوئی سختی نہیں کی۔ بیہ حدیث صفحہ ۱۲ پر بابُ الرّفْق فِي الأَمْرِ كُلِّهِ کے تحت ذکر ہے۔

کہ نبی کریم طبّی آیا ہم کی کے ان دوامور میں سے ایک عمل کواختیار کرتے تھے جس میں ایک گناہ کا کام ہو؟ اس کا جواب دیا گیا کہ اگر اختیار کفار کی طرف سے ہو توان میں سے جو گناہ کا کام ہے ان کو ترک کیا جاتا تھا اور اگر اختیار اللہ تعالی اور مسلمانوں کی طرف سے ہو تواس میں سے وہ کام منتخب کیا جاتا تھا جو کہ گناہ کی طرف نہ لے جانے والا ہوں جیسے کہ عبادت میں مجاہدہ اور اقتصاد کا اختیار ہونا۔ 1

> ((إِنْ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيُخَالِطُنَا حَتَّى يَقُولَ لِأَخٍ لِي صَغِيرٍ: يَا أَبَا عُمَيْر مَا فَعَلَ النَّغَيْرُ."))<sup>2</sup>

### ترجمه:

"انس بن مالک نے بیان کیا کہ نبی کریم ملی ایک ہم بچوں سے بھی دل کی کرتے، یہاں تک کہ میرے چھوٹ بھائی ابوعمیر! تیری نغیر بھائی ابوعمیر! تیری نغیر بھائی ابوعمیر! تیری نغیر بھائی ابوعمیر! تیری نغیر بنائی چڑیاتو بخیرہے؟"

مفتی سعیداحمہ پالن پوری فرماتے ہیں:

انس و محبت ایمانی صفت ہے۔ نبی کریم طلق الہم محبت کے پیکر تھے اس لیے ہر مومن بھی انس و محبت کا مرکز ہونا چاہیے، وہ لوگوں سے محبت کریں گے اور اس کی بات کو ترجیج دینگے۔ خشک مزاجی مومن کے شایان شان نہیں ہے، البتہ یہ ضروری ہے کہ بے تکلفی اور مزاح حدسے تجاوز نہ کرے۔ ابن مسعود تا فرماتے ہیں کہ "لوگوں کے ساتھ مل جل کررہا کرو، گراپنے دین کو ہر گزیس پشت نہ ڈالو، حدسے زیادہ مذاتی نہ کرویا کسی کی دل آزاری نہ کرو، ۔ 3

بچوں سے محبت اور شفقت سے ان کے دل میں جگہ اور اچھی تربیت میں آسانی پیدا ہوتی ہے ، جبکہ بچوں پر سختی کر نا ان کو بےاد ب، باغی اور مایوس بناتے ہیں۔ نر می کے متعلق نبی کریم ملٹی آیا کم کاار شاد ہے :

((عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ:" كُنْتُ أَلْعَبُ بِالْبَنَاتِ عِنْدَ النَّبِيّ صَلَّى اللَّهُ

1عينى، عمده القارى، كتاب الاوب، بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَسِّرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا 22/262، 6126 وَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَسِّرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا 22/262، 6157 عَلَى النَّاسِ، 51570 وَ النَّاسِ، 51570 مَا لَهُ النَّاسِ، 51570 مِنْ الْجَامِعِ العَجِيّ، كتاب الاوب، بَابُ الإنْبستاطِ إِلَى النَّاسِ، 51570 مُنْ الْجَامِعِ العَجْمَ العَجْمَ العَبْرِيْنِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ العَبْرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا وَلاَ تُعَمِّرُوا وَلاَ تُعَرِّرُوا وَلاَ تُعَرِّرُوا وَلاَ تُعَمِّرُوا وَلاَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللْعُلِمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عِلْمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَالُولُولُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللللْعِلَالِهُ اللللْعُلِمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِ

<sup>3</sup> بالن يوريّ، تحفة القارى، كتاب الادب، باب الإنبساطِ إِلَى النَّاسِ، 1/127، 6029،

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَانَ لِي صَوَاحِبُ يَلْعَبْنَ مَعِي، فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا دَخَلَ يَتَقَمَّعْنَ مِنْهُ فَيُسَرِّبُهُنَّ إِلَيَّ فَيَلْعَبْنَ مَعِي.")) 1

### زجمه:

''عائشہ نے بیان کیا کہ میں نبی کریم طفی آلیم کے یہاں لڑکیوں کے ساتھ کھیاتی تھی، میری بہت سی سہیلیاں تھیں جو میرے ساتھ کھیلا کرتی تھیں، جب نبی کریم طفی آلیم اندر تشریف لاتے تو وہ چھپ جانیں پھر نبی کریم طفی آلیم انہیں میرے پاس جھجے اور وہ میرے ساتھ کھیلتیں۔''

### علامه بدرالدین عینی فرماتے ہیں:

نبی کریم طلی آیآئی نے حضرت عائشہ گوسہیلیوں کے ساتھ کھیلنے کی اجازت دی اور ان کی سہیلیوں کو ان کے پاس بھیجا تاکہ وہ عائشہ کے ساتھ کھیلنے کی اجازت دی اور بالغ لوگوں کے تاکہ وہ عائشہ کے ساتھ کھیلیں اور اس وقت حضرت عائشہ غیر بالغہ تھی ،اس لئے ان کور خصت دی اور بالغ لوگوں کے لیے کھیل کو دمیں شامل ہونا مکر وہ ہے۔امام نسائی نے اس کی تشر تک کی ہے کہ کسی بندے کے لئے مباح ہے کہ وہ اپنی زوجہ کو دوسرے سہیلیوں کے ساتھ کھیلنے کے لئے چھوڑے اور اس میں صغر اور کبرکی کوئی حد نہیں ہے۔2

اس حدیث میں نبی کریم طرفی آیا ہی کے شفقت کاذکرہے کہ نبی کریم طرفی آیا ہی حضرت عائشہ کی سہیلیوں کو کھیلنے کے لئے سیجتے تھے۔ چھوٹوں اور بچوں پر شفقت اور ان کے ساتھ نرمی نبی کریم طرفی آیا ہی کی سنت ہے۔ بے جا سختی اور ان پر اور ان کو ہر بات پر ٹوکنا اور منع کرنا ان کو چڑ چڑا نافر مان بنانا ہے۔ لوگوں خاطر مدارت اور مہمان نوازی کے متعلق ارشاد میار کہ ہے:

((أَخْبَرَعائشة أَنَّهُ اسْتَأْذَنَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجُلُّ، فَقَالَ:" الْذُنُوا لَهُ، فَبِئْسَ ابْنُ الْعَشِيرَةِ ---"، فَلَمَّا دَخَلَ أَلَانَ لَهُ الْكَلَامَ، فَقُلْتُ لَهُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ قُلْتَ مَا قُلْتَ ثُمَّ أَلَنْتَ لَهُ فِي الْقَوْلِ، فَقَالَ:" أَيْ عَائِشَةُ إِنَّ شَرَّ رَسُولَ اللَّهِ قُلْتَ مَا قُلْتَ ثُمَّ أَلَنْتَ لَهُ فِي الْقَوْلِ، فَقَالَ:" أَيْ عَائِشَةُ إِنَّ شَرَّ النَّاسُ اتِقَاءَ فُحْشِهِ."))3

### ترجمه:

''عائشہ رضی اللہ عنہانے خبر دی کہ نبی کریم طنی آئی سے ایک شخص نے اندر آنے کی اجازت چاہی تو نبی کریم طنی آئی آئی ہے۔ جب وہ شخص اندر آگیا تو نبی کریم طنی آئی ہے نے فرمایا کہ اسے اندر بلالو، یہ اپنی قوم کا بہت ہی برا آدمی ہے۔ جب وہ شخص اندر آگیا تو نبی کریم طنی آئی آئی نے اس کے ساتھ نرمی کے ساتھ گفتگو فرمائی۔ میں نے عرض کیا: یار سول اللہ! آپ نے ابھی اس

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الاوب، بتابُ الإنْبِسَاطِ إِلَى النَّاسِ 61587 6130 و 22/266 من عده القارى، كتاب الاوب، بتابُ الإنْبِسَاطِ إِلَى النَّاسِ 22/266 6130 و 22/266

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الاوب، باب المدارة مع الناس، 5856

کے متعلق کیا فرمایا تھااور پھراتنی نرمی کے ساتھ گفتگو فرمائی۔ نبی کریم طرفی آپٹی نے فرمایا، عائشہ اللہ کے نزدیک مرتبہ کے اعتبارے وہ شخص سب سے براہے جسے لوگ اس کی بد خلقی کی وجہ سے چھوڑ دیں۔'' ابن حجر تفرماتے ہیں:

ابن بطال فرماتے ہیں کہ خاطر مدارت اخلاق حسنہ میں سے ہے۔اور لوگوں کے ساتھ عاجزی، گفتگو میں نرمی اور نرم لہجہ اختیار کرنا خاطر مدارت کہلاتا ہے جو کہ الفت محبت پیدا کرنے کا ایک سبب ہے۔مدارات <sup>1</sup> اور مداہت <sup>2</sup>میں فرق ہے۔

حضرت ابو در داء گامطلب میہ ہے کہ بعض لوگ بد کر داری کی وجہ سے ہمیں اچھے نہیں لگتے اور ہمارے دل میں ان کے لئے نفرت ہوتی ہے۔ لیکن ہم جب ملتے ہیں تو خندہ پیشانی کے ساتھ اور بشاشت کے ساتھ ملتے ہیں اسی کو مدارات کہتے ہیں۔ 3

غیر مسلم اور دوسرے عقائد والوں سے خندہ پیشانی اور اچھے اخلاق سے پیش نہ آنے کی بڑی وجہ ان کی شخصیت سے نفرت اور ان سے ضد اور عناد ہے۔ حدیث سے خندہ پیشانی اور اور ہشاش بشاش چہرے کے ساتھ ملنے کی ترغیب اور اس کی اہمیت پرتا کید ہے فرمائی ہے۔ حدیث میں کہ ہم جن کے ساتھ اسلام دشمنی کی وجہ سے بغض اور نفرت رکھتے سے لیکن عام زندگی میں ان کا استقبال خندہ پیشانی کے ساتھ اور کھلے چہرے کے ساتھ کیا کرتے تھے اور اور یہی حسن اخلاق اور حسن معاشرت کا تقاضہ ہے۔ مہمان نوازی کے متعلق نبی رحمت ملتی آپٹی کا ارشاد ہے:

((فَزَارَ سَلْمَانُ أَبَا الدَّرْدَاءِ فَرَأَى أُمَّ الدَّرْدَاءِ مُتَبَذِّلَةً، فَقَالَ لَهَا: مَا شَأْنُكِ؟ قَالَتْ: أَخُوكَ أَبُو الدَّرْدَاءِ لَيْسَ لَهُ حَاجَةٌ فِي الدُّنْيَا، فَجَاءَ أَبُو الدَّرْدَاءِ فَصَنَعَ لَهُ طَعَامًا، فَقَالَ: كُلْ فَإِنِّي صَائِمٌ، قَالَ: مَا أَنَا بِآكِل حَتَّى تَأْكُلَ فَأَكَلَ)) 4

ترجمہ: ''ایک مرتبہ سلمان، ابودر داء کی ملاقات کے لیے تشریف لائے اور ام الدر داء کو بڑی خستہ حالت میں دیکھااور پوچھا کیا حال ہے؟ وہ بولیں تمہارے بھائی ابودر داء کو دنیاسے کوئی سروکار نہیں۔ پھر ابودر داء تشریف لائے تو سلمان ٹے ان کے سامنے کھانا پیش کیا۔ انہوں نے کہا کہ آپ کھائے، میں روزے سے ہوں۔ سلمان فارسیؓ بولے کہ میں اس وقت تک نہیں کھاؤں گا۔ جب تک آپ بھی نہ کھائیں۔ چنانچہ ابودر داءنے بھی کھایا۔''

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مدارات: نرم روبیا ختیار کرنے کو کہتے ہیں۔

<sup>2</sup> مداہنت: کسی مخالف پر باوجود قدرت کے خاموشی اختیار کرناا گرچہ دل سے نہ ہو۔

<sup>3</sup>عسقلاني، فتح البارى، كتاب الادب بابُ عَلاَمَةِ حُبِّ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، 14/527 5780:

<sup>4</sup> بخارى، الجامع السيح، كما بالادب، باب صنع الطَّعام وَالتَّكَلُفِ لِلضَّيْفِ، 669 669

### علامه بدرالدین عینی فرماتے ہیں:

مہمان کے آرام وسکون کاخیال اور ان کے لیے پر تکلف ضیافت نبی کریم طلق آیا ہم کی سنت مبار کہ میں سے ہے۔ جیسے کہ ابراہیم خلیل اللہ نے مہمانوں کے لیے ذبیحہ کا اہتمام کیا۔ اہل تاویل فرماتے کہ مہمان حضرت جبر ائیل ، میکائیل اور اسرافیل شخصے۔ جس طرح حدیث مبار کہ سے صحابہ کرام کا ایک دوسرے کو ترجیج ثابت ہے ، تواس سے مہمان کے اکرام اور ضیافت اور اس کے حقوق کی ادائیگی کی تاکید ہے۔ 1

مہمان نوازی میں کمی کی وجہ مہمان کیلئے دل میں عزت و تکریم اوراحترام کی کمی ہے۔ بڑوں کی عزت و تکریم:

((قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" أَخْبِرُونِي بِشَجَرَةٍ مَثَلُهَا مَثَلُ الْمُسْلِمِ
تُوْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَلَا تَحُتُ وَرَقَهَا، فَوَقَعَ فِي نَفْسِي أَنَّهَا النَّخْلَةُ
فَكَرِهْتُ أَنْ أَتَكَلَّمَ، ---- قَالَ: مَا مَنَعَنِي إِلَّا أَنِّي لَمْ أَرَكَ وَلَا أَبَا بَكْرٍ تَكَلَّمْتُمَا
فَكَرِهْتُ.))<sup>2</sup>

### ترجمه:

''عبداللہ بن عمر شنے بیان کیا کہ رسول اللہ طلح آلیہ منے فرمایا کہ مجھے اس درخت کانام بتاؤ، جس کی مثال مسلمان کی سی ہے۔ وہ ہمیشہ اپنے رب کے حکم سے پھل دیتا ہے اور اس کے پیخ نہیں جھڑ اکرتے۔ میرے دل میں آیا کہ کہہ دوں کہ وہ مجھور کا درخت ہے لیکن میں نے کہنا پیند نہیں کیا۔۔۔۔۔ صرف اس وجہ سے میں نے نہیں کہا کہ جب میں نے آپ کو اور ابو بکر شجیعے بزرگ کو خاموش دیکھا تو میں نے آپ بزرگوں کے سامنے بات کر نابرا جانا۔''

# ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

ایک مجلس میں اگر بڑااور چھوٹادونوں علم میں برابر ہوں توادب کا تقاضایہ ہے کہ بڑے کو مقدم کر ناچا ہیے اور اگر چھوٹے کے پاس وہ علم ہے جو بڑے کے پاس نہیں ہے تو بڑے کے ہوتے ہوئے چھوٹے کو کلام سے منع نہیں کیا جاسکتا۔ اس کی دلیل میہ ہے کہ عمراً نے اس بات پر افسوس کیا کہ اس کے بیٹے نے نبی کریم طرفہ آئیلہ کی مجلس میں کلام کیوں نہ کیا۔ اگرچہ بیٹے نے عذر کیا کہ اس وقت عمراور ابو بکر وہاں موجود تھے لیکن اس کے باوجود انہوں نے افسوس کیا کہ

<sup>1</sup> مينى، عده القارى، كتاب الادب، بَابُ صُنْع الطَّعَام وَالتَّكُلُفِ لِلضَّيْفِ: ، 22/275، 6139

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كما بالادب، بَابُ إِخْرَامِ الْكَبِيرِ وَيَبْدَأُ الأَكْبَرُ بِالْكَلاَمِ وَالسُّؤَالِ، 6176

<sup>(</sup>مشہور حدیث ہے کہ عبداللہ بن عمرٌ فرماتے ہیں جب نبی کریم طرفی آریم نے درخت کے بارے میں پوچھاتومیرے ذہن میں تھجور کادرخت آگیاتھا لیکن میں نے اچھانہیں جانا کہ ابو بکراور عمر مجلس میں موجود ہواور میں جواب دوں)

 $^{1}$ جب آپ کو علم تھاتو آپ نے جواب کیوں نہیں دیا؟

نئی نسل میں ادب اور عزت کی کمی کی بنیادی وجہ ان کی پرورش میں کو تاہی ہے۔ اسی طرح ان کو فراہم کردہ ماحول بھی ہے کہ آج کل کے ماحول میں بڑوں کا ادب واحترام نہیں کیا جاتا۔ ادب اسلام کے ایک بنیادی اور ضروری امر ہے اور حسن معاشرت کی پیمیل ادب کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ ایک باادب بندہ اپنی مراد یا تاہے اور بے ادب بندہ نامر اد ہتا ہے قرآن مجید میں اللہ تعالی نے والدین کو اف تک نہ کہنے کا حکم دیا ہے تواس سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے کہ والدین، بڑوں اور رشتہ داروں کے خلاف ذہن میں یاول میں بے ادبی کا شائبہ تک نہیں پایاجانا چا ہے۔

مہمانوں کوخوش آمدیداور مرحبا کہنے کے متعلق فرمان رسول ملٹی کیاتی ہے:

((لَّا قَدِمَ وَفْدُ عَبْدِ الْقَيْسِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" مَرْحَبًا بالْوَفْدِ الَّذِينَ جَاءُوا غَيْرَ خَزَايَا وَلَا نَدَامَى."))2

ترجمه:

"ابن عباسٌ نے بیان کیا کہ جب قبیلہ عبدالقیس کا وفد نبی کریم طلّی آبیم کی خدمت میں حاضر ہوا تو نبی کریم طلّی آبیم کی خدمت میں حاضر ہوا تو نبی کریم طلّی آبیم نے فرمایا کہ مر حباان لو گوں کوجو آن پہنچے تونہ وہ ذلیل ہوئے، نہ شر مندہ )خوشی سے مسلمان ہو گئے ور نہ مارے جاتے شر مندہ ہوتے۔''

سليم الله خال فرماتي بين:

ہر زبان میں استقبال کے لیے مخصوص کلمات ہوتے ہیں اور انہی کلمات سے آنے والے مہمان کا استقبال کیا جاتا ہے۔ اور وہ کلمات اداکیے جاتے ہیں جیسے کہ فارسی میں 'دخوش آمدید''ہے اسی طرح عربی میں مرحبااور ''ابلا وسپلا ''ہے کہ اس طرح کے کلام کا استعال نبی کریم طرف گئیر ہے ثابت ہے۔ مرحبا مفعول بہ یا مفعول مطلق ہونے کی وجہ سے منصوب ہے ۔ اصمعی 3 اس کا معنی بیان کرتے ہیں کہ '' القیت رحبا وسعة'' یعنی آپ کشادگی اور اور وسعت بائیں۔ 4

آج کل مر حبااور خوش آمدید کہنے کے طریقے اور الفاظ ناپید ہورہے ہیں۔اس کی وجہ لو گوں کاان پہلوؤں کو کمزور

<sup>1</sup>عسقلاني، فتح الباري، كتاب الادب، بَابُ إِكْرَام الْكَبِيرِ وَيَبْدَأُ الْأَكْبَرُ بِالْكَلاَمِ وَالسُّوَالِ، 61445، 10/685

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب قول الرجل مرحبا، 6406

<sup>3</sup> اصمعی عرب کے ایک ناموراد بہتے۔اصمعی بصرہ میں پیدا ہوئے اور تعلیم بھی پہیں حاصل کی۔ بصرہ کے علاسے استفادہ کرنے کے علاوہ قبائل عرب کے ساتھ رہ کران سے لغات،اشعار اور اخبار کا بے پایاں ذخیرہ جمع کیا اور اسے رسائل کی صورت میں مدون کیا۔ اصمعی بالخصوص عربی لغت کا بے نظیر ماہر تھا۔

<sup>4</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب،، باب قول الرجل مرحبا، 22/595، 58227

سمجھناہے اور اسلامی شاعر سے لاپر واہی کے سبب شعائر اسلام میں کو تاہی کی جاتی ہے۔ کسی کو مرحبا کہنااور خوش آمدید کہنا نبی کریم طبّہ آیتین کی سنت مبارکہ ہے۔ نبی کریم طبّہ آیتین نے حضرت فاطمہ کوخوش آمدید کہااسی طرح حضرت امہائی کو بھی خوش آمدید کہا۔ خوش آمدید اور استقبال کرنے میں لوگوں کی تکریم اور عزت ہے اور اس سے محبت و قربت پڑتی ہے۔ایک بہترین معاشرے کابنیادی وصف یہ ہے کہ ایک دوسرے کی عزت و تکریم ہواور ایک دوسرے کوعزت دیا حائے۔

آداب کے متعلق نبی کریم طاق کارشاد مبار کہ ہے:

((عَطَسَ رَجُلَانِ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَشَمَّتَ أَحَدَهُمَا وَلَمْ يُشَمِّتِ الْآخَرَ فَقِيلَ لَهُ، فَقَالَ:" هَذَا حَمِدَ اللَّهَ، وَهَذَا لَمْ يَحْمَدِ اللَّهَ.")) 1

### ترجمه:

ابن جر آفرماتے ہیں کہ تشمیت 2 کے متعلق حلیمی ؓ نے فرمایا کہ چینکھنے والے کے واسطے جوالحمد للہ مشروع ہے تواس میں حکمت سے ہے کہ چھینک دماغ سے سے تکلیف کو دفع کرتی ہے اس سے انسان کی فکری قوت کو طاقت ملتی ہے اور ان پٹوں کو طاقت ملتی ہے جس کی وجہ سے سارے اعضاکام کرتے رہتے ہیں ، تو یہ ایک بہت بڑی نعمت ہے جس کی وجہ سے چھینک کے بعد الحمد لللہ کہنا مشروع ہے ۔ چھینکنے والا چھینک کے وقت اپنی آواز کو پست رکھا کرے ، الحمد لللہ کے ، منہ کو ڈھانے ، چھینک کے وقت گردن کو دائیں بائیں نہ چھیرے۔ 3

اسلام ہمیں روز مرہ کے سب اعمال کاشرعی طریقہ بتاتا ہے، لیکن ہم اپنی سستی کی وجہ سے ان اعمال پر توجہ نہیں دیتے ان کو کمزور سبجھتے ہیں اور ضائع کر دیتے ہیں، چاہے وہ کام ہے فطر تاہو یااراد ۃ ہو، تواگر کوئی بندہ روز مرہ کے افعال کو دینی اور شرعی طریقہ کار کو مد نظر رکھ کر سر انجام دیتا ہے تواس کو تواب ملتا ہے، اور جو بندہ اسلامی قواعد اور ضوابط، اسلامی اصول اور شرعی طریقہ کار کو مد نظر نہیں رکھتا تواس کوئی تواب نہیں ملتا۔ نبی کریم طریقہ کے بعد الحمد اللہ کے اور خوب کہ دو بھی چھینک کے بعد الحمد اللہ کہنے والے کو جو اب دیا اور نہ کہنے والے کو جو اب نہیں دیا تواس میں امت کے لئے سبق ہے کہ جو بھی چھینکے تواس کے لئے ضرور ی کے کہ وہ الحمد للہ کے اور اللہ تعالی کاشکر اداکرے۔ نبی رحمت طریقہ المیت نبین :

عسقلاني، فتح الباري، كتاب الادب، باب الحمد للعاطس، 10/734، ت6221

84

<sup>1</sup> بخاری، الجامع الصحیح، کتاب الادب، باب الحمد للعاطس، 5235 م 2 تشمیت: مطلب ہے چھینک کا جواب دینا یعنی چھینکنے والے کے واسطے برکت کی دعا کرنا

((عَنِ الْبَرَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ:" أَمَرَنَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِسَبْعٍ وَنَهَانَا عَنْ سَبْعٍ: أَمَرَنَا بِعِيَادَةِ الْمُرِيضِ، --، وَتَشْمِيتِ الْعَاطِسِ، ---- الى آخر الحديث))1

### زجمه:

"براءر ضى الله عنه نے بیان کیا که جمیں نبی کریم طبّی آیتم نے سات باتوں کا حکم دیا تھااور سات کا موں سے روکا تھا، جمیں نبی کریم طبّی آیتم نے بیار کی مزاج پرسی کرنے۔۔۔، چھینکنے والے کے جواب دینے کا حکم دیا ہے۔۔۔"

## سليم الله خان فرماتے ہيں:

امام نووی ؓ نے فرمایا کی لفظ ''تشمیت ''اصل میں ''تسمیت ''سین کے ساتھ ہے جس کے معنی ہیں ہداک الله الی الله مت ست طریقہ 'سیر ت اور طرف کو کہتے ہیں پھر سین کو شین سے بدل دیا گیا ہے جس کے معنی ہیں چھینکنے والے کے لیے رحمت کی دعا کر نااور برحمک لللہ کہنا۔ علامہ ابن عبد البر <sup>2</sup>التمہید میں فرماتے تشمیت <sup>8</sup> معنی ہیں اللہ تعالی آپ کو دشمنوں کی شاتت اور ہنسی سے محفوظ رکھے اور تسمیت کی معنی ہیں اللہ تعالی آپ کواچھی سیر ت پر قائم کر دے۔ اس باب میں امام بخاری تشمیت کی مشروعیت کو بیان فرمارہے ہیں کہ چھینکنے والاا گرالحمد للہ کہے تواس کے جواب میں برحمک اللہ کہنے کا تم سنت علی الکفاریہ ہے۔ مجلس میں کسی ایک نے جواب دے دیا تو سب کی طرف سے ادا ہو جائے گی ہے حضرت شافعی کا قول ہے۔

ظاہری، مالکیہ کے نزدیک فرض عین ہے۔

حضرات حنفیہ، حنابلہ شوافع اور مالکیہ کے نزدیک فرض کفامیہ ہے حافظ ابن حجرؓ نے اسی مسلک کو ترجیح دی ہے۔
اگر چھینکنے والاالحمد لللہ کہے،اور مجلس میں ایک بندے نے جواب دے دیاتوسب کی طرف سے کافی ہو جائے گا۔
تشمیت کا حکم تین آدمیوں کے لئے نہیں ہے۔ایک وہ شخص ہے جس نے الحمد لللہ نہیں کہا۔ دوسرا کافر اور تیسرا
زکام والا شخص ان کے چھینکنے کے جواب میں برحمک اللہ کہنا مشروع نہیں۔

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصيح، كتاب الادب، باب تثمييتِ الْعَاطِسِ إِذَاحَمَرَ اللَّهُ، 5254

<sup>2</sup>ابن عبدالبرالقرطبی) پیدائش 29: نومبر 978 ء ۔وفات 4: فروری 1071 ء (حدیث اور فقہ کے امام و مجتهد جنھوں نے اپنے عہد کے اکابراساتذہ سے مشہور ہوئے۔ طلبہ اور علادور عہد کے اکابراساتذہ سے حدیث سنی اور احادیث کے حفظ وضبط کے حوالے سے 'حافظ مغرب' کے لقب سے مشہور ہوئے۔ طلبہ اور علادور دراز علاقوں سے سفر کر کے ان کی خدمت میں حاضر ہو کرفیض حاصل کرتے۔ مختلف شہروں کی سیر وسیاحت بھی کی۔اد بی علوم اور بلاغت میں کمال ہونے کے علاوہ مقدمات میں بڑے صبحے فیصلے کرتے۔ کئی علمی واد بی کتابوں کے مصنف ہیں۔

<sup>3 (</sup>وفي معناه ابعد الله عليك الشماته وجنبك ما يشمت به عليك) (واماالتسميت: فمعناه جعلك الله على سمت حسن) 4 معناه الله على سمت حسن كالم الله على الله

ہم سستی اور تسابلی کی وجہ سے ان اعمال کا خیال نہیں رکھتے۔ دوسری بڑی وجہ یہ ہے کہ ہم ان کو اہم اور ضروری نہیں سمجھتے تواس لیے چھوڑ دیتے ہیں۔ نبی کریم طبق آئے ہے خقوق اللہ اور حقوق العباد کو تفصیل کو ساتھ واضح کیا ہے بڑے بڑے احکام و مسائل کے ساتھ روز مرہ پیش آنے والے چھوٹے چھوٹے مسائل کی بھی تو فینے و تشر سے کی ہے بڑے احکام و مسائل کے بھی تو فینے و تشر سے کی ہے جسے کہ جھینکنے والے کا جواب دیا جائے۔ اور یہی حسن معاشر ہے ہے کہ انسان اپنے ارد گرد رہنے والے لوگوں کے جھوٹے بڑے سارے حقوق کا خیال رکھے اور ان کی ادائیگی کرے۔

نبی طبی ایم کاار شادی:

((فَإِذَا تَثَاقَبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَرُدَّهُ مَا اسْتَطَاعَ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا تَثَاءَبَ ضَجِكَ مِنْهُ الشَّنْطَانُ.))¹

زجمه:

''جبتم میں سے کسی کو جمائی آئے تووہ اپنی قوت وطاقت کے مطابق اسے روکے۔اس لیے کہ جب تم میں سے کوئی جمائی لیتا ہے تو شیطان ہنتا ہے۔''

سليم الله خان فرماتے ہيں:

جمائی کا تعلق ستی کے ساتھ ہے اور اور یہ کا ہلی کی علامت ہے۔ بدن کے بو جھل ہونے کے سبب سے پیدا ہوتی ہے اس کو ہے اس کیے یہ ناپبندیدہ ہے۔ چونکہ جمائی شیطان کی طرف سے ہے تواس لیے حتی الوسع کو شش کرنی چاہیے کہ اس کو روکا جائے، جمائی لیتے وقت جب کوئی شخص آ واز نکالتاہے توشیطان خوش ہوتا ہے۔ 2

جمائی ایک ناپسندیدہ عمل ہے اردو سرول کواس سے کراہت ہوتی ہے۔ لیکن ہم اس کااحساس نہیں کرتے اوراس کو دوسروں کی تکلیف کا ذریعہ ہی نہیں سمجھتے۔ جمائی چونکہ سستی اور کا ہلی علی کی علامت ہے اور اور سستی اور کا ہلی سے شیطان خوش ہوتا ہے ہے تواس نے جمائی لیتے وقت وقت بھر پور کوشش کرنی چاہیے کی جمائی کورو کا جائے۔ و گرنہ منہ پہاتھ در کھنا چاہیے۔

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ إِذَا تَكَاوَبَ فَلْيَضَعُ يَدَهُ عَلَى فِيهِ، 52357 وَ5869 مَكَاوِيهِ مَا لَحُونُ الرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ 522/226، 5869 مَسليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب، بَابُ كَيْفَ يَكُونُ الرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ 22/226، 5869

# فصل سوم

# انفرادى اخلاق رذيليه اور تدارك

ایک معاشرے میں حسن معاشرت کی روایت کو بر قرار رکھنے کے لیے معاشر ہے ہم ایک فرد کو تمام اخلاقی برائی جو برائیوں سے بچناپڑے گاجو کہ اس معاشرے اور حسن معاشرت کی ساکھ کو نقصان پہنچاتے ہیں۔ ہمر وہ اخلاقی برائی جو ایک انسان کو گناہ اور غلط کام کرنے پر ابھارے وہ اخلاقی برائی میں شامل ہیں۔ اخلاق رذیلہ کو ترک کر نااور اس سے بچنانہ صرف ثواب کا باعث ہے بلکہ ایک معاشرے کو بگاڑ سے بھی بچاتا ہے۔

مندرجہ ذیل میں کچھ احادیث ذکر کیے جارہے ہیں جن میں اخلاق رذیلہ کاذکر ہے اور ان سے بچنے کی تاکید فرمائی گئے ہے۔

((قَالَ: إِنَّ جُبَيْرَ بْنَ مُطْعِمٍ، أَخْبَرَهُ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:" لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ)) 1

ترجمه:

"جبیر بن مطعم نے خبر دی انہوں نے نبی کریم طرفی آیا ہے سنا، نبی طرفی آیا ہے نرمایا کہ قطع رحمی کرنے والا جنت میں نہیں جائے گا۔"

مفتی سعیداحمہ پالن پور گ فرماتے ہیں

رشتہ داروں اور عزیزوں کے ساتھ قطع تعلقی کرنے والاسٹکین گناہ کاار تکاب کرتا ہے۔ نبی کریم ملٹی آیائم کاار شاد کہ قطع رحمی کرنے والا جنت میں نہیں جائے گا، جواپنے رشتہ داروں کا خیال نہیں رکھتا، ان کے ساتھ براسلوک کرتا ہے یہ ان کے لیے ایک بڑی وعید ہے تو یہ شخص اس گناہ کی گندگی کے ساتھ جنت میں جانے کے قابل نہیں ہے ، سزا پاکر یا معافی مل جائے تووہ دوسری بات ہے۔ 2

سليم الله خالُ فرماتے ہيں:

یہاں پر قطع رحمی کرنے والے کے گناہ اور سزا کاذکر ہے۔ حدیث میں ہے کہ قطع رحمی کرنے والا جنت میں داخل نہ ہو گاکیونکہ قطع رحمی گناہ کبیر ہ ہے ، اور گناہ کبیر ہ کا مر تکب اہل سنت کے ہاں جنت میں داخل ہونے کا مستحق نہیں۔ بلکہ وہ جنت میں تحت المشیہ داخل ہوتا ہے اور تحت المشیہ کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی کو معاف فرمادیں گے اور دوزخ

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بابُ الله العاطع، ح6010

<sup>2</sup> پالن پوری مخفة القاری، كتاب الادب، بابُ الله الفاطع، 55/11، 5984

میں نہیں جائے گا،اور یاوہ دوزخ میں جائے گااور اپنی سزا کاٹ کر بعد میں جنت میں داخل ہو گا۔ جنت میں داخل نہ ہونے کا مطلب یا تو جنت کا مستحق نہیں ہو گا یا یہ زجر و تو نیخ پر محمول ہے اور یاوہ لوگ ہیں جو قطع تعلقی کو جائز سمجھتے ہوں۔<sup>1</sup>

ر شتوں کی اہمیت دلوں سے ختم ہو گئی ہے۔ مادی اشیا کی محبت میں ہم بہت آ گے بڑھ گئے ہیں۔ قطع رحمی اور قطع تعلقی بہت بڑا گناہ ہے جبیبا کہ حدیث شریف سے ظاہر ہے۔ قطع رحمی کرنے والا جہنم میں جائے گا۔ قرآن کریم اور احادیث میں قطع رحمی سے بچنے اور تعلق جوڑنے کے بارے میں بہت سارے احکام ہیں، ایک معاشر سے کی خوبصورتی اور اس کاحسن میہ ہے کہ اس کے سارے افراد نے ایک دوسرے سے باہم جڑے ہوئے ہوں۔

روز مرہ کے آداب کے متعلق نبی طرفیالیم کا قول ہے:

((نَهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَضْحَكَ الرَّجُلُ مِمَّا يَخْرُجُ مِنَ الْأَنْفُسِ))<sup>2</sup> ترجمہ: نبی کریم ملتھ اللہ نے کسی کی رسے خارج ہونے پر مہننے سے منع فرمایا۔

لایسخد نہی ہے اور مسخرہ پن کرنے والے کوساخر کہتے ہیں ساخر سے مراد وہ بندہ ہے جو دوسروں کا مذاق اڑائے ۔ اور مذاق اڑانے سے سامنے والے کی عزت مجروح ہو جاتی ہے اور اس کی بے عزتی ہوتی ہے۔ دراصل مذاق اڑانے والا دوسرے کو حقیر جانتا ہے اس لئے اس کا مذاق اڑاتا ہے اور اس کی کی بے عزتی کی کوشش کرتا ہے۔ مسلم میں ابوہریر ہُوکی حدیث ہے کہ مردکے برائی کیلئے کافی ہے کہ وہ اپنے بھائی مسلمان کو حقیر جانے۔ 3

 $^{4}$ ((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" سِباب الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفُرٌ"))

88

كاب الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، بابُ طِيبِ الْكَلاَمِ، 384/2 384/2

<sup>2</sup> بخارى، الجامع السجى، كتاب الادب، بتاب قول اللهِ تعالى: { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَسْحَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا حَيْرًا مِنْهُمْ} إلى قوْلِهِ: { فَأُولِكِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ }، 5071

<sup>3</sup>عسقلانى، فَتَّالبارى، كَتَاب الاوب بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَسْحَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا حَيْرًا مِنْهُمْ} إلى قَوْلِهِ: {فَأُولِيكَ هُمُ الظَّالِمُونَ} 6042:596/13

<sup>4</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كما بالادب، باب مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْن، ح6073،

ترجمه:

"عبدالله بن مسعودٌ فرماتے ہیں: رسول الله طَنْ الله عَلَيْهِ فَي فرمايا "مسلمان كو گالى دينا گناه ہے اور اس كو قتل كرنا كفرہے۔"

مفتى سعيداحمه پالن بورى ْفرماتے ہيں:

گالیاں دینااور لعنت بھیجنااخلاق رذیلہ میں سے ہے،اس لیے احادیث میں اس کی سخت ممانعت آئی ہے نبی کریم طلخ این ہے نہا کر کے حدسے جو طلخ این ہے نہا کہ دینے والے کو فاسق کہا ہے۔ حدیں دوہیں۔ دین داری کی حداور دین کی حد۔ دین داری کے حدسے جو نکل جاتا ہے وہ فاسق ہے اور دین کی حدسے جو نکل جاتا ہے وہ کا فرہے تواس سے معلوم ہوا کہ گالی دینا حرام ہے اور کبیرہ گناہ ہے مگر کبھی آخری درجہ کا کبیرہ گناہ ہے مگر کبھی آخری درجہ کے کبیرہ گناہ پر بھی کفر کا اطلاق کیا جاتا ہے جیسے جان ہو جھ کر نماز جھوڑ ناآخری درجہ کا کبیرہ گناہ ہے جان ہو جھ کر نماز حجو اس حدیث میں بھی کفر کا اطلاق آیا ہے اسی طرح مسلم کا قتل کرناآخری درجہ کا کبیرہ گناہ ہے تواس پر بھی کفر کا اطلاق آیا ہے اسی طرح مسلم کا قتل کرنا آخری درجہ کا کبیرہ گناہ ہے تواس پر بھی کفر کا اطلاق آیا ہے اسی طرح مسلم کا قتل کرنا آخری درجہ کا کبیرہ گناہ ہے تواس پر بھی کفر کا اطلاق آیا۔ 1

مادی ترقی اور پیسے کی لالج میں لوگ اخلاق کو بھول جاتے ہیں دوسرے کو حقیر جانے کی وجہ سے اس میں برے اعمال سے اس کے ساتھ برے اخلاق سے پیش آتے ہیں۔بداخلاقی ہر بات کو بد نما بنادیتی ہے اور اور بداخلاق انسان لوگوں کے نظروں میں گرجاتا ہے۔گالی دینا، لعنت کرنااور برابھلا کہنا بہت بڑی بداخلاقی ہے۔لوگ نرم اور خوشنما بات کرنے والے کے قریب آتے ہیں اور بداخلاقی کرنے والے ،گالی دینے والے اور لعنت کرنے والے سے لوگ کنارہ کشی اختیار کرتے ہیں۔

انس کے فرمایا

(( لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلَا لَعَانًا وَلَا سَبابا، كَانَ يَقُولُ عِنْدَ الْمَعْتَبَةِ:" مَا لَهُ تَرِبَ جَبِينُهُ))<sup>2</sup>

ترجمه:

''رسول ملن الله مخش گونهیں تھے، نہ آپ لعنت ملامت کرنے والے تھے اور نہ گالی دیتے تھے، آپ کو بہت غصہ آتاتو صرف اتنا کہہ دیتے، اسے کیا ہو گیاہے، اس کی پیشانی پہ خاک لگے۔''

اسى باب كى اكلى حديث ان الفاظ كى زيادتى كے ساتھ ذكر ہے۔ ( لَا يَرْمِي رَجُلٌ رَجُلًا بِالْفُسُوقِ وَلَا يَرْمِيهِ بِالْكُفْرِ، إِلَّا ارْتَدَّتْ عَلَيْهِ إِنْ لَمُّ يَكُنْ صَاجِئُهُ كَذَلِكَ)

1 يالن بورى، تحفة القارى، كتاب الادب، باب مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ، 76/11، 5000 وَاللَّعْنِ، 6025 وَ 6025 كَابِ الادب، بابُ مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْن، 5075 وَ 6075 كَابِ الادب، بابُ مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْن، 5075 وَ 6075 كَابِ الادب، بابُ مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْن، 5075 وَ 6075 كَابُ اللهِ مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْن، 5075 وَ 6075 كَابُ اللهِ مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْن، 5075 وَ 6075 كَابُ اللهِ مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْن، 5075 وَ 6075 كَابُ اللهِ مَا يَنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ، 5075 وَ 6075 كَابُ اللهِ مَا يَنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ، 5075 وَ 6075 كَابُ اللهِ مَا يَعْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ، 5075 كَابُ اللهِ مَا يَعْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ، 5075 كَابُ اللهِ مَا يَعْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ، 5075 كَابُ اللهِ مَا يَعْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ مَا يَعْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ مَا يَعْهَى مِنْ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ مَا يَعْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ مَا يَعْهَى مِنْ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ مَا يُعْهَى مِنْ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ مَا يَعْهَى مِنْ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ مَا يَعْهَى مِنْ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ مَا يَعْهَى مِنْ السِّبَابِ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلَى وَالْمِنْ وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِي وَا

اس حدیث میں نبی کریم طلی آیا کی طریقہ اور نبی طلی آیا کی کے اخلاق مبارکہ کا ذکر ہے۔ قرآن کریم میں نبی کریم طلی آیا کی کو خلق عظیم کا سرچشمہ قرار دیا گیا ہے ، نبی کریم طلی آیا کی کے اخلاق پوری امت محمدی کیلئے ایک نمونہ ہے۔ کہ نبی کریم طلی آیا کی اخلاق کے اخلاق جسنہ کو اپنانے کی کوشش کریں توہم بھی دنیا اور آخرت میں بہترین مقام یا سکتے ہیں۔

برابھلااور غلط باتیں انسان تب کرتاہے جب وہ بے حیاہو جاتاہے۔ حیاایک بہترین صفت ہے جب حیاختم ہوتی ہے تو انسان غلط باتوں سے باز نہیں آتا۔ نبی کریم طرفی آیا ہے کہ اس کی پیشانی پر خاک گے۔اخلاق عالیہ ہونے جب کہ اس کی پیشانی پر خاک گے۔اخلاق عالیہ ہونے جب کہ سی نبی کریم طرفی آیا ہے کہ اس کی پیشانی پر خاک گے۔اخلاق عالیہ ہونے کے ناطے کے ناطے غیر مسلم اور نبی طرفی آیا ہے کہ شمن بھی نبی کریم طرفی آیا ہے کہ عدل وانصاف اور اخلاق کی تعریف کیا کرتے تھے۔ اخلاق حسنہ بنیادی طور پر بہت سارے اچھے خصلتوں کا مبداء اور جڑہے۔ اچھے اخلاق حامل انسان دراصل معاشرے میں عزت و تکریم کا قابل سمجھا جاتا ہے۔ اپنے اچھے اخلاق اور بہترین رویہ کی وجہ سے وہ بہت سارے گئاہوں سے کنارہ کشی بھی اختیار کرتاہے۔

## غضب اور غصہ کے وقت نبی طلع کا امر:

((اسْتَبَّ رَجُلَانِ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ فَغَضِبَ أَحَدُهُمَا فَاشْتَدَّ غَضَبُهُ حَتَّى انْتَفَخَ وَجُهُهُ وَتَغَيَّرَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ:" إِنِّي لَأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ الَّذِي يَجِدُ....، وَقَالَ: تَعَوَّذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ)) 1

### ترجمه:

"نبی کریم طلّ این کیم طلّ اور بہت زیادہ میں کالم گلوچ کی۔ایک صاحب کو غصہ آگیااور بہت زیادہ آئی، ان کا چہرہ پھول گیااور رنگ بدل گیا۔ نبی کریم طلّ این کا چہرہ پھول گیااور رنگ بدل گیا۔ نبی کریم طلّ این کی خصہ دور ہو جائے گا۔۔۔۔اور کہا"شیطان سے اللّٰہ کی پناہ مانگ لو"۔

### سليم الله خان فرماتے ہيں:

لڑائی جھگڑے اور غصے کے دوران نبی کریم طبّہ اَلَہٰ اِللہ اِللہ جانتا ہوں اگریہ شخص اس کو پڑھ لے تواس کا غصہ ختم ہو جائے گا۔ اس کو نبی کریم طبّہ اِللہ اِللہ کی بات پہنچائی گئی لیکن اس نے یہ کہہ کر منع کر دیا کہ میں غصے میں ہوں ، کوئی پاگل تو نہیں کہ اعوذ باللہ پڑھ لوں۔ سنن ابی داؤد میں ہے کہ خبر دینے والا شخص حضرت معاذ بن جبل ہے اور حافظ ابن حجر ؓ نے فرمایا کہ مجھے ان دوآد میوں کے نام معلوم نہیں ہو سکے جو لڑائی کر رہے تھے یہ آدمی یاتو منافق تھا یا کافر

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بابُ مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّغْن، 5077

تھایاکوئی دیہاتی مسلمان تھا،اوراسے معلوم نہیں تھا کہ غصہ کے وقت تعوذیرٌ ھناچاہیے۔سنن البی داؤد میں ان الغضب من الشیطان آیاہے تواس سے معلوم ہوا کہ غصہ کے وقت بھی تعوذیرٌ ھناچاہیے۔ <sup>1</sup>

حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ غصہ شیطان کی طرف سے ہے اس لیے نبی کریم التّی اللّیم نے غصہ کرنے والے شخص کو "اعوذ باللّه من الشیطان الرجیم" پڑھنے کی تلقین کی کہ وہ شیطان سے پناہ مانگے گاتواس کا غصہ ختم ہو گاغصہ شیطان کی طرف سے ہے تو یقیناایک بری چیز ہے اسی لیے غصہ کرنے والے شخص کے لئے ملامتی کرنا، لعنت کرنانااور سب وشتم کرنانہایت آسان ہوتا ہے اور غصہ اس کا سبب بنتا ہے۔

## فرمان رسول الله وسية بين

((خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِيُخْبِرَ النَّاسَ بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ فَتَلَاحَى رَجُلَانِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ، قَالَ النَّبِيُ ﷺ:" خَرَجْتُ لِأُخْبِرَكُمْ فَتَلَاحَى فُلَانٌ وَفُلَانٌ وَإِنَّهَا رُفِعَتْ، وَعَسَى أَنْ يَكُونَ خَيْرًا لَكُمْ، فَالْتَمِسُوهَا فِي التَّاسِعَةِ وَالسَّابِعَةِ وَالْخَامِسَةِ.")) 2

### ترجمه:

ددنبی کریم طرفی آیتی او گول کولیلة القدر کی بشارت دینے کے لیے حجرے سے باہر تشریف لائے، لیکن مسلمانوں میں سے دوآدمی اس وقت آپس میں کسی بات پر لڑنے لگے۔ آپ طرفی آیتی نے فرمایا کہ میں تمہیں (لیلة القدر کے متعلق) بتانے کے لیے نکلا تھالیکن فلال آپس میں لڑنے لگے اور (میرے علم سے) وہ بات اٹھالی گئے۔ ممکن ہے کہ یہی تمہارے لیے اچھاہو۔اب تم اسے 29رمضان اور 27رمضان اور 25رمضان کی راتوں میں تلاش کرو۔"

# سليم الله خالُ فرماتي بين:

"فتلاحی" کے معنی لڑنے جھگڑنے کے ہیں اسی جملے کے مناسبت سے امام بخاریؓ نے اس حدیث کو جھگڑنااور مومن لعن طعن اور گالی گلوچ کا سبب بنتا ہے یہ جو لڑنے والے آدمی کا بن مالک اور عبداللہ بن ابی حدر دیتھے نبی کریم طرح اللہ بنتا ہے کہ جو لڑنے والے آدمی کا بن مالک اور عبداللہ بن ابی حدر دیتھے نبی کریم طرح اللہ بنتا ہے کہ آرہے تھے گر تو صحابہ کے لڑائی کی وجہ سے نبی کریم طرح اللہ کے ذہن سے شب قدر کی تعیین اٹھالی گئی۔

لڑائی اور جھٹڑے کی نحوست اتنی زیادہ ہے کہ نبی کریم طبّی آئیلئم کے حافظے سے مقدس دن کی تعیین اٹھالی گئی اور دوسرایہ کہ اس میں بہتری اس وجہ سے ہے کہ مبہم رکھنے میں لوگ اس رات کی تلاش میں ساری راتوں میں عبادت کریں گے اگروہ رات متعین کر دی جاتی تودوسری راتوں سے لوگوں کی توجہ ہٹ جاتی۔ 1

91

 $<sup>1^{-1}</sup>$  من السِّبَابِ وَاللَّعْنِ428/22، 1001 مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْنِ428/22، 1001 مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْن، 1000 مَنْ السِّبَابِ وَاللَّعْن، 1000 مَنْ السِّبَابِ وَاللَّعْن، 1000

عدم برداشت ایک دوسرے سے نفرت کرنا، لڑائی، جھگڑا اور قال کے اسبب ہیں۔ لڑائی جھگڑا اور قال معاشرے کے سکون کی بربادی کا سبب بنتے ہیں اس کی وجہ سے ایک پرامن معاشرے میں دہشت اور خوف پھیلتا ہے۔ اگرایک معاشرے کے لوگ سکون سے نہ ہو تو حسن معاشر تاختیار نہیں کر سکتے قرآن وحدیث میں لڑائی جھگڑا کرنے والے اور ملامت ولعن طعن کرنے والوں کی مذمت کی گئی ہے۔ اسوہ رسول طرح پیوں کی روشنی میں ہر ایک کو گھر میں ہی ایسا ماحول بنانا چا ہیے۔ انسان گالم گلوچ اور غلط الفاظ سے دور رہے اس طرح بیوں کی تربیت بھی ایسی ہو کہ معاشرے میں میں بہتر اور مثبت کر دار اداکر سکیں۔

روز مرہ کے آداب اور صفائی کے متعلق قول رسول طاق الم الم اللہ الم است

((مَرَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى قَبْرَيْنِ فَقَالَ:" إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ، أَمَّا هَذَا فَكَانَ لَيُعَذَّبَانِ وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ، أَمَّا هَذَا فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنْ بَوْلِهِ، وَأَمَّا هَذَا فَكَانَ يَمْثِي بِالنَّمِيمَة \_))<sup>2</sup>

ترجمه:

''نی کریم طرفی آیتی دو قبروں کے پاس سے گزرے اور فرمایا کہ ان دونوں مردوں کوعذاب ہورہاہے اور یہ کسی بڑے گئاہ کی وجہ سے عذاب میں گرفتار نہیں ہیں بلکہ یہ ایک قبر کامردہ (اپنے پیشاب کی چھینٹوں سے نہیں بچتا تھا ) پاپیشاب کرتے وقت پردہ نہیں کرتا تھا (اور یہ (دوسری قبروالامردہ) چغل خورتھا۔''
ابن حجر تفرماتے ہیں:

چنل خوری اور پیشاب سے بچنا ایسے کام نہیں کہ جو آدمی کیلئے مشکل ہو اور اس سے بچنا دشوار بھی نہیں ہے۔ حدیث چغلی کرنے کے بارے میں ہے اور یہ غیبت کے باب میں ذکر ہے۔ ابن تین ؓ نے فرمایا کہ بخار گ نے یہ حدیث اس باب کے ذیل میں ذکر فرمائی ہے کہ دونوں میں ایک جیسی برائی ہے کہ جس کے بارے میں بولا جائے تواس کو براگے کرمائی ؓ نے فرمایا کہ غیبت ایک قسم کی چغلی ہے اور چغلی کی بعض صور توں میں غیبت بھی پائی جاتی ہے۔ 3 فیبت اور چغل خوری چو نکہ بہت سارے گناہوں کے سبب بنتے ہیں۔ اسی طرح لڑائی جھڑے اور قتل کے بھی سبب بنتے ہیں۔ اسی طرح لڑائی جھڑے اور قتل کے بھی سبب بنتے ہیں۔ اسی طرح لڑائی جھڑے اور اس سے بچنے کی سبب بنتے ہیں۔ غیبت میں لوگوں میں موجودہ برائی کاذکر ہوتا ہے ، پھر بھی اس کو اس کو منع کردیا گیا ہے اور اس سے بچنے کی تاکید کی گئی ہے جبکہ چغلی میں اس سے زیادہ شدت پائی جاتی ہے اور لوگوں پر الزام لگایا جاتا ہے اس لئے سے بچنے کی تاکید ہے۔ نی طرف کرایا کہ میں محسوس کر رہا ہوں کہ ان دونوں بندوں کو ان وجو ہات کی بنا پر عذا اب دیا جارہا ہے حالا تکہ یہ دونوں وجو ہات کی بنا پر عذا ب دیا جارہا ہے حالا تکہ یہ دونوں وجو ہات کی بنا پر عذا ب دیا جاتے۔

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف الباري، كتاب الادب، بابُ مَا يُنْهَى مِنَ السِّبَابِ وَاللَّعْن 429/22، 57027

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب الغِدسية ، ح 6081

<sup>3</sup>عسقلاني، فتح الباري، كتاب الادب باب الغيبية، ت505/1305:605

دوسرول کے کامول میں دخل اندازی کی ممانعت کے متعلق نبی استی کی کارشادہے:

((عن ابی هريرة ، عن النبي ﷺ، قال: " من اطلع في بيت قوم بغير إذنهم فقد حل لهم ان يفقئوا عينه))

ترجمه:

''سیدناابوہریر ہُ سے روایت ہے، رسول اللہ طلّ اللّہ علیہ ہے فرمایا: ''جو کوئی جھائے کسی قوم کے گھر میں بغیران کی اجازت کے توان کو حلال ہے اس کی آنکھ پھوڑنا۔''

کسی اور کے کام میں دخل اندازی کرنااپنے کام سے اخلاص مخلص نہ ہونے کی علامت ہے۔ اپنے کام میں یکسوئی نہ ہوتو دوسروں کے کام میں دخل اندازی کی جاتی ہے۔ کسی اور کے کاموں میں دخل اندازی نہ کرنااور اپنے کام سے کام رکھنا اسلامی تعلیمات ہیں۔ کسی اور کے گھر میں تا نک جھانک کرنے والے کی آنکھ پھوڑ دینے دینے کی اجازت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ عمل کتنی شدید ہے ہے اور اس کی کتنی اہمیت ہے۔ کسی اور کے معاملات میں دخل اندازی کرنے سے کئی قباحتیں لازم آتی ہیں، کہ سامنے والا اپنی مرضی سے اور آزادانہ طریقے سے وہ کام نہیں کر بیا تا پتاجس کے لیے اس کو علیحدگی ضروری ہوتی ہے اسی طریقے سے نہیں کر بیا تا جس طرح وہ وہ کام علیحدگی میں کر سکتا تھام۔ نرم لہجہ اختیار کرناست رسول مالی کی آئی ہیں کر بیا تا جس طرح وہ وہ کام علیحدگی میں کر سکتا تھام۔ نرم لہجہ اختیار کرناست رسول مالی کی آئی ہیں ناکشہ فرماتی ہیں:

((اسْتَأُذَنَ رَجُلٌ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ:" ائْذَنُوا لَهُ بِئْسَ أَخُو الْعَشِيرَةِ, فَلَمَّا دَخَلَ أَلَانَ لَهُ الْكَلَامَ، قُلْتُ، قُلْتُ، ثُمَّ أَلَنْتَ لَهُ الْكَلَامَ، قَلْتَ، ثُمَّ أَلَنْتَ لَهُ الْكَلَامَ، قَالَ:" أَيْ عَائِشَةُ، إِنَّ شَرَّ النَّاسِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ أَوْ وَدَعَهُ النَّاسُ الْقُاسِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ أَوْ وَدَعَهُ النَّاسُ اتَقَاءَ فُحْشه 2))

ترجمه:

'کہ ایک شخص نے رسول اللہ طلق آیکم سے اندر آنے کی اجازت چاہی تو آپ طلق آیکم نے فرما یا کہ اسے اجازت دے دو، فلال قبیلہ کا میہ براآد می ہے جب وہ شخص اندر آیا تو آپ طلق آیکم نے اس کے ساتھ بڑی نرمی سے گفتگو کی۔ میں نے عرض کیا: یار سول اللہ! آپ کواس کے متعلق جو کچھ کہنا تھا وہ ارشاد فرما یا اور پھر اس کے ساتھ نرم

اسے آگے باب میں ذکر شدہ صدیث حَرَجَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ بَعْضِ حِيطَانِ الْمَدِينَةِ، فَسَمِعَ صَوْتَ إِنْسَانَيْنِ يُعَدَّبَانِ فِي فَبُورِهِمَا جَسِ مِيں ذکر مِيمُ مِنْ عَنْهِ وَقَبِروں کے بارے میں بتاتے ہیں کہ ان کو پیشا ہے چھیٹوں سے نہ بچنے اور چغل خوری کرنے پر عذا بہور ہا فَجُورِهِمَا جَسِ مِین بِی کہ نہ یہ حدیث بچھلے باب بَابُ الْغِیبَةِ مِیں گزر چکل ہے)

<sup>1</sup> مسلم، صحيح مسلم، كتاب الآواب، باب تَحْرِيم النَّظْرِ فِي بَيْتِ غَيْرِهِ: ، 52158

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحح، كتاب الاوب، باب مَا يَجُوزُ مِنِ اغْتِيَابِ أَهْلِ الْفَسَادِ وَالرِّيَبِ، 5084

گفتگو کی۔ آپ طَنَّهُ اَیَّمْ نَے فرمایا، عائشہ! وہ برترین آدمی ہے جسے اس کی بدکلامی کے ڈرسے لوگ اسے جھوڑ دیں۔''

سليم الله خان فرماتے ہيں:

امام بخاری گامقصد میہ ہے کہ اگر کوئی شخص مشہور فاسق اور فاجر ہے اور اس کا فسق و فجور لوگوں میں مشہور ہے تو اس کی غیبت کر ناجائز ہے۔ علامہ انور شاہ شمیر کی لکھتے ہیں علامہ شامی نے غیبت محرمانہ کچھ صور توں کو مستثنی کیا ہے لیکن میرے نزدیک سب کا حاصل میہ ہے کہ اگر کوئی شخص عزت حاصل کرنے کے لئے غیبت کوایک شغل کے طور پر بنادے تو یہ حرام اور ناجائز ہے۔ لیکن اگر کسی نے واقعات حالات سناتے سناتے بعض چیزوں کاذکر کیا اور بعض لوگوں کی برائی اس کے ضمن میں آگئی تو یہی باتیں ممنوعہ میں داخل نہیں ہے۔

کسی عربی شاعر نے خوب کہاہے بدترین ہے وہ شخص جولو گوں کی برائیوں میں مصروف رہتاہے مکھی کی طرح جو ہمیشہ گندی جگہ پر منڈلاتی رہتی ہے۔ <sup>1</sup>

اگرکسی بندے کے بارے میں بات ہور ہی ہے اور سننے والوں کیلئے ضروری ہے کہ اس بندے کی حالت معلوم کرے اور اس کو پہچان لے ، توبیہ جائز ہے کہ اس بندے کے بارے میں سب پچھ بتادیا جائے ، اس طرح اگر کسی بندے سے دوسرے لوگوں کو اس کی غلط با تیں اور عیوب بتادیئے چاہییں۔ یہ بھی غیبت کے زمرے میں نہیں آتا لیکن وہ باتیں جو کہ بغیر کسی سبب اور بغیر کسی ضروری وجہ کے دوسرول کے کی شخصیت اور اس کے عیوب بارے میں ہوں غیبت کے زمرے میں آتا ہے اور ممنوع ہے۔

چغلی کے بارے میں نبی طبی کاار شادہے:

((إِنَّ رَجُلًا يَرْفَعُ الْحَدِيثَ إِلَى عُثْمَانَ، فَقَالَ لَهُ حُذَيْفَةُ سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:" لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَتَّاتٌ))<sup>2</sup>

زجمه:

''ایک شخص ایباہے جو یہاں کی باتیں عثمان سے جالگاتا ہے۔اس پر حذیفہ ؓ نے کہا کہ میں نے نبی کریم طلّی آیکٹی سے سناہے آپ طلّی آیکٹی نے بتلایا کہ جنت میں چغل خور نہیں جائے گا''۔
سلیم اللّہ خانؓ فرماتے ہیں:

امام بخاری اُس باب سے اشارہ کرنا چاہتے ہیں کہ کے چغل خوری بعض حالات میں جائز ہو جاتی ہیں مثلا جاسوسی

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب، بابُ مَا يَجُوزُ مِن اعْتِيَابِ أَهْلِ الْفَسَادِ وَالرِّيَبِ،440/22،5707 و 2 بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ مَا كَتَكِرَهُ مِنَ النَّمِيرَةِ، ح6085

کے ذریعہ کفار کے حالات کی چغل خوری کرناجائزہے(ہماز مشاء بنمیم) ہماز مبالغہ کاصیغہ ہے (زیادہ طعنہ رفی کرنے والا)۔

مشا مشی سے مبالغہ ہے چلنے کے معنی میں ہے اور نمیم چغل خور کہتے ہیں اہل لغت نے لکھاہے کہ بیہ الفاظ حرکت کرنے اور ملنے کے ہیں۔

ہمزہ ہذہ دونوں مبالغہ کے صینے ہیں کثرت سے عیب چینی کرنے والے کو کہتے ہیں۔ بعض نے کہا کہ لمزسامنے عیب بیان کرنے کو اور ہمزیس پیش پیش عیب بیان کرنے کو کہتے ہیں۔ بعض نے اس کے علاوہ معانی بیان کیے ہیں امام بیہ قل عیب بیان کرنے کو کہتے ہیں۔ بعض نے اس کے علاوہ معانی بیان کیے ہیں امام بیہ قل نے ابن جر تن کے سے نقل کیا ہے کہ ہمزہ کا تعلق آئکھ ہاتھ وغیرہ سے ہواور لمز کا تعلق زبان سے ہے۔ لا ید خل الجنة قاطع میں قدامت چغل خور کو کہتے ہیں بعض نے کہا کہ ھازاس شخص کو کہتے ہیں جو حاضر ہو کر کوئی بات سنی اور پھر آگے فسادی غرض سے پھیلائے۔ 1

اپنے کام سے کام نہ رکھنا، غفلت بر تنااور غیر کیسوئی چغل خوری اور دوسروں کے غیبت کے اسباب ہیں۔ چغلی سے شدت سے منع فرمایا گیا ہے۔ اور فرمایا ہے کہ چغل خوری کرنے والا جنت میں نہیں جائے گا چغلی لڑائی جھڑ ہے فساد اور اور گالم گلوچ کا سبب بنتی ہے۔ اس میں سامنے والے پر الزام لگتا ہے اور چغل خوری کرنے والالاالزام لگانے والا بنتاہے جبکہ اسلام میں غلط الزام لگانے والے پر سز ااور سخت و عید ہے۔

ابوہریرہ سےروایت ہے کہ:

(( عَنْ أَبِي هُرَبْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ وَالْجَهْلَ، فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ))<sup>2</sup>

ز ج. ٠

''نی کریمؓ نے فرمایا کہ جو شخص (روزہ کی حالت میں) جھوٹ بات، فریب، اور جہالت کی باتوں کو نہ چھوڑے تواللہ کواس کی کوئی ضرورت نہیں کہ وہ اپنا کھانا پینا چھوڑے۔''

ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

یعنی روزہ رکھنے سے غرض میہ ہے کہ آدمی کا ظاہر اور باطن پاک ہواور وہ اپنے قول و فعل کی حفاظت کرے۔ اگر کھانا پینا چھوڑ دینے سے میہ غرض حاصل نہ ہو توروزہ رکھنے کی ضرورت نہیں۔ ابن تین ؓ نے فرمایا کہ حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ جو بندہ روزے کی حالت میں چغلی کرے تواس کاروزہ ٹوٹ جائے گا،اور جمہور کے نزدیک اس کاروزہ نہیں ٹوٹا۔ حدیث سے ثابت ہے کہ یہ بات کبیرہ گنا ہوں میں سے ہے اور گناہ کبیرہ کی وجہ سے روزے کا اجرکم پڑجاتا ہے۔ <sup>1</sup>

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب،، بَابُ مَا يُكْرَهُ مِنَ النَّمِيمَةِ 434/22، 57095 2 بخارى، الجامع الصيح، كتاب الادب، ، بَابُ قَوْل اللهُ تَعَالَى: وَاجْتَنْبُوا قَوْلَ الرُّورِ 50866

مسلمان روزہ اپنے ظاہر اور باطن کی صفائی اور اس کے حفاظت کے لیے رکھتے ہیں۔ اسی طرح مسلمان روزہ رکھتے ہیں۔ اسی طرح مسلمان روزہ رکھتے ہیں۔ اسی طرح مسلمان روزہ رکھتے ہیں تاکہ وہ غلط کام گناہ اور غلط کاموں سے بچپار ہے ۔ روزہ دراصل جسم کی تطہیر کاعمل ہے۔ جبکہ غیبت اور اور چغلی کھانا گناہ کبیرہ میں سے ہے ، جبکہ روزہ اور اور گناہ کبیرہ ایک جبکہ میں جمع نہیں ہو سکتے اسی لئے فرمایا کہ ایسے بندے کوروزہ سے بھوک اور پیاس کے سوا کچھ نہیں ملا۔

ابوہریرہ رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ:

((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" تَجِدُ مِنْ شَرِّ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ اللَّهِ ذَا الْوَجْهَيْنِ، الَّذِي يَأْتِي هَؤُلَاءِ بِوَجْهٍ وَهَؤُلَاءِ بِوَجْهٍ 2."))

ترجمه:

''نی کریم طرای کی خورایا که تم قیامت کے دن اللہ کے ہاں اس شخص کوسب سے بدتر پاؤگے جو پچھ لو گوں کے سامنے ایک رخ سے آتا ہے اور دو سرول کے سامنے دو سرے رخ سے جاتا ہے۔''

سليم الله خال فرماتي بين:

دراصل دوغلی بات کرنانفاق کی ایک شکل ہے کہ جو شخص دورخی اختیار کرتے ہیں حدیث میں اس کی مذمت بیان کی گئی ہے حدیث میں بیان ہے اللہ تعالی کے ہاں سب سے برے لوگ وہ ہوں گے جو ایک بندے کے پاس ہے ایک چہرہ لے کرر جارہا ہے اور دوسرے کے پاس دوسرا چہرہ ، یعنی ایک قوم کے پاس آکر کہتا ہے کہ میں تمہارے ساتھ ہواور تمہاراحامی ہواور دوسروں کا مخالف اور دوسروں کے پاس جاکراپنی محبت جتاتا ہے ، توبیہ نفاق ہے۔ 3

گناہگار کادل کالا ہوتا ہے جب اس پر گناہ کا اثر ختم ہو جائے تو کسی بھی حالت میں گناہ سے نہیں نی سکتا۔ دل میں منافقت، اخلاص کی کمی اور لوگوں کے دلول میں غلط باتوں اور خوشامدی سے جگہ بنانے کی کوشش میں بندہ دوغلا پن کرتا ہے اور دغلا ہو جاتا ہے۔ دو چبرے والے سے مرادایک بندے کے سامنے ایک بات کرنااور دو سرے کے سامنے دوسری بات کرنا ہے۔ کامل مسلمان کا ظاہر اور باطن ایک جیسا ہوتا ہے اور جس کے ظاہر اور باطن میں تضاد اور فرق ہو وہ منافق تو ہو سکتا ہے مسلمان نہیں۔ اور بی گرائی فساد اور جھڑے اور نفرت کا سبب بنتا ہے اور لڑائی فساد اور جھڑے اور محاشرت کے ختم ہونے کا سبب بنتا ہیں۔

<sup>1</sup>عسقلاني، فتح الباري، كتاب الادب باب قولِ اللهِ تَعَالَى: { وَاجْتَنِبُوا تَوْلَ الرُّورِ } 596/13 { 596/13 } الص

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحح، كتاب الادب، بَابُ مَا قِيلَ فِي ذِي الْوَجْهَين، 5087

<sup>57117،446/22،</sup>سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الاوب، بَابُ هَا قِيلَ فِي ذِي الْوَجْهَين، 37117.0

# ابوموسیٰاشعریؓ فرماتے ہیں:

((عَنْ أَبِي مُوسَى، قَالَ: سَمِعَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجُلًا يُثْنِي عَلَى رَجُلٍ وَيُطْرِيهِ فِي الْمِدْحَةِ فَقَالَ:" أَهْلَكْتُمْ أَوْ قَطَعْتُمْ ظَهْرَ الرَّجُلِ)) 1

زجمه:

" نبی کریم طران آیا آیا نے سنا کہ ایک شخص دوسرے شخص کی تعریف کر رہاہے اور تعریف میں بہت مبالغہ سے کام لے رہاتھا تو نبی کریم طران آیا آیا نے فرمایا کہ تم نے اسے ہلاک کر دیایا (یہ فرمایا کہ ) تم نے اس شخص کی کمر کو توڑ دیا۔"

مفتی سعیداحمہ پالن پوری فرماتے ہیں:

کسی کی تعریف کرناتوا چھی بات ہے۔ مگر جھوٹی تعریف کرنااور تعریف کے پل باند ھنا پہندیدہ نہیں ہے۔ منہ پر تعریف کرنے سے نفس میں تکبر آ جاتا ہے اور اگر تعریف میں مبالغہ کیا جائے تو جھوٹ بھی اس میں مل جاتا ہے اور اگر تعریف منہ پر نبی کریم طبع آئی آئی ہم کے سامنے حدسے زیادہ تعریف الگ سے جھوٹ کا گناہ ماتا ہے۔ ایک آ دمی نے دوسرے آ دمی کے منہ پر نبی کریم طبع آئی آئی ہم کے سامنے حدسے زیادہ تعریف کی تو آپ طبع آئی گئی گردن مار دی "اور جس نے لا محالہ اپنے بھائی کی تعریف کرنی ہوتواس طرح کے کہ میں فلال کواپیااور ایسا شجھتا ہوں۔ 2

زیادہ تعریفیں خوشامدی کی وجہ سے ہوتی ہیں اور اس میں جھوٹ بھی بولا جاتا ہے۔ زیادہ تعریفیں کرنے والا جھوٹ سے نہیں بچتا۔ کسی کے منہ پر تعریف کرنااچھی بات نہیں ہے اس سے بندے میں تکبر اور آ جاتا ہے اور بندہ خوش فہمی کا شکار رہتا ہے اس لئے منہ پر تعریف کرنے سے منع فرمایا۔

حسداور پیٹھ بیچھے برائی کی ممانعت کے بارے میں نبی کریم طلق ایکم نے فرمایا:

ابوہریرہ سے روایت ہے:

((قَالَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" إِيَّاكُمْ وَالطَّلَّ فَإِنَّ الظَّلَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ، وَلَا تَحَسَّسُوا وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا تَجَادَ اللَّهِ إِخْوَانًا 3.))

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصيح، كتاب الادب، بَابُ مَا يُكْرَهُ مِنَ التَّمَادُح، 6089

<sup>2</sup> پالن پوری، تخفة القاری، كتاب الادب، بَابُ مَا يُكُرُهُ مِنَ التَّمَادُحِ، 95/11، 6060، (اس بات كى اكلى صديث وَلَا يَجِلُ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهِجُرَ أَحَاهُ فَوْقَ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ كَ الفاظ كى زيادتى كے ساتھ ذكر ہے)

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ مَا يُنْهَى عَنِ التَّخَاسُدِ وَالتَّذَابُرِ، ح5866

زجمه:

''بر گمانی سے بچتے رہو کیو نکہ بر گمانی کی باتیں اکثر جھوٹی ہوتی ہیں، لوگوں کے عیوب تلاش کرنے کے پیچھے نہ پڑو، آپس میں حسد نہ کرو، کسی کی پیٹھ پیچھے برائی نہ کرو، بغض نہ رکھو، بلکہ سب اللہ کے بندے آپس میں بھائی بھائی بن کرر ہو۔''

سليم الله خالُ فرماتے ہيں:

حسد کی تعریف ہیہ ہے کہ کسی کو نعمت اور خوشحالی میں دیکھ کراس کے زوال کی تمنا کرنا۔ یہ جائز نہیں ہے البتہ کسی کے کے پاس نعمت دیکھ کریہ جذبہ اور تمنا پیدا ہو کہ میرے پاس بھی اسی طرح کی نعمت ہونی چاہیے اسے غبطہ <sup>1</sup> تو کہتے ہیں اور یہ جائز ہے۔

قرآن کریم میں حاسد کے حسد کے شرسے پناہ طلب کی گئی ہے اور (من شرحاسد اذا حسد) اس آیت سے حسد کی گناہ اور اس کے شرکی تائید ہوتی ہے۔ ظن سے مراد بد گمانی ہے یعنی صرف گمان کی بنیاد پر کسی پر تہمت مت لگاو حدیث میں ظن کو اکذب الحدیث کہا ہے حالا نکہ سے اور جھوٹ قول کی صفت ہے جب کی ظن کا تعلق قول سے نہیں ہے۔ اس کا جواب یہ دیا کہ یہاں کذب سے مراد خلاف واقع ہے چاہے وہ قول ہویا فعل ہویہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ ظن سے مراد ظن سے بیدا ہونے والا قول ہے مجازاس کو ظن کہہ دیا۔

تجس باطنی امور کے بارے میں تحقیق اور جنتجو کو کہتے ہیں اور یہ عموماً شرکے لئے استعال ہوتا ہے اور تجسس ان چیر وں کے متعلق جنتجو کو جن کاادراک آنکھ یاکان سے ہوتا ہے۔2

تکبر کے بارے میں نبی کر یم طرف کارشاد مبارکہ ہے:

((عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ الْجَنَّةِ، كُلُّ صَعِيفٍ مُتَضَاعِفٍ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللَّهِ لَأَبَّرُهُ، أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ، كُلُّ عُتُلٍّ جَوَّاظٍ مُسْتَكْبِرٍ))3

ترجمه:

''نبی کریم طلی آیا نے فرمایا کیا میں تمہیں جنت والوں کی خبر نہ دوں؟۔ ہر کمزور و تواضع کرنے والاا گروہ (اللہ کانام لے کر) قسم کھالے تواللہ اس کی قسم پوری کر دے۔ کیا میں تمہیں دوزخ والوں کی خبر نہ دوں؟ ہر تندخو، اکر کرچلنے والااور متکبر دوزخی ہے۔''

<sup>1</sup>کسی شخص میں کوئی خوبی یااس کے پاس کوئی نعمت دیکھ کریہ تمنا کرنا کہ مجھے بھی یہ خوبی یانعمت مل جائےاوراس شخص سےاس خوبی یانعمت کے زوال کی خواہش نہ ہو تو یہ غبطہ یعنی رشک ہے۔

<sup>2</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب، بتابُ مَا يُنْهَى عَنِ التَّحَاسُدِ وَالتَّدَابُرِ، 458/35/22، 5717 5 3 بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بتابُ الْحِبْرِ، ح6100

## ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

کبر، تکبر اور اشکبار کے معنی قریب قریب ہیں۔ کبر میں آدمی خود پیندی کرتاہے وہ خود کودوسروں سے بڑا جانتا ہے اور حق قبول کرنے سے بازر ہنے کی کوشش کرتاہے، اور توحید کاعقیدہ اپنانے کی کوشش نہیں کرتا۔ اتکبر دوطرح سے آتاہے ایک بید کہ نیک کام کرے اور نیک کام دوسرے کے نیک کاموں سے زیادہ ہو تواپنے کاموں پر تکبر کرے دوسرایہ کہ ایک چیز کوظاہر کرنے والا ہوں جواس میں نہیں ہے ایسے اوصاف جواس میں نہیں پائے جانتھے ہوں لیکن وہ ظاہر کرنے والا ہوں۔ 1

اپنے جان مال اور اولاد میں اتنا متوجہ ہو جانا کے دینی اعمال وافعال میں کوتاہی ہونے گئے ، اور خود پیندی کا شکار ہونا تکبر کے اسباب ہیں۔ تکبر گناہوں کی جڑہے۔ تکبر سے آدمی خود غرض اور خود پیند بن جاتا ہے اور تکبر میں نظر صرف اپنے جسم اور جان ومال پر رہتی ہے جس کی وجہ سے بہت سے غریب اور کمزور متکبر انسان کو نظر ہی نہیں آتے جس کی وجہ سے ان کے حقوق کی ادائیگی گی ناممکن ہو جاتی ہے۔

جب معاشرے میں ایک امیر اور غریب کا فرق نہ رہے تو تب ہی اس معاشرے میں معاشرے کا ہر ایک فرد اس معاشرے میں اہم کر دار اداکر سکتا ہے۔انس بن مالک ً فرماتے ہیں :

((حَدَّثَنَا أَنْسُ بْنُ مَالِكٍ، قَالَ:" إِنْ كَانَتِ الْأَمَةُ مِنْ إِمَاءِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ لَتَأْخُذُ بِيَدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَتَنْطَلِقُ بِهِ حَيْثُ شَاءَتْ 2))

#### زجمه:

''رسول الله طَنْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالَى قَاصَلَهُ كَابِيهِ عَالَى تَقَالَهُ اللهِ عَلَيْهِ لِيَّى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ

درج بالاحدیث میں نبی کریم طرفی آیتم کی سادگی کاذکرہے۔اس کا کنات کی سب سے مقرب اور معزز ہستی کی جتنی عزت و توقیر تھی استے ہی نبی کریم طرفی آیتم سادہ مزاج تھے، تکبر تکبر اور بڑھائی جیسے مذموم اوصاف سے نبی کریم طرفی آیتم کی گئی تاہم کی شخصیت بالکل دور تھی، جیسے کہ حدیث سے ظاہر ہے کہ غلام لونڈیاں وغیرہ نبی کریم طرفی آیتم کا ہاتھ کپڑ کرلے جایا کی شخصیت بالکل دور تھی، جیسے کہ حدیث سے ظاہر ہے کہ غلام لونڈیاں وغیرہ نبی کریم طرفی آیتم کا ہاتھ کپڑ کرلے جایا کرتے تھے جب ان کا کوئی کام ہوتا تھا تھا اور نبی کریم طرفی آیتم انہی اوصاف کا نتیجہ تھا کہ نبی کریم طرفی آیتم غیر مسلموں اور دشمنوں کی صفوں میں بھی مقبول تھے اور صادق اور امین سمجھے جاتے تھے۔اس لیےا گر ان سارے اوصاف کا حامل انسان ہی ایک معاشر ہے میں بہترین کردار اداکر سکتا ہے۔

<sup>1</sup>عسقلانی، فتح الباری، کتاب الادب باب الکیْرِ، 639/13 5071:6071 2 بخاری، الجامع الصحیح، کتاب الادب، باب الکیْر، ح6101

انس بن مالك سے روایت ہے كه رسول الله طلع اللم نے فرمایا:

((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" لَا تَبَاغَضُوا وَلَا تَحَاسَدُوا وَلَا تَدَابَرُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَانًا، وَلَا يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثِ لَيُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثِ لَيَالِ۔))1

### ترجمه:

''آپس میں بغض نہ رکھواور ایک دوسرے سے حسد نہ کرو، پیٹھ پیچھے کسی کی برائی نہ کرو، بلکہ اللہ کے بندے اور آپس میں بھائی بھائی بن کرر ہواور کسی مسلمان کے لیے جائز نہیں کہ کسی بھائی سے تین دن سے زیادہ تک بات چیت بند کرے۔''

آپس کے کمزور تعلقات معمول او پنج اور تکبر جیسی چیزیں قطع کلامی کے اسباب ہیں۔ تین دن تک جدائی اختیار کرنااور باتیں نہ کرنامباح ہے۔ یعنی تین دن تک نہ کرناجائز ہے اور اس میں نرمی ہے اس لئے کہ آدمی کی طبع میں غصہ اور بدخوئی موجود ہے اور یہ پیدائش چیز ہے، تواس نے غالبایہ تین دن یا تین دن سے کم میں دور ہو جاتا ہے تواس لیے تین دن کی مہلت دے دی۔

# ابوابوب انصاری سے روایت ہے:

((انَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" لَا يَحِلُّ لِرَجُلٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثِ لَيَالٍ، يَلْتَقِيَانِ فَيُعْرِضُ هَذَا وَيُعْرِضُ هَذَا، وَخَيْرُهُمَا الَّذِي يَبْدَأُ بالسَّلَام))-2

#### ترجمه:

''رسول الله طَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي فرما يا کسى بھائی سے تين دن سے زيادہ کے ليے ملا قات جيھوڑے،اس طرح کہ جب دونوں کا سامنا ہو جائے تو ہيہ بھی منہ پھير لے اور وہ بھی منہ پھير لے اور ان دونوں ميں بہتر وہ ہے جو سلام ميں پہل کرے۔''

## ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

اگر تین دن گرر جائے اور ایک دوسرے سے ملے تو چاہیے کو ایک دوسرے سے سلام کردے اگر دوسر اسلام کا جواب دے تو دونوں ثواب میں شریک ہو جائیں گے ، اور اگر جواب نہ دے دوسر اگناہ گار ہوا۔ اور بہتر وہ ہے جو پہلے سلام کرے۔ اکثر علماء فرماتے ہیں کہ صرف سلام سے جدائی دور ہو جاتی ہے مگریہ شرط ہے کہ اس کے بعد پہلی والی حالت پر دونوں ہوں۔ ابن عبد البر نے فرمایا کہ کہ اس بات پر اجماع ہے کہ تین دن سے زیادہ کلام کسی کے ساتھ چھوڑ نا

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب الصحِرْرَةِ: 51040 2 ، بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب الصِحْرُرَةِ: 51040

گناہ ہے اور منع ہے لیکن کسی سے دین ، دنیا کا یا جان کا نقصان اور ضرر ہو تواس کے ساتھ تعلق ترک کرنااور کلام چھوڑنے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ <sup>1</sup>

اس حدیث میں قطع تعلقی سے ممانعت آئی ہے قطع تعلقی کے جو بھی وجوہات بنتے ہو چاہے اس کا تعلق کلام سے ہو یااس کا تعلق افعال سے ہو دونوں ممنوع ہیں۔ افعال سے جیسے وہ لڑائی جھگڑا سے قبال وغیر ہ اور کلام سے جیسے سے لعنت، گالم گلوچ اور بدکلامی کرنا یاکسی کے ساتھ ساتھ کلام کو چھوڑ دیناسب ممنوع اور فبیج افعال ہیں۔ یہ سارے افعال دومسلمانوں کے پیچ نفرت بغض اور عداوت کولاتے ہیں اور ان کی محبت اور بہترین معاشرت کو پہنچاتے ہیں۔

عائشہ نے بیان کیا کہ رسول اللہ طرفی لیکم نے فرمایا:

((إِنِّي لَأَعْرِفُ غَضَبَكِ وَرِضَاكِ" قَالَتْ: قُلْتُ: وَكَيْفَ تَعْرِفُ ذَاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ:" إِنَّكِ إِذَا كُنْتِ سَاخِطَةً قُلْتِ: لَا قَالَ:" إِنَّكِ إِذَا كُنْتِ سَاخِطَةً قُلْتِ: لَا وَرَبِّ مُحَمَّدٍ، وَإِذَا كُنْتِ سَاخِطَةً قُلْتِ: لَا وَرَبِّ مُحَمَّدٍ، وَإِذَا كُنْتِ سَاخِطَةً قُلْتِ: لَا وَرَبِّ مُحَمَّدٍ، وَإِذَا كُنْتِ سَاخِطَةً قُلْتِ: لَا وَرَبِّ إِنَّا اسْمَكَ."))2

### ترجمه:

"دمیں تمہاری ناراضگی اور خوشی کو خوب پیچانتا ہوں۔ ام المؤمنین نے بیان کیا کہ میں نے عرض کیا: یار سول اللہ! آپ کس طرح سے پیچانتے ہیں؟ فرمایا کہ جب تم خوش ہوتی ہو کہتی ہو، ہاں محمد کے رب کی قسم! اور جب ناراض ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہو نہیں، ابرا ہیم کے رب کی قسم! بیان کیا کہ میں نے عرض کیا: جی ہاں, آپ کافرمانا بالکل صحیح ہے میں صرف آپ کانام لینا چھوڑتی ہوں۔"

مفتى سعيداحمه پالن يورى فرماتے ہيں:

اس باب میں اس ناراضگی اور قطع تعلقی کے بارے میں ہے جودین کی وجہ سے ہو،احادیث اور واقعات سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ دین کی وجہ سے قطع تعلقی کر ناجائز ہے۔ایک دفعہ جب کچھ صحابہ بغیر عذر کے جنگ میں شریک نہیں ہوئے تھے تو نبی کر یم طرف آلی آئی ہے ان سب سے بچاس دنوں تک بائیکاٹ کا حکم دیا سلام کلام تک بندر ہا پھر جب توبہ نازل ہوئی توان کے ساتھ مسلمانوں نے بولنا اور کلام کر ناشر وع کر دیا توبہ قطع تعلقی صرف دین کی بنا پر تھی۔ 3

سليم الله خالُ فرماتي بين:

امام بخاری ؓ اس باب میں ترک تعلق کے جواز کی صورت بیان کر ناچاہتے ہیں تواس کے اعتبار سے مختلف قسم کا

<sup>1</sup>عسقلاني، فتح الباري، كتاب الادب باب الهيخرَةِ، 6077: 6077

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كماب الادب، بابُ مَا يَجُوذُ مِنَ الْحِيجُزانِ لِمَنْ عَصَى، ح 6105

<sup>3</sup> پالن پورئ، تخفة القارى، كتاب الادب، باب مَا يَجُوزُ مِنَ الْهِجْرَانِ لِمَنْ عَصَى، 10/، 50786

ترک تعلق کیا جاسکتا ہے اگر کوئی نافر مانی کرنے والوں میں سے ہیں تواس کے ساتھ ترک تعلق کیا جائے جیسا کہ حضرت کعب بن مالک ؓ کے قصے میں ترک کلام کیا گیا تھا۔ اور اہل وعیال کے ساتھ ناراضگی کی صورت یہ بن سکتی ہے کہ ان کانام نہ لیا جائے یا جس کے ساتھ ترک تعلق کیا گیا ہوں سلام کلام تو کیا جائے لیکن خندہ پیشانی کو ترک کیا جائے۔ اور نی نامور اور دینی معاملات کی وجہ سے ترک تعلق کیا جاسکتا ہے اور یہ ترک تعلق ڈرانے کے لئے ہوتا ہے ، یا تو ترک تعلق اپنے دین اسلام اور عقیدے کی حفاظت کے لئے ہوتا ہے کہ ترک تعلق اپنے دین اسلام اور عقیدے کی حفاظت کے لئے ہوتا ہے یا اس بندے کو سبق سکھانے کے لئے ہوتا ہے کہ جب وہ پچھ وقت کے لیے سب لوگوں سے الگ تھلگ ہوگا، تو تب اس کواحساس ہوگا اور آئندہ اس نافر مانی سے اجتناب کرے گا۔ اور یہ سنت سے ثابت ہے غزوہ تبوک کے بعد غزہ میں بغیر کسی عذر کے شرکت نہ کرنے پر نبی کریم ملٹی ہیں گئے۔ نین صحابہ کے ساتھ ترک تعلق کا حکم دیا تھا تھا ایسے ترک تعلق میں کوئی گناہ اور و بال نہیں ہے۔

عبدالله بن مسعودٌ فرماتے ہیں کہ نبی کریم طاق المام نے فرمایا:

((إِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَكْذِبُ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَّابًا.))<sup>2</sup>

ترجمه:

''۔۔۔ بلاشبہ جھوٹ برائی کی طرف لے جاتا ہے اور برائی جہنم کی طرف اور ایک شخص جھوٹ بولتار ہتا ہے، یہاں تک کہ وہ اللہ کے یہاں بہت جھوٹالکھ دیاجاتا ہے۔''

سليم الله خان فرماتے ہيں:

امام غزالیؒ نے فرمایا کہ جموٹ فتیج لعینہ نہیں ہے بلکہ اس میں دوسروں کو نقصان ہوتا ہے اس لیے یہ فتیج ہے بعض علاء نے اس کو فتیج لعینہ کہا ہے کیونکہ خلاف واقع اور خلاف حقیقت بات اگر کسی دوسرے کے لیے نقصان دہ نہ ہوں لیکن فتیج تو ہے۔خاص صور توں میں جموٹ کی اجازت حدیث سے بھی منقول ہے مثلاد و آ دمیوں کے در میان اگر صلح کرانے کی غرض سے جموٹ کی ضرورت پڑجائے تواس میں گنجائش ہے بیوی کے ساتھ مخصوص صور توں میں جموٹ بولنے کی غرض سے بھی جموٹ بولنے کی گنجائش ہے۔ 3

جھوٹ اکثر دووجوہات کی بناپر بولا جاتا ہے۔انجام کی ڈرکی وجہ سے اور دوسروں کے خوش آمد کے لیے۔ صدق نیکی کی طرف لے کر جاتا ہے اور نیکی ہدایت کی طرف لے کر جاتی ہے اور ہدایت یافتہ بندہ جنت میں جائے گا۔اسی طرح

<sup>1-</sup>سليم الله خان، كشف الباري، كتاب الادب، بَابُ مَا يَجُوزُ مِنَ الْهِجْرَانِ لِمَنْ عَصَى 479/22، 5728،

جھوٹ گناہ کا سبب ہے اور گناہ بندے کو فاجر فاسق بناتی ہے اور پھر فاسق بندہ جہنم میں جائے گاد نیامیں بھی اچھی زندگی گزار نے کے لئے اور پر سکون زندگی گزار نے کے لیے ہمیں صادق ہو ناپڑے گاا گرہم د نیااور آخرت کی کامیابی زندگی گزار ناچاہتے ہیں تو ہمیں خود کے ساتھ اور لوگوں کے ساتھ سچااور صادق ہو ناپڑے گا۔

ر سول الله طلع الله عنه فرما يا:

(( آيَةُ الْلُنَافِقِ ثَلَاثٌ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا اقْتُمِنَ خَانَ)) 1

زجمه:

''منافق کی تین نشانیاں ہیں، جب بولتا ہے جھوٹ بولتا ہے، جب وعدہ کرتا ہے خلاف کرتا ہے اور جب اسے امین بنایا جاتا ہے تو خیانت کرتا ہے۔''

مفتی سعیداحمہ پالن پوری ٔ فرماتے ہیں:

جھوٹ، وعدہ خلافی اور خیانت منافقوں کے اخلاق میں سے ہے،اور جس شخص میں یہ بری عاد تیں اور بیاری ہووہ اگرچہ عقیدہ کا منافق نہیں ہوتالیکن عمل اور سیر ت کا منافق ہوتا ہے، چاہے وہ نماز پڑھتا ہو،روزہ رکھتا ہواور جج اداکر تا ہواور خود کو بہترین مسلمان سمجھتا ہو، کیکن بداخلاقی کی وجہ سے وہ ایک قشم کا منافق ہے اگرچہ یہاں پر منافق اعتقادی تو نہیں بنتالیکن منافق عملی ضرور بنتا ہے اور اس کی وجہ سے اعمال پر بھی اثر پڑتا ہے اور نیکیوں کا اثر باقی نہیں رہتا۔ <sup>2</sup>

حدیث مبار کہ میں جھوٹ بولنے والے کے لیے بہت زیادہ وعیداور سخت الفاظ استعال ہوئے ہیں، جھوٹ بولنے والے کو منافق قرار دیاہے۔ منافق اس کواس لیے کہتے ہیں کہ اس کے دل میں کچھ اور اعمال کچھ اور ہیں،اس کے ظاہری اعمال اور باطن ایک دوسرے سے میل نہیں کھاتے ہواوریہ عادت اعمال کو ہر باد کرنے کاسب بنتی ہیں۔

نبی کریم طبی ایم نے فرمایا:

(( رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْنِ أَتَيَانِي قَالَا: الَّذِي رَأَيْتَهُ يُشَقُّ شِدْقُهُ فَكَذَّابٌ يَكْذِبُ بِالْكَدْبَةِ تُحْمَلُ عَنْهُ حَتَّى تَبْلُغَ الْآفَاقَ فَيُصْنَعُ بِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ))3

ترجمه:

''میرے پاس گذشتہ رات خواب میں دوآد می آئے انہوں نے کہا کہ جسے آپ نے دیکھا کہ اس کا جبڑا چیر اجار ہا تھاوہ بڑاہی جھوٹاتھا، جوایک بات کولیتااور ساری دنیامیں پھیلادیتاتھا، قیامت تک اس کویہی سزاملتی رہے گی۔''

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحح، كتاب الادب، بابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: { اتَّقُوا اللهَّ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ} وَمَا يُنْهَى عَنِ الْكَذِبِ : 6122 كَيْلُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ} وَمَا يُنْهَى عَنِ الْكَذِبِ 2 يَالَيُ لِللهِ تَعَالَى: { يَا أَيُّسَالِمُ إِنَّ آمَنُوا اللَّهَ وَكُونُوا مِعَ الصَّادِ فَيْنَ} وَمَا يُنْهَى عَنِ الْكَذِبِ 2 يَالَكُونُونُ مَا يَعُونُوا اللَّهَ وَمُا يُنْهَى عَنِ الْكَذِبِ 2 يَالَكُونُوا مِعَ السَّادِ فَيْنَ } وَمَا يُنْهَى عَنِ الْكَذِبِ 2 يَالَكُونُوا مِعَ السَّادِ فَيْنَ } وَمَا يُنْهَى عَنِ اللَّذِبِ 2 يَالَكُونُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُا يَنْهُ مَى عَنِ اللَّذِبِ 2 يَالْكُونُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَلِيلًا مُعَالِمُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَالِقُونُ وَمُعَ اللَّهُ وَمُعَلِلُونُ وَمُعَالِّلُونُ وَمُعُواللَّهُ وَمُعُونُونُ وَمُعَلِّلُونُ وَمُعَلِيْهُ وَمُعَلِيلًا مُعَلِيلًا مُعَلِّلًا مُعُلِيلًا مُعَلِيلًا مُعَلِيلًا مُعَلِّمُ مُعْلِيلًا مُعِلِيلًا مُعِلِيلًا مُعَلِيلًا مُعَلِيلًا مُعْلِيلًا مُعْلِعُلًا مُعْلِمُ عَلِيلًا مُعْلِيلًا مُعْلِيلًا مُعْلِيلًا مُعْلِيلًا مُعْلِيلًا مُ

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كما ب الاوب، باب قول الله تَعَالَى: { اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ } وَمَا يُنْهَى عَنِ الْكَذِبِ: 61237

# ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

رسول الله طنی آیتی نے فرمایا کہ میں نے ایک آدمی کو دیکھا کہ کھڑا ہے اور اس کے ہاتھ میں لوہا ہے جو کہ ایک بیٹے ہوئے آدمی کے جبڑے میں داخل کر تاہے اور اس کی گدی تک پہنچادیتا ہے، پھر دوسر سے جبڑے میں داخل کر تاہے اور اس کی گدی تک پہنچادیتا ہے، پھر دوسر سے جبڑے میں داخل کر تاہے اور اس کی گدی تک پہنچادیتا ہے اس وقت تک پہلا جبڑا جڑ چکا ہوتا ہے۔ پھر اس کے ساتھ یہی عمل کیا جاتا ہے اور یہ عمل بار دہر ایاجاتا ہے۔ میں نے اس شخص کے بارے میں پوچھاتو جبر ائیل اور حضرت میکائیل علیہم السلام نے مجھ سے کہا کہ جس شخص کو آپ نے دیکھا کہ اس کے جبڑے چیرے جارہے ہیں۔ وہ جھوٹا اور کذاب تھا۔ 1

نبی کریم طبی آیا ہے سخت سزااور وعید کاذکر کر کے جھوٹوں کو تنبیہ کی ہے کہ جھوٹ کے گناہ کے ساتھ ساتھ اس کی سزا بھی بہت شدید ہے،۔ گناہ کی شدت کا بتا کر جھوٹ سے اعتراض کرنے کی تلقین کی ہے۔ چو نکہ یہ اعمال اور اخلاق کے بگاڑ کا سبب ہے اس لیے اس سے احتراز کرناچا ہیے۔

عبدالله بن عمرٌ فرماتے ہیں کہ رسول الله طبَّ اللَّهِ فَيُلِّهِمْ نِي فرمایا:

((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" أَيُّمَا رَجُلٍ قَالَ لِأَخِيهِ يَا كَافِرُ فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا۔))<sup>2</sup>

زجمه:

''جس شخص نے بھی اپنے کسی بھائی کو کہا کہ اے کافر! توان دونوں میں سے ایک کافر ہو گیا۔'' مفتی سعیدا حمدیالن پوری ؓ فرماتے ہیں:

کفر کے الزام تراشیوں سے حد در جہ سے احتراز اور پر ہیز ضروری ہے حفاظت اور کرناچا ہیے۔اس لیے کہ حدیث کا مفہوم ہے اگر کوئی مسلمان بھائی کو کافر کہتا ہے اور اگر مخاطب اس الزام کا محل نہیں تو وہ الزام لگانے والے پر لوٹ آئے گااور وہ کافر ہو جائے گا،اس کی یہ بات رائیگال نہیں جائے گی دونوں میں سے کسی ایک پر ضرور پڑے گی۔ لاخیہ کا ذکر کرکے اپنے مسلمان کواس میں شامل کر دیا کہ اگر غیر مسلم کو کافر کے تواس میں کوئی گناہ اور وبال نہیں ہے۔ 3

دوسروں پر کفر کے الزامات لگانے کی بڑی وجہ اپنے اعمال سے بے خبری ہے۔ اپنے برے اعمال پر توجہ نہ دینا دوسروں پر انگلیاں اٹھانے کا سبب ہے۔ آج کل کے دور کا بیہ عمومی مسئلہ ہے کہ ہر بندہ دوسرے کو دین اور اسلام سے نکالنے پر تلار ہتاہے لوگ اس مسئلہ کو حقیر سمجھ کر ہر کسی پر کفر کا الزام تولگاتے ہیں لیکن اس مسئلے کی سنگینی اور شدت کا

<sup>1</sup> عسقلاني، فتح الباري، كتاب الادب بابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: { اتَّقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ } وَمَا يُنْهَى عَنِ الْكَذِبِ، 6675: 6096

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الاوب، بابُ مَنْ كَثَرَ أَحَاهُ بِغَيْرِ تَأْوِيلِ فَهُوَ كَمَا قَالَ: 51300

<sup>3</sup> يالن بورئّ، تحفة القارى، كما بالادب، بتابُ مَنْ كَفَّرَ أَخَاهُ بِعَيْرِ تَأْوِيلِ فَهُوْ كَمَا قَالَ، 116/11، 6103

ان کو علم نہیں ہے کہ اگر سامنے والے پر تمہاری بات ثابت نہ آر ہی ہو تو تمہاری بات تم پر واپس آئے گی اس لیے ان سارے الفاظ اور القابات سے اعتراض کر کے اپنے اور مسلمانوں کے روز مرہ اعمال اور ان کی پستی پر توجہ دینی چاہیے نہ کہ ان کو اسلام سے نکالنے کی طرف توجہ ہو۔ ثابت بن ضحاک <sup>1</sup> نبی طرف آئی آئی سے روایت کرتے ہیں:

((مَنْ رَمَی مُؤْمِنًا بِکُفْر فَهُوَ کَقَتْلِهِ۔)) 2

٠ ۽ ;

''جس نے کسی مومن پر کفر کی تہت لگائی توبہاس کے قتل کے برابرہے۔''

غیر مسلم اور کفر کاالزام اکثر لاعلمی، کم علمی اور دینی تعلیمات کی سے بے خبری کی وجہ سے ہوتا ہے۔ اس طرح بیہ الزام دشمنی کی وجہ سے بھی لگتا ہے لیکن اسلامی تعلیمات کی روح تک چنیخے کی اشد ضرورت ہے کہ جب اس کی تعلیمات کو سمجھاجائے توان چیزوں سے بچاجاسکتا ہے۔ جو مسلمان کسی پر کفر کاالزام لگاتا ہے تو یہ اس کو جان سے مار نے کے متر ادف ہے، اور مسلمان کا قتل کبیرہ گناہ ہے لیس بیالزام لگانا بھی گناہ کبیرہ ہے۔ ایساالزام لگانے سے الزام لگانے ہو الاحقیقت میں کا فرنہیں ہوتا۔ کفر کاالزام لگانے کی شدت اس قدر زیادہ ہے گویا کہ جس پر الزام لگایا جارہا ہے اس کو جان سے مار اجارہا ہے اور جان سے کسی مسلمان کو جان سے مار نا گویا کہ تمام انسانیت کو جان سے مار نے کے متر ادف ہے۔ آج کے اس فرقہ پر ستی اور کے دور میں اپنے الفاظ پر بہت زیادہ توجہ اور احتیاط کی ضرورت ہے۔ ایسے الفاظ منہ سے نہ نکلے جس پر عذاب اور پکڑ ہو۔ نبی کر یم طرفی آئی ہے غیر مسلم پڑوسی کے حقوق کا بھی خیال رکھنے کا حکم دیا ہے، اور ریاست کے ذمہ داری ہے کہ مسلم غیر مسلم سب کے حقوق کا خیال رکھے جب غیر مسلم کے بارے میں اتن تاکید ہوتس مسلمان کو کافر کہنے کی گناہ کی شدت کتنی زیادہ ہو گی؟ اس لیے دو سرے کے اسلام کے ہونے بانہ ہونے سے زیادہ الیے ایمان کی فکر کرنی چا ہیے۔ اور انسان کو ایجھ اعمال پر توجہ دین چا ہیے۔

غصه سے پر ہیز کرنا:

((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" لَيْسَ الشَّدِيدُ بِالصُّرَعَةِ، إِنَّمَا الشَّدِيدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْغَضَبِ))3 الشَّدِيدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْغَضَبِ)

''رسول الله طَنْ الله عَلَيْهِ عَلَم ما يا پهلوان وه نهيں ہے جو کشتی لڑنے ميں غالب ہو جائے بلکہ اصلی پهلوان تووہ ہے جو غصہ کی حالت ميں اپنے آپ پر قابو پائے بے قابونہ ہو جائے۔''

<sup>1</sup> ثابت بن ضحاک کانام امام ابوزید انصاری خزرجی تھاآپ بیعت رضوان کرنے والوں میں شامل تھے اور ہجرت کے تیسرے سال پیدا ہوئے آپ کی کنیت ابوزید تھی 45 سال کی عمر میں بصرہ میں وفات پائی۔ دیکھیے (الاستیعاب فی معرفة الاصحاب، ابو عمر پوسف بن عبداللہ بن محمہ بن عبد البر القرطبی، مکتبہ دار الجیل بیروت، طبح اولی 1412ھ جلد اول، ص 205)

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابْ مَنْ كَثَرَ أَحَاهُ بِغَيْرِ تَأْوِيلِ فَهُوَ كَمَا قَالَ: 5133

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ الْعَذَرِ مِنَ الْغَضَبِ، 5130 مَنْ الْغَضَبِ، 6130

## ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

مسلم کی روایت میں کچھ اضافہ کے ساتھ یہ حدیث منقول ہے کہ نبی کریم طنّ اللّہ ہے نے فرمایا کہ تم اپنے در میان پہلوان کس کو مایا کہ تم اپنے در میان پہلوان کس کو مایا جہ کرامؓ نے فرمایا جس کو کوئی نہ ہر اسکے ایک روایت میں ہے کہ بڑا پہلوان وہ ہے جو غضب ناک ہواور اس کا غصہ شدید ہواور چہرہ سرخ ہواور وہ پھر وہ اپنے مخالف کو بھی پچھاڑ دے۔ حضرت انس کا قول کہ محمد طنّ ایک قوم پر گزرے جو کشتی کررہے تھے۔

محمد طنظیر آنہ نے فرمایا: بیہ کیا ہے ؟لوگوں نے کہا بیہ آدمی ایساطاقتور ہے کہ کوئی اس سے لڑ نہیں سکتا محمد طنظیر آنہ نے فرمایا کیا میں تم کونہ بتاؤجواس سے بھی سخت طاقتور ہو؟اور وہ مر د کہ کسی دوسرے نے اس سے کلام کیااور اس کو غصہ آیا تواس نے فصے پر قابو پایاتواس شخص نے اپنے نفس اور اپنے شیطان دونوں پر غلبہ پالیا۔

پچھ مواقع پر جیسے دینی امور پر اور دینی کاموں پر غصہ کرناا چھی بات ہے اور ایک اچھی خصلت ہے لیکن ہر بات پر اور بغیر کسی وجہ کے غصہ کرنااور غصے کی حالت میں گالی بکنااور ملامتی کرنا، لعنت بھیجنایہ ایک گناہ اور بری خصلت ہے۔ غصہ کے حالت میں انسان اپنے الفاظ پر قابو نہیں پاسکتا، اور اس کا نفس اور زبان بے قابو جاتا ہے اور اس کے منہ سے خصہ کے حالت میں انسان اپنے الفاظ پر قابو نہیں پاسکتا، فرمایا کہ غصہ کے وقت نفس پر اور زبان پر قابو پانے والا گفریہ کلمات تک نکل سکتے ہیں۔ اس لئے نبی کریم طرفی آئیل نے فرمایا کہ غصہ کے وقت نفس پر اور زبان پر قابو پانے والا شخص در اصل پہلوان ہے۔

## ابوہریر ق<sup>ش</sup>ی روایت ہے:

((أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَوْصِنِي، قَالَ:" لَا تَغْضَبْ" فَرَدَّدَ مِرَارًا، قَالَ:" لَا تَغْضَبْ))<sup>2</sup>

٠ ء ;

" ایک شخص نے بی کریم طلّع آیہ ہم سے عرض کیا کہ مجھے آپ کوئی نصیحت کریں۔ نبی کریم طلّع آیہ ہم نے فرمایا کہ عصد نہ ہوا کرو۔" عصد نہ ہوا کرو۔" عصد نہ ہوا کرو۔"

### ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

خطائی فرماتے ہیں کہ نبی کریم طرق کی این مرتبہ یہی بات فرمانا کہ غصے سے احتراز کرو۔اس سے مراد غصے کے اسبب سے احتراز کرناہے اور ان اسبب کے اختیار کرنے سے بچناہے۔ بہر حال غصہ ایک پیدائش چیز ہے اور یہ طبیعت سے ختم کرنا تکلیف مالایطاق ہے، لیکن اس سے مراد وہ غصہ ہے جو کہ حدسے زیادہ ہواور اپنے ریاضت بھی اس میں شامل ہوں اس طرح فرمایا کہ غصہ کاسبب تکبر ہے پس جو شخص تکبر سے بچناہے اور توازن پیدا کرتاہے اور اپنے عزت

<sup>1</sup>عسقلانی، فتح الباری، كتاب الادب، باب الحديم مِنَ الْغَضَبِ، 13/686 قالباری، كتاب الادب، باب الحديم مِنَ الْغَضَبِ

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بابُ الحدّير مِنَ الْغَضَب، 144 6

نفس کو ختم کر تاہے تواس کو غصہ بھی نہیں آتا۔

اسی طرح روایت میں ہے کہ پوچھنے والا شخص دراصل غصے والا شخص تھا،اسی لیے حدیث میں نبی کریم ملٹھائیلٹیم نےاس کو خصوصی طور پر فر ما یا کہ آپ اپنے غصے پر قابو پائیں۔<sup>1</sup>

غصہ کی وجہ اپنے حواس پر قابونہ پانا ہے۔ عدم برداشت کی کیفیت اور صبر کے فقدان کی وجہ سے غصہ ، لڑائی اور جھسے خصہ کی کیفیت اور غبے کی وجہ سے غصہ ، لڑائی اور جھسے ہوتے ہیں۔ غصہ انسان اپنے کلام اور جھسے ہوتے ہیں۔ غصہ انسان اپنے کلام اور افعال اور اپنے حواس پر قابو نہیں رکھ پاتا۔ الفاظ اور اپنے اعمال وافعال کی وجہ سے وہ جسم اور اپنے دین کو نقصان پہنچا سکتا ہے۔ اس لئے نبی کریم ملٹھ کی ہے منع فرمایا۔

ابومسعودانصاريٌ سے روایت ہے:

((قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِ النُّبُوَّةِ الْأُولَى إِذَا لَمْ تَسْتَحْي فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ۔))<sup>2</sup>

ترجمہ: نبی کریم طبی آیا ہے فرمایا ''پہلے پیغیبروں کا کلام جولو گوں کو ملااس میں ہے کہ جب کسی میں شرم ہی نہ رہی تو پھر جوجی چاہے وہ کرے۔''

سليم الله خالُ فرماتي بين:

حیا<sup>3</sup>انسان کیلئے ضروری اور مہم ہے۔اس سے انسان بہت سارے گناہوں سے نی جاتا ہے۔

اس حیاسے مراد حیاشر عی 4 ہے، حیاعر فی بھی محمود ہے لیکن اس وقت جب وہ شریعت سے متصادم نہ ہو مثلاً بعض قوموں میں طلاق باعث عار اور شرم ہے لہذا حیاعر فی کی وجہ سے کئی لوگ ظلم کاار تکاب کرتے ہیں اور بیوی کو طلاق نہیں دیتے اور اس کے حقوق بھی ادا نہیں کرتے اس کا نتیجہ ظلم کی صورت میں نکلتا ہے اور یہ ظلم حیاعر فی کا نتیجہ ہے۔ اسی طرح وہ حیاعر فی محمود نہیں جو کہ شریعت سے متصادم ہوں اور پوشیدہ مسائل سے حیاعر فی کی وجہ سے جاہل رہنا بھی درست نہیں ہے۔ حضرت عائشہ نے انصاری خواتین کی تعریف کر کے کہا تھا انصار کی عور تیں بہت اچھی ہیں دین کے مسائل سمجھنے میں وہ شرم محسوس نہیں کر تیں۔ 5

<sup>1</sup>عسقلاني، فتح الباري، كتاب الادب، باب الحديرِ مِنَ الْغَضَبِ ، 6116:5686/13

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب إذَا لم يُسْتَحِي فَاصْنَعُ مَا شِنْتَ، ح 6148

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>حیا کی لغوی معنی: شکستگی اور انکساری،

حیا کی اصطلاحی معنی: برائیوں سے نفس کار ک جانااور برائیوں کو چھوڑ دیناہے۔

<sup>4</sup> حیاشرعی: مراد وہ امور عرف میں باعث شرم بن جاتے ہیں ان سارے امور سے بچنااصل حیاشرعی ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الادب، باب إِذَ المرتشنَّي فَاصْنَعٌ مَاشِينُّ مَا شِينُّ ،416/22، 5769 ح

ہے حیائی کی بڑی وجہ گناہوں کی کثرت ہے کیو نکہ نیک اور صالح انسان میں شرم وحیاہوتی ہے جب وہ اس شرم حیا سے عاری ہوجاتا ہے توبے حیابن جاتا ہے۔

## باب سوم

بچوں، والدین اور بڑوسیوں سے حسن معاشر ت اور انحراف کی وجوہات

فصل اول: بچوں اور ما تحتوں کے ساتھ حسن معاشرت سے انحراف اور حل

فصل دوم: والدين سے حسن معاشرت ميں انحراف كى وجوہات اور حل

فصل سوم: پڑوسیوں کے ساتھ حسن معاشر ت سے انحراف کی وجوہات اور حل

# بچوں اور ماتحتوں کے ساتھ حسن معاشر ت سے انحراف اور حل

ایک معاشرہ کئی ارکان سے مل کر بنتا ہے، اگران ارکان کے حقوق کا خیال رکھا جائے، توایک معاشرہ بہترین معاشرہ بہترین معاشرہ بہترین معاشرہ بہترین علی بہترین معاشرہ بہترین معاشرے کے ان ارکان میں سے دوار کان بچے اور ماتحت لوگ ہیں. قرآن و حدیث میں بچوں اور ماتحتوں کے ساتھ ماتحتوں کے ساتھ بہترین رویہ اختیار کرنے سے متعلق نبی کریم المرائی ایک تعلیمات کاذکر کیا گیا ہے۔

بچوں سے شفقت اور محبت کے متعلق ام خالد بنت سعیدر ضی اللہ عنہما بیان کرتی ہیں کہ:

(( أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَعَ أَبِي وَعَلَيَّ قَمِيصٌ أَصْفَرُ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" سَنَهْ سَنَهْ، قَالَ عَبْدُ اللَّهِ: وَهِيَ بِالْحَبَشِيَّةِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فَذَهَبْتُ أَلْعَبُ بِخَاتَمِ النَّبُوَّةِ فَزَبَرَنِي أَبِي، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: دَعْهَا،)) 1 اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: دَعْهَا،)) 1

#### ترجمه:

" میں رسول الله طَوْلِیَا ہِم کی خدمت میں اپنے والد کے ساتھ حاضر ہوئی۔ میں نے ایک زرد قمیص پہنی ہوئی سے سے سے نی کریم طَوْلِیَا ہِم نی خدمت میں اپنے والد کے ساتھ حاضر ہوئی۔ میں نے کہا کہ یہ حبثی زبان میں "اچھا "کے معنی میں ہے۔ ام خالد نے بیان کیا کہ پھر میں نبی کریم طَرِّهُ اِیَّا ہِم کی مہر نبوت سے کھیلنے لگی تو میر سے والد نے مجھے منع کیا۔ لیکن نبی کریم طَرُّهُ اِیَّا ہِم نے دو"

## حضرت سعيداحمه يالن يوريٌ فرماتے ہيں:

حدیث شریف میں بچوں سے شفقت کا ذکر ہے کہ ایک صحافی اپنے ایک بچے کے ہمراہ نبی اکرم ملی ایک ایک پاس تشریف لائے۔

بچ کی نبی اکرم طلّی آیا ہے مہر نبوت کے ساتھ کھیلنے پر صحابی نے ڈانٹاتو نبی اکرم طلّی آیا ہم نے صحابی کو منع فرمایا، بچوں پر شفقت اور ان سے بے پناہ محبت چاہے وہ اپنے ہو یا پرائے، نبی اکرم طلّی آیا ہم کا شیوار ہاہے اس لیے ہمیں بھی ان کی اتباع

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بإبابُ مَنْ تَرَكَ صَبِيَّةً غَيْرِهِ حَتَّى تَلْعَبَ بِهِ أَوْ قَبَّلَهَا أَوْ مَازَحَهَا، ح6019

کرنی چاہیے۔ <sup>1</sup> مولاناسلیم اللہ خان صاحب ؓ فرماتے ہیں:

کہ اگر کسی دوسرے کی بچی کو کھیلتے دیکھا جائے تواس سے بیار محبت کرنے میں کوئ حرج نہیں۔اس لیے کہ وہ معصوم ہوتے ہیںان سے محبت ان کی معصومیت کی وجہ سے ہوتی ہے۔<sup>2</sup>

اپنی اولاد اور اپنے بچوں کے ساتھ محبت فطری تقاضا ہوتا ہے۔ اور عام طور پر انسان اپنے بچوں سے بے انتہا محبت کرتا ہے۔ لیکن اس حدیث سے دوسرے غریب، یتیم اور بے سہار ابچوں کے ساتھ محبت اور ان کے ساتھ شفقت کے ساتھ پیش آنے کا درس ملتا ہے۔ آج کل کے معاشرے میں ہر جگہ دیکھنے کو ملتا ہے کہ غریب، یتیم اور بے سہار ابچوں کو پیٹ پالنے کی خاطر خود کمائی کرنی پڑتی ہے۔ اور انتہائی مشکلات اور مشقتیں برداشت کرنی پڑتی ہیں۔ ان بچوں سے ان کی عمر اور ان کے طاقت سے کئی گناہ زیادہ مشکل اور دو گناکا م لیاجاتا ہے۔

اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ دوسروں کے بچوں کے لیے محبت و شفقت اپنے بچوں کی محبت و شفقت کی طرح نہیں ہے۔ جس طرح اپنے بچوں کے ساتھ پیش آتے ہو توالیے ہی دوسروں کے بچوں کے ساتھ بھی ایساہی برتاؤ ہو تواس سے ان کے دل میں آپ کے لیے محبت بڑے گی اور اس سے بچوں کا بھی آپس میں بہترین تعلق رہے گااور اتحاد وا تفاق سے رہیں گے۔

ابونعیم فرماتے ہیں کہ رسول ملے الیام نے حسن اور حسین کی محبت میں فرمایا:

((قَالَ: كُنْتُ شَاهِدًا لِابْنِ عُمَرَ، وَسَأَلَهُ رَجُلٌ عَنْ دَمِ الْبَعُوضِ، فَقَالَ: مِمَّنْ أَنْتَ؟ فَقَالَ: مِنْ أَهْلِ الْعِرَاقِ، قَالَ: انْظُرُوا إِلَى هَذَا يَسْأَلْنِي عَنْ دم البعوض وَقَدْ قَتَلُوا ابْنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَسَعِعْتُ النَّتِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:" هُمَا رَيْحَانَتَايَ مِنَ الدُّنْيَا))3

ترجمه:

<sup>1</sup> پالن پورگ، تحفة القارى، كتاب الادب، بابُ مَنْ تَرَكَ صَبِيَّةَ غَيْرِهِ حَتَّى تَلْعَبَ بِهِ أَوْ قَبَّلَهَا أَوْ مَازَحَهَا 61/11، 59935 مَكَ 5647 مَكْ مَنْ تَرَكَ صَبِيَّةَ غَيْرِهِ حَتَّى تَلْعَبَ بِهِ أَوْ قَبَّلَهَا أَوْ مَازَحَهَا، 356/2، 5647 مَكْ 5647 مَكْ الله عَالَى، الله عَلَى اللهُ

دونوں (حسن اور حسین رضی الله عنهما) دنیامیں میرے دو پھول ہیں۔'' مولا ناسلیم الله خان صاحبؒ فرماتے ہیں:

رسول الله طَنْ اللّهِ عَلَيْهِ فَي اس مِين اللّهِ فُواسول كوخوشبوسے تشبیه دی ہے لینی جیسے خوشبوا یک محبوب چیز ہے اس طرح حضور طلّهٔ ایک و نول سے حدسے بڑھ کر محبت کرتے تھے۔اولادسے پیار کرنے کی تلقین دی گئے۔
"ریحان" سے مراد ابن تین کے نزدیک "رزق" کے ہے لیعنی بید دونوں اللّه کی طرف سے دیے گیے "رزق وهدیہ" بین۔

اسکاد وسرامطلب '' پھول'' کے ہے لینی یہ دونوں خوشبوؤں کے مانند ہے رسول اللہ طبھ ایکٹی ان کو پھولوں کے مانند قرار دیاہے ہرقت انہیں چھومتے رہتے تھے۔ <sup>1</sup> مانند قرار دیاہے ہرقت انہیں چھومتے رہتے تھے۔ <sup>1</sup> مفتی سعیداحمہ پالن یور کُ فرماتے ہیں:

اس میں حضور طرق آلی ہے نے اپنے بچوں سے پیار کی تشبیہ ریحان کی ساتھ دی ہے کہ یہ دونوں میرے لیے اللہ تعالی کی طرف سے عطاء کیا گیا تخفہ ہے۔ اس میں ایک صحابی سے سائل کے سوال پوچھنے پر مسئلہ نہیں بتایا کہ انہوں نے حضور ﷺ کے لخت جگر کو قتل کیا تھا۔ جن سے حضور ﷺ کو بے پناہ محبت تھی۔ یعنی اولاد سے محبت اولاد کا اولین حق ہے ان کی ہر جائز ضرورت کا سب سے بڑھ کر خیال کیا جائے اور ان کے ساتھ نرمی برتی جائے تاکہ محبت کا گہوارہ ہو۔ <sup>2</sup> کم تعلیم یافتہ اور جہالت والے معاشروں میں بچوں سے زور زبردستی اور ان کی خوشی کے بغیر کام لیا جاتا ہے لیکن اور تعلیم یافتہ معاشروں میں بچوں کی خوشی اور اور ان کی مرضی کو بہت زیادہ اہمیت دی جاتی ہے حتی کہ بچوں کے والدین بھی بچوں کی مرضی اور ذور تربردستی کوئی کام کاج نہیں لے سکتے۔

ہر کام میں بچوں کی خوشی اور ان کی رضامندی اس لیے ضروری ہے کہ عام طور پر دیکھا گیا ہے کہ بڑے ہو کریہی یجے والدین کے نافر مان ہو جاتے ہیں۔

حدیث اور شروحات میں اولاد سے محبت کی تاکید کی گئے چونکہ والدین بچوں کے سب سے پہلے مربی ہوتے ہیں۔ اس لیے اسے چاہیے کہ اولاد کی اس فطری ضرورت پر خاص توجہ دے۔ اور اور کام زور زبردستی کے بجائے محبت سے کرائے اس سے اس کے دل میں محبت کا پہلواجا گرہو گا اور معاشرے میں محبت بھیلانے کا سبب بنے گا۔

\_

السليم الله خان، كشف البارى، كتاب الا يمان، باب رَخْمَة الوَلدوَ تَقْبِيلِهِ وَمُعَانَقَتِهِ، 356/2، 5994 وَيَعْبِيلِهِ وَمُعَانَقَتِهِ، 61/11، 5994 وَيَعْبِيلِهِ وَمُعَانَقَتِهِ، 61/11، 5994

بچوں کے ساتھ شفقت و محبت کے متعلق قول رسول ملٹھ اللہ م

 $^{1}$ (( عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ، قال: " قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا بُنَيَّ  $^{1}$ ))

ترجمه:

''سید ناانس نے کہا: طرف اللہ میں نے مجھ سے فرمایا: ''اے چھوٹے بیٹے میرے۔''

شبیراحمه عثائیٌ فرماتے ہیں:

کسی چھوٹی عمر کا بچہ جو کہ بیٹے کی عمر کی ہو تواس کے لیے بیدالفاظ ''یا ابنی'' ''یابنی'' ''یا ولدی''استعال کرنا جائز ہے اور اس میں کوئی حرج نہیں ہے اور اس کو بیٹے کی منزلت پرر کھ کر باپ کی طرح شفقت کرنا جائز ہے۔ جب کسی پر نرمی اور شفقت کا ارادہ ہو تواس کے لیے اس طرح کے الفاظ استعال کرنا مستحب ہیں جس طرح نبی کریم ملٹھ ایا ہے نے استعال کے۔ 2

پچوں کے لئے خوبصورت اور بہترین الفاظ کی ادائیگی میں بھی بہت تا ثیر ہوتی ہے۔ بچوں کو بلانے یا مخاطب کرنے کے لئے اگر بہترین الفاظ کا چناؤ کیا جائے تو ان الفاظ کا اثر بچوں کے ذہنوں پر ہوتا ہے۔ بچوں کو بہترین الفاظ اور اچھے ناموں سے پکار ناان کی تربیت کا حصہ ہے۔ آج کل کے معاشرے میں اس بات کا فقد ان ہے اور اس کی بڑی وجہ باپ اور بیٹا یک دوسرے کے لئے محبت کے وہ کیفیات بیان نہیں اور بیٹا یک دوسرے کے لئے محبت کے وہ کیفیات بیان نہیں کریم طرفی ایک خوب ہے۔

ایک بندے کے اپنے بچوں کے ساتھ حد درجہ کی شفقت ہوتی ہے اور جو کسی غیر کے بیٹے کی نے اپنے بیٹے جیسے الفاظ استعال کیے جائیں تو یہ الفاظ بھی شفقت کے لئے ہی استعال ہوتے ہیں۔ یہ نبی کریم طرفی آیا آئم کی سنت مبار کہ سے ثابت ہے۔

عائشہ بیوں کی پرورش کی فضیات کے متعلق بیان فرماتی ہیں کہ:

(( جَاءَتْنِي امْرَأَةٌ مَعَهَا ابْنَتَانِ تَسْأَلُنِي فَلَمْ تَجِدْ عِنْدِي غَيْرَ تَمْرَةٍ وَاحِدَةٍ، فَأَعْطَيْتُهَا فَقَسَمَتْهَا بَيْنَ ابْنَتَيْهَا، ثُمَّ قَامَتْ فَخَرَجَتْ، فَدَخَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَحَدَّثْتُهُ، فَقَالَ:" مَنْ يَلِي مِنْ هَذِهِ الْبَنَاتِ شَيْئًا فَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَّ كُنَّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَحَدَّثْتُهُ، فَقَالَ:" مَنْ يَلِي مِنْ هَذِهِ الْبَنَاتِ شَيْئًا فَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَّ كُنَ

<sup>1</sup> قشرى، صحيح مسلم، كتاب الآواب، باب جَوَازِ قَوْلِهِ لِغَيْرِ ابْنِهِ يَا بُنِيَّ وَاسْتِحْبَابِهِ لِلْمُلاَطْفَةِ، 1974، 2550 وَعَمَالَى، فَتَحَالَمُهُم، كتاب الآواب، باب جَوَازِ قَوْلِهِ لِغَيْرِ ابْنِهِ يَا بُنِيَّ وَاسْتِحْبَابِهِ لِلْمُلاَطْفَةِ، 197/4، 5590 وَعَمَالَى، فَتَحَالَمُهُم، كتاب الآواب، باب جَوَازِ قَوْلِهِ لِغَيْرِ ابْنِهِ يَا بُنِيَّ وَاسْتِحْبَابِهِ لِلْمُلاَطْفَةِ، 197/4، 5590 وَعَمَالَى، فَتَحَالَمُهُم، كتاب الآواب، باب جَوَازِ قَوْلِهِ لِغَيْرِ ابْنِهِ يَا بُنِيَّ وَاسْتِحْبَابِهِ لِلْمُلاَطْفَةِ، 197/4 وَقَالِمُ لَعَمْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلاَطْفَةِ، 197/4 وَقَالِمُ لَوْ اللَّهُ لِعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلاَطْفَةِ، 197/4 وَقَالِمُ لَوْلِهِ لِغَيْرِ ابْنِهِ يَا بُنِيَّ وَاسْتِحْبَابِهِ لِلْمُلاَطْفَةِ، 1974 وَقَالِمُ لَا اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَلِي اللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِيَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْطَفَةِ، 1974 وَقَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَالِمُ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِلِهِ لِعَنْهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالِمُ اللَّهُ الْمُلْأَلِمُ اللَّهُ الْعَلَقِ اللَّهُ الْعَلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْالِمُلْعِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْأَلْمُ الْ

ترجمه:

''میرے یہاں ایک عورت اپنی دو پچیاں ساتھ لائی، وہ مانگنے آئی تھی۔میرے پاس سواایک کھجور کے اسے اور کچھ نہ ملا۔ میں نے اسے وہ کھجور دے دی اور اس نے وہ کھجور اپنی دونوں لڑکیوں کو تقسیم کر دی۔ پھر اٹھ کر چلی گئی اس کے بعد نبی کریم ملٹے آیا تھ تشریف لائے تو میں نے آپ سے اس کاذکر کیا تو آپ ملٹے آیا تھ نے فرمایا کہ جو شخص بھی اس طرح کی لڑکیوں کی پرورش کرے گا اور ان کے ساتھ اچھا معاملہ کرے گا تو یہ اس کے لیے جہنم سے پردہ بن جائیں گی۔''

مفتی سعیداحمہ پالن پوریٌ فرماتے ہیں:

عائشہ کے پاس ایک عورت کسی حاجت کی غرض سے آئی، چونکہ عائشہ صدیقہ کے پاس سوائے ایک کجھور کے پچھ نہیں تھا تو آپ نے بغیر پچھ سوچے اس حاجت مند عورت کو دے دیا عورت بجائے خود کھانے کے اس نے وہ کجھور اپنے بچی کو دے دیا۔ اس میں دو چیزوں کی تاکید کی گئے ہایک یہ کہ بیٹیوں کے ساتھ حسن وسلوک کے ساتھ اور ان کا بہنے بچی کو دے دیا۔ اس میں دو چیزوں کی تاکید کی گئے ہایک یہ کہ بیٹیوں کے ساتھ اور ان کا بہنار سے بیٹوں کے زیادہ خیال رکھا جائے۔ مر دچو نکہ وجود کے اعتبار سے مضبوط ہوتے ہیں اور عورت ہر اعتبار سے کمزور ہے اس لئے زیادہ خیال رکھنا پڑتا ہے۔ اس حدیث میں عائشہ کی سخاوت کا ذکر ہے۔ درج بالا اوصاف کے حامل لوگوں کے لیے بیٹیاں قیامت والے دن ڈھال ہوگی اور نجات کا ذریعہ ہوگی اس لیے جمیں بیٹیوں سے بجائے روگردانی کے ذیادہ پیار کرناچاہیے۔ 2

مولاناسليم الله خان صاحبٌ فرماتي بين:

اس حدیث میں لڑکیوں سے محبت اور ان پر شفقت کا ذکر ہے۔ چو نکہ لڑکیاں جسامت کے اعتبار سے مردوں سے ذرا کمزور ہیں، اس لیے ان کے حقوق کی بار بارتا کید کی گئے۔ اور پہلے پہل زمانہ جاہلیت میں لوگ لڑکیوں کو عار سمجھتے تصاور انہیں طرح طرح کی تکالیف دیتے تصاس لیے حضور ﷺ نے ان کی کی تربیت کے بدلے جہنم سے چھٹکارے کا وعدہ کیا ہے۔ اسی طرح سخت مجبوری میں بقدر ضرورت سوال کرنا جائز ہے اور جس کے پاس جو بھی ہواس کو اخلاص کے ساتھ دے دینا چاہیے۔ 3

بچیوں کی پرورش میں کوتاہی ہمارے معاشرے کی ایک تلخ حقیقت ہے،اوراس کی کئی وجوہات ہیں:سب سے

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحح، كتاب الادب، باب رّخرّة الوَلد وَتَقْبِيلِه وَمُعَانَقَتِهِ، 1602 مَا

<sup>2</sup> يالن يوري، تحقة القارى، كتاب الادب، باب رحمة الولد وتقييله ومُعَانقَتِه، 61/11، 5995

<sup>3</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، باب رَحْمة الْوَلَدِ وَتَقْبِيلِهِ وَمُعَانَقَتِه، 356/2، 5649 وَسليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، باب رَحْمة المولَدِ وَتَقْبِيلِهِ وَمُعَانَقَتِه، 356/2، 5649

بڑی وجہ توبہ ہے کہ ہمارے معاشرے میں لامحالہ ایک خاص عمر کے بعد بچیوں کی شادی ہو جاتی ہے اور وہ گھر کے کام کاج میں مصروف ہو جاتی ہے، تواس لئے والدین شادی سے پہلے ان کی تعلیم و تربیت پر اس طرح سے توجہ نہیں دستے، جس طرح ان کاحق ہے۔ بیٹے اور بیٹیوں کے پرورش میں توازن بر قرار نہیں رکھ پاتے کیونکہ والدین کو بیٹیوں کی نسبت بیٹوں کی طرف سے زیادہ تو قعات وابستہ ہوتے ہیں۔

اس میں بیٹیوں کی فضیلت کا ذکر ہے۔ جس طرح بیٹوں سے محبت کی جاتی ہے، اسی طرح بیٹیوں کو بھی مقام دیا جائے اس لیے کہ بیٹوں سے ہر کوئی دنیاوی مقصد کے لیے محبت کرتا ہے کہ وہ بڑا ہو کر کمائے گا، اور بیٹیوں سے محبت محض اللہ کی رضا کی لیے ہے اور اس میں کسی قسم کی لالچ نہیں ہوتی۔ اس لیے تو نبی اکرم طرفی آیا ہم نے اس کے بدلے جنت کی خوشخبری دی ہے۔ اور بیٹی باپ اور جہنم کے در میان ایک دیوار حائل کرے گا۔ عمر بن خطاب شنے بچوں پر شفقت کے متعلق بیان کیا کہ:

(( قَدِمَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَبْيٌ، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنَ السَّبْيِ قَدْ تَحْلُبُ ثَدْيَهَا تَسْقِي، إِذَا وَجَدَتْ صَبِيًّا فِي السَّبْيِ أَخَذَتْهُ فَأَلْصَقَتْهُ بِبَطْنِهَا وَأَرْضَعَتْهُ، فَقَالَ لَنَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" أَتُرَوْنَ هَذِهِ طَارِحَةً وَلَدَهَا فِي النَّارِ" قُلْنَا: لَا مَقِي النَّارِ " قُلْنَا: لَا مَقِي تَقْدِرُ عَلَى أَنْ لَا تَطْرَحَهُ فَقَالَ:" لللَّهُ أَرْحَمُ بِعِبَادِهِ مِنْ هَذِهِ بِوَلَدِهَا أَ)).

ترجمه:

''نی کریم طُنْ ایک بچه قیدی آئے قیدی آئے قیدیوں میں ایک عورت تھی جس کالیتان دودھ سے بھر اہوا تھا اور وہ دو رہ کے قیدی آئے قیدیوں میں ملااس نے جلدی سے ایٹا لیا اور اس کودودھ پلانے لگی۔ ہم سے نبی کریم طُنْ ایک بچه اس کو قیدیوں میں ملااس نے جلدی سے ایٹا لیا اور اس کودودھ پلانے لگی۔ ہم سے نبی کریم طُنْ ایک کی آئے میں ڈال سکتی ہے ؟ ہم نے عورت اپنے بچے کو آگ میں نہیں جینک سکتی۔ نبی نے عرض کیا کہ نہیں جب تک اس کو قدرت ہو گی ہے اپنے بچ کو آگ میں نہیں جینک سکتی۔ نبی کریم طُنْ ایک نیا کہ نہیں جینک سکتی۔ نبی کریم طُنْ ایک نیا کہ اللہ اپنے بندوں پر اس سے بھی زیادہ رحم کرنے والا ہے جتنا ہے عورت اپنے بچ پر مہربان ہو سکتی ہے۔''

مولاناسليم الله خان صاحبٌ فرماتے ہيں:

اس حدیث میں عورت جو کہ قید ہو کر آتی ہے، تواس دوران اس سے اس کا بچہ گم ہو جاتا ہے تووہ شفقت کی وجہ سے دوسرے بچوں کو دودھ پلانا شر وع کر تی ہے کہ جیسے میر ابچہ بھو کااسی طرح دوسرے بچے بھی ہونگے۔ توآخراسے اپنا بچہ مل جاتا ہے تووہ فوراً گھود میں لے لیتی ہے۔ یعنی مال کا اپنے بچے کے لیے اتنی بے چینی، تواللہ جو ستر ماؤں سے بڑھ

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحح، كتاب الادب، بابُ رَحْمَةِ الوَلدوَ تَقْبِيلِهِ وَمُعَا تَقْتِصِ 6025 أَلَّ

کرہے اور محبت کرنے والا ہے، تو وہ کس قدر اپنے پیارے بندے پر مہر بان ہو نگے اور اللہ کو اپنے بندے سے کتنی محبت ہوگی۔ <sup>1</sup>

مفتی سعیداحمہ پالن پوریٌ فرماتے ہیں:

اس میں وہ عورت کی ممتااور شفقت کاذکرہے کہ جیسے وہ عورت اپنے بیچ کے لیے اس قدر بے تاب اور بے چین تھی تواسی طرح اللہ رب العزت بھی اپنے بندے کے انتظار میں رہتے ہیں۔ اور اس میں اللہ تعالی و سعت رحمت کا پہلو بیان کیا گیا ہے۔ وہ اپنے بندوں کے لیے بہت رحیم ہے اگر اس میں عباد کاذکرہے ، مسلمانوں کے لیے توان کی رحمت اور محبت خاص یعنی باقیوں سے بڑھ کر ہوگی اس رحمت اور اس قدر محبت کے پیش نظر ہمیں کبھی بھی مایوس نہیں ہونا چاہیے ، اور ہر حالت میں بجائے بندوں اس ذات کی طرف توجہ اور جھکنا چاہیے ۔ 2 جاسی مرصوع سے متعلق ہے )

ابوہریر ماور شفقت کے متعلق بیان کرتے ہیں:

(( سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:" جَعَلَ اللَّهُ الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ، فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ جُزْءًا وَأَنْزَلَ فِي الْأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا، فَمِنْ ذَلِكَ الْجُزْءِ يَتَرَاحَمُ الْخَلْقُ حَتَّى تَرْفَعَ الْفَرَسُ حَافِرَهَا عَنْ وَلَدِهَا خَشْيَةَ أَنْ تُصِيبَهُ))3 تُصِيبَهُ))3

ترجمه:

'' دمیں نے رسول اللہ طَیِّ اَیَّتِیْم سے سنا، نبی کریم طَیِّ اَیْتِیْم نے فرمایا کہ اللہ نے رحمت کے سو جھے بنائے اور اپنے پاس ان میں سے ننانوے جھے رکھے صرف ایک حصہ زمین پر اتار ااور اسی کی وجہ سے تم دیکھتے ہو کہ مخلوق ایک دوسرے پر رحم کرتی ہے، یہاں تک کہ گھوڑی بھی اپنے بچہ کو اپنے سم نہیں لگنے دیتی بلکہ سموں کو اٹھالیتی ہے کہ کہیں اس سے اس کے بچہ کو تکلیف نہ پہنچے۔''

شيخ سليم الله خان صاحبٌ فرماتي بين:

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الا يمان، بَابُ رَحْمَةِ الْوَلَدِ وَتَقْبِيلِهِ وَمُعَانَقَتِهِ، 357/2، 5653 2 پالن پورگُ، تخفة القارى، كتاب الادب، بَابُ رَحْمَةِ الْوَلَدِ وَتَقْبِيلِهِ وَمُعَانَقَتِهِ، 62/11، 59995 3 بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ جَعَلَ اللهُ ٱلرَّحْمَةَ مَا مَةَ جُنوٍ، 5026

دنیا کی تمام تررحم، محبت و شفقت جوید انسان و حیوان ایک دوسرے سے کرتے ہیں یہ اللہ تعالٰی کی رحمتوں کے مقابلے میں صرف ایک حصے کی رحمت ہے باقی سب اللہ کے پاس ہے۔ جیسے کسی بھی ماں کا اپنے بچے کے لیے پیار اور باپ کی شفقت حضرت محمد ملٹی کیا ہی امت کے لیے غم وغیر ہ سب اسی ایک رحمت و نعمت کا حصہ ہے جو اللہ نے اس دنیا میں اتارا ہے۔ تواسی رحمت کے سبب جو اس ذات کے پاس ہے وہ اپنے بندوں پر رحم کرے گا، اور کسی بھی چھوٹی سی نیکی کے بدولت اپنے بندے کو معاف کردے گا اور وہ خوشی خوشی کا میابی کی راہ چاتا ہے گا۔ اس سے مراد جنت کی نعمیں بھی ہیں۔ 1

ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

یہاں اللہ کی رحمت کا ذکر ہے۔ اللہ نے دنیا میں اپنی کل رحمت ایک ہی حصہ اتارا ہے اور اسی رحم کی بدولت تمام مخلو قات آپس میں محبت کی زندگی گذارتے ہیں۔ مال کی ممتا، باپ کا اپنے بچوں کے لیے بغیر کسی لا کچ کے تکالیف اٹھانا یہ اسی ایک حصہ رحمت کے بدولت ہے۔ اس سے ہٹ کر اللہ تعالٰی کی وہ رحمت جو اس نے نہیں اتاری وہ اس کی توکوئی حد نہیں ہوگ ۔ اسی رحمت کی بدولت ہی اللہ کے گنہگار بندول کو جہنم سے چھٹکار ادے گا حضور کے کشفاعت نصیب ہوگ اور اپنی بیش بہانعتوں سے نوازے گا۔ یعنی اس کی رحمت کے بغیر بچھ بھی ممکن نہیں جب تک اسکی رحمت ناہو توکوئی جھی نعمت میسر نہیں ہوسکتی۔ 2

رحمت الله تعالی کی صفت ہے اور یہ صفت الله تعالی کے باقی تمام مصیبتوں پر غالب صفت ہے۔ رحمان اور رحیم الله تعالی کے ایسی صفات ہیں جن کی وجہ تمام انسانیت تمام گناہوں اور نافر مانیوں سمیت اس کا کنات پر زندگی بسر کر رہے ہیں، اور اس زمین پر رہنے والے سارے مسلمان الله تعالی کی اس صفت مقدسہ کی وجہ اللہ تعالی سے بخشش اور مغفرت کی امید لگائے زندگی گزار رہے ہوتے ہیں۔

اللہ تعالی کے بعد اسی وقت دنیا کے انسانوں میں سب سے زیادہ رحت کی صفت موجود ہے وہ ماں کی ہستی ہے۔اگر ماں اور بیٹے کے در میان رحمت کی اس صفت میں کمی آرہی ہے تواس کی ایک ہی وجہ فیملی سسٹم کا خاتمہ ہے۔ معاشی اور معاشر تی دباؤ کی اس گہما گہمی کے عالم میں فیملی سسٹم واحد سہارا ہے جو کہ والدین بچوں کے در میان خوبصورت جذبات اور احساسات کو باقی رکھ سکتا ہے۔

الله کی رحمت سے بڑھ کر کوئ چیز نہیں اسی رحمت کی بدولت الله اپنے بندوں کی بخشش کرتاہے اور بہشت میں داخل کرتاہے۔ ہمیں بھی الله کی اس صفت کواپنا کرایک دوسرے پررحم کرناچاہئے خصوصاً ان لاچاروں اور بے کس

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الا يمان، بتابُ جَعَلَ اللهُ الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ، 365/2، 365/4 مَا 5541 مَا لَكُ اللهُ الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ، 876/13 مَا 5541 مَا لَكُ الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ، 876/13 مَا 5541 مَا لَكُ الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ، 876/13 مَا كَاللهُ الرَّحْمَةُ مِائَةً جُزْءٍ، 876/13 مَا كَاللهُ الرَّحْمَةُ مِائَةً جُزْءٍ، 876/13 مَا كَاللهُ الرَّحْمَةُ مِائَةً جُزْءٍ، 91/13 مَا كَاللهُ الرَّحْمَةُ مِائَةً جُزْءٍ، 91/13 مَا كَاللهُ الرَّحْمَةُ مِائَةً جُزْءٍ، 93/13 مَا كَاللهُ الرَّحْمَةُ مِائَةً جُزْءٍ، 93/13 مَا كَاللهُ الرَّحْمَةُ مِائَةً جُزْءٍ، 93/13 مَا كَاللهُ الرَّحْمَةُ مِائَةً مُنْ إِنْ 13 مُنْ الرَّحْمَةُ مِائِعَةً مَا كُونُونِ اللهُ الرَّحْمَةُ مِنْ اللهُ الرَّحْمَةُ المُؤْمِنُ اللهُ الرَّعْمَةُ مِنْ اللهُ الرَّحْمَةُ مِنْ اللهُ الرَّحْمَةُ مِنْ اللهُ الرَّحْمَةُ مِنْ اللهُ الرَّحْمَةُ الرَّحْمَةُ مِنْ اللهُ الرَّحْمَةُ مِنْ اللّهُ الرَّحْمَةُ الرَّعْمَةُ الرَّعْمَةُ مِنْ اللّهُ الرَّعْمَةُ الرَّعْمَةُ الرَّعْمَةُ مِنْ الرَّعْمَةُ الرَّعْمُ الرَّعْمَةُ الرَّعْمَةُ الرَّعْمِيْرُونُ الرَّعْمُ الرَّعْمَةُ الرَّعْمَةُ الرَّعْمُ المُنْفَالِمُ الْمُعْمِيْمُ الرَّعْمُ المُعْمَالِمُ الْمُعْمَالِمُ الْمُؤْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمُونُ الْمُعْمِيْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُعْمُ الْمُ

انسانوں پر جو مظلوم اور مجبور ہوتے ہیں۔

د نیامیں انسان سے سب سے زیادہ محبت کرنے والا اللہ کی ذات ہے۔اس لئے ہمیں بھی اللہ ہی سے محبت کرنی چاہیے اس کے علاوہ کوئ بھی اس سے بڑھ کر محبت کا حقد ار نہیں ہے جس سے ہماری تمام تر ضروریات وابستہ ہیں۔اسی طرح معاشرے میں بھی ہمیں محبت کو فروغ دینا چاہیے۔

عبدالله بن مسعود لئے بچول کی پرورش کے متعلق بیان کیاہے:

((قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ؟ قَالَ:" أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ نِدًّا وَهُوَ خَلَقَكَ" قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ:" أَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ خَشْيَةَ أَنْ يَأْكُلَ مَعَكَ" ---))1

ترجمه:

"میں نے کہا: یار سول اللہ! کون ساگناہ سب سے بڑاہے۔ فرمایایہ کہ تم اللہ تعالیٰ کاکسی کوشر یک بناؤ حالا نکہ اس نے تہمیں پیدا کیاہے۔ انہوں نے کہا پھر،اس کے بعد فرمایایہ کہ تم اپنے لڑکے کواس خوف سے قتل کرو کہ اگر زندہ رہاتو تمہاری روزی میں شریک ہوگا۔۔۔"

مولاناسليم الله خان صاحبٌ فرماتي بين:

اس میں مختلف بڑے بڑے گناہوں کے بارے میں ذکر ہے۔ حضورﷺ سے ایک صحابی کے یہ پوچھنے پر کہ سب سے بڑا کونسا گناہ ہے تو حضورﷺ نے اس کے جواب میں شرک کو سب سے بڑا گناہ قرار دیاوہ اس لیے کہ کیسے کسی ذات کی بنائی ہوئ چیز اسکے بنانے والے کے برابر اور مساوی سمجھا جائے۔ اس کے بعد اپنے بچوں کو اس خوف سے قتل کرنا کہ وہ اس کے ساتھ کھائے گا، یعنی وہ شخص بڑا ہے رحم ہے جو کہ اللہ سے نامید ہو جائے اور اور بھوک کی ڈرسے کہ بچ کو رزق کہاں سے ملے گا بچوں کو قتل کر دے اس کو بھی بڑے گناہوں میں شار کیا ہے۔ شرک جیسے بڑے گناہ کو اس کے ساتھ اس گناہ کو ذکر کرنے سے ہمیں اس کا اور اک ہو گیا ہے کہ اپنے بچوں سے کسی صور سے میں بھی سختی نہیں کرنی چاہیے یہ بہت بڑا گناہ ہے۔ 2 ہمیں اس کا اور اک ہو گیا ہے کہ اپنے بچوں سے کسی صور سے میں جی جی جی اور ان سے مجت اور ان سے مجت راگئی چاہیے اور ان سے مجت اور ان پر رحم کرنے کے لیے اولاد کے لیے خود کو تکلیف میں ڈالنا چاہیے ۔ اور اللہ پر بھر وسہ کرنا چاہیے تا کہ بچھی بڑے ہو کر اپنے والد کے نقش قدم پر چل کرر حم اور محبت کا پہلواپنا ئے۔

عائشہ بچوں پر شفقت کے متعلق فرماتی ہے:

((أَنَّ النَّبَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" وَضَعَ صَبيًّا فِي حَجْرِهِ يُحَنِّكُهُ فَبَالَ عَلَيْهِ،

ترجمه:

''نی کریم طلی آیا ہے نے ایک بچپہ (عبداللہ بن زبیر) کو اپنی گود میں بٹھلا یااور تھجور چباکراس کے منہ میں رکھ دی،اس نے آپ پر پیشاب کر دیا آپ نے پانی منگوا کراس پر بہادیا۔''

مولاناسليم الله خان صاحبٌ فرماتي بين:

حضور طریخ البی کے پاس اس بچے کو لا یا گیا تو حضور طریخ آلی کے کو اپنے گود میں لیا اور انہوں نے کھیور اپنے منہ مبارک میں رکھ کر چبا یا اور پھر اس بچے کو دے دیا۔ اس دور ان اس بچے نے ان پر پیشاب بھی کیا حضور طریخ آلیا ہم چو نکہ ہر کسی سے بے پناہ محبت کرتے تھے اس لیے حضور طریخ آلیہ ہم نے بیار و محبت سے پانی منگوا یا اور پیشاب کو صاف کر وایا۔ یعنی کسی بھی حال میں غصہ نہیں کرناچا ہے اور بچ چو نکہ اس کے مکلف نہیں ہیں، اس لیے ان کے ساتھ الیمی صورت میں نرمی کرنی چاہیے تاکہ اس سے ان کو نرمی کا سبق حاصل ہو جائے اور وہ بھی نرمی اور در گذر سے کام لیا کرے۔ 2

تربیت اور اچھی تعلیم کے بغیر بچہ بے راہ روی کا شکار ہو جاتا ہے۔ بچوں میں ابتدا ہی سے اچھی عادات ڈال دین چاہیے ورنہ بعد میں ان کوسید تھی راہ پر لانا بہت مشکل ہو جاتا ہے۔ بچوں کے تشخص کی خرابی میں والدین کی لڑائی ناچاقی اور ایک دوسرے کو برابھلا کہناایک بڑاسب ہے۔ والدین بے پناہ مصروفیات کی وجہ سے بچوں کو مناسب وقت نہیں دے یاتے جس کی وجہ سے وہ غلط صحبت کا شکار ہو جاتے ہیں۔

حضور طرق آیا ہم مرکسی سے محبت کرنے والے انسان تھے، خصوصاً بچوں کیلئے ان کی محبت بہت زیادہ ہوا کرتی تھی۔اور کبھی بھی نبیل کہ بھی نبیل کی محبت اور نرمی سے پیش اناچا ہیے اور ان پر مجھی بھی نبیل کے ساتھ بیار و محبت اور نرمی سے پیش اناچا ہیے اور ان پر محلی ان کی کسی بھی غلطی پر بھی مار بیٹ اور ان کو ڈرانا نہیں چا ہیے۔اسی طرح وہ محبت سیکھیں گے۔اور معاشر سے میں بہترین کردار کے قابل ہو جائیں گے۔

اسامہ بن زید بھی کے متعلق بیان کرتے ہیں:

(( كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" يَأْخُذُنِي فَيُقْعِدُنِي عَلَى فَخِذِهِ وَيُقْعِدُ الْحَسَنَ عَلَى فَخِذِهِ الْأُخْرَى، ثُمَّ يَضُمُّهُمَا، ثُمَّ يَقُولُ: اللَّهُمَّ ارْحَمْهُمَا فَإِنِّي الْحَسَنَ عَلَى فَخِذِهِ الْأُخْرَى، ثُمَّ يَضُمُّهُمَا، ثُمَّ يَقُولُ: اللَّهُمَّ ارْحَمْهُمَا فَإِنِّي أَرْحَمُهُمَا"))3

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب وَضْعِ الصَّبِيِّ فِي الْحِيْرِ، ب5608 2 سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، بابُ وَضْعِ الصَّبِيِّ فِي الْحِبْرِ، 368/2، 5656 56566 3 بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بابُ وَضْعِ الصَّبِيِّ عَلَى الْفُخِذِ ، 60297

شيخ سليم الله خان صاحب فرماتي ہيں:

حدیث میں بچوں سے محبت کا ذکر ہے نبی ملٹھ آلیا ہم کو بچوں سے بہت زیادہ محبت تھی۔اسامہ نے نبی ملٹھ آلیا ہم کی محبت اور رحم کا ذکر کیا ہے کہ انہوں نے مجھے ایک ران پر اور حسن گود و سری ران پر بٹھایا۔ حسن ٹی عمراس وقت بلوغت کے قریب تھی تواس سے ظاہر ہوا کہ بڑوں کو بھی محبت کی وجہ سے گود میں بٹھا سکتا ہے۔ لیکن یہ اس صورت میں جب وہ بلوغت کو نا پہنچے ہو یعنی ہمیں صرف بچوں سے نہیں بلکہ معاشر ہے کے ہر بچے سے محبت کرنی چاہیے۔لیکن جب کوئی ضرورت مند، محتاج یا کوئی مسکین یتیم ہو تو باقیوں سے بڑھ کران سے پیار و محبت سے پیش آناچا ہے۔ اس قدر محبت کرتی ہو سکتے ہیں رحم، پیار و محبت ایچھے معاشر سے کی اولین ترجیج ہے۔ جب محبت سے معاشر سے کے تمام تر مسائل عل ہو سکتے ہیں تو ہمیں سختی کیوں کر کرنی چاہیے ؟ بیچ تو و ہی سیکھتے جو عملا ہور ہا ہو۔آ قائے دو جہاں نے اگر بچوں سے اس قدر محبت کی ہمیں کو رہیں بھی بٹھایا ہے تو ہمیں بطریقہ اولی کرنی چاہیے۔

# فصل دوم

# والدین سے حسن معاشرت میں انحراف کی وجو ہات اور حل

والدین حسن معاشرت اور حسن اخلاق کے سب سے زیادہ لا نق ہیں۔ قر آن کریم میں بھی حسن معاشرت کاذکر جب بھی آیا ہے۔ اف تک جب بھی آیا ہے۔ اف تک جب بھی آیا ہے۔ اف تک نہ کہنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اف تک نہ کہنے کا مطلب ہیہ ہے کہ اگر والدین کوئی بات کہے تو تمہارے دل میں بھی وہ بات نا گوار نہ گزرے۔ اگر کسی انسان کا اپنے والدین کے ساتھ تعلق بہترین ہواور والدین کی دعائیں اس کے ساتھ ہو تو وہ معاشرے میں بہترین کر دار اداکر تا ہے اور لوگوں کے لیے نمونے کے طور پر ابھر تاہے۔

#### ابوہریر ہ اسے روایت ہے کہ:

#### ترجمه:

مولاناسليم الله خان صاحبٌ فرماتي بين:

ایک صحابی کا تین مرتبہ پوچھنے پر کہ والدین میں حسن سلوک کاسب سے زیادہ حقد ارکون ہے؟ رسول الله طَّرَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

اکثر علماءاکرام جن میں ابن بطال اور امام لیٹ کامسلک اس بارے میں یہی ہے کہ ماں کو ترجیح دی جائے گی لیکن والد کی اطاعت میں کوئی کمی نہ آئے۔ <sup>1</sup>

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب مَنْ أَحَقُ النَّاسِ بِحُسْنِ الصُّحْبَةِ، 5997

مولاناسعيداحديالن پورگ فرماتے ہيں:

خدمت اور فرما نبر داری کے اعتبار سے ماں کا حق والد سے بڑھ کر ہے۔ مر دہونے کی حیثیت سے والدکی ذمہ داری خرج مہیا کرنے کی ہے۔ اس لیے تورسول اللہ خرج مہیا کرنے کی ہے ، اور عورت باجود نازک وجود کے کئی ذمہ داریاں اپنے سر لیتی ہے۔ اس لیے تورسول اللہ طرق ایک ہے نے فرمایا کہ کی مال کا حق باب سے اونجاہے اولاد باب سے زیادہ مال کی خدمت کرے گی۔ 2

والدین کی نافرمانی ناقدری بدسلوکی کی بڑی وجہ دینی تعلیمات سے بے خبری ہے۔ حاصل یہ ہوا کہ ماں دنیامیں ایک ایسار شتہ ہے کہ جس کا کوئی نعم البدل نہیں اس لیے کہ ماں بغیر کسی طمع ولا کچ کے اپنے اولاد سے بے پناہ محبت کرتی ہے۔ ہے اور اپنی طاقت سے بڑھ کرائکی ضروریات بوری کرتی ہے۔

عبدالله بن عمر و الدين كي اہميت كے بارے ميں بيان كرتے ہيں:

((نعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو، قَالَ: قَالَ رَجُلُ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أُجَاهِدُ قَالَ:" لَكَ أَبَوَانِ" قَالَ: نَعَمْ، قَالَ:" فَفِيهِمَا فَجَاهِد۔))3

#### ترجمه:

''ایک صحابی نے نبی کریم طرانی آیلی سے بوچھاکیا میں بھی جہاد میں شریک ہوجاؤں؟ نبی کریم طرانی آیلی نے دریافت فرمایا کہ تمہارے ماں باپ موجود ہیں انہوں نے کہا کہ جی ہاں موجود ہیں۔ نبی کریم طرانی آیلی نے فرمایا کہ چر انہیں میں جہاد کرو۔''

شيخ سليم الله خان صاحب ٌفرماتي بين:

اس حدیث میں والدین کی اہمیت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگرعام حالات کہ جن میں جہاد ہر فر دیرِ فرض نہ تب بھی والدین کی خدمت واجب ہے۔ لیکن اگر جہاد کا اعلان ہو جائے اور دوسری طرف والدین بامر مجبوری اجازت نہ دیے توالی صورت میں جہاد جیسی افضل عبادت کو ترک کرکے والدین کی اطاعت وخدمت مقدم ہوگی۔ 4 حضرت سعیدا حمدیالن یوری فرماتے ہیں:

کہ جس طرح شوہر کی اجازت کے بغیر بیوی نفلی روزہ نہیں رکھ سکتی اسی طرح والد کا حق جہاد سے بڑھ کرہے ،اگر والد کو بیٹے کی ضرورت زیادہ ہو تووہ جہاد کو جھوڑ کر والد کی خدمت کرے گا۔<sup>5</sup>

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كما بالايمان، باب مَنْ أَحَقُّ النَّاس بِحُسْن الصُّحْبَةِ، 323/2، 5657 5657

<sup>2</sup> يالن بوريٌّ، تخفة القارى، كماب الادب، بابُ مَنْ أَحَقُ النَّاس بِحُسْن الصُّحْبَةِ، 49/11، 5971 5

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ لاَ يُجَاهِدُ إِلاَّ بِإِذْ نِ الْاَبُوَيْنِ رِحَ 5998

<sup>4</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان ، تابُ لا يُجاهِدُ إِلاَّ بإِذْنِ الأَبَوَيْنِ، 632/2، 5627

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>يالن يوريٌّ، تخفة القارى، كتاب الادب، بَابُ لا يُجاهِدُ إِلاَّ بإِذْنِ الأَبْوَيْن، 49/11، 5972 5

دین سے بے خبری والدین کی نافر مانی کی وجہ سے ہے اسی طرح ہیوی بچوں کو والدین پر ترجیح دینا بھی اس کی وجہ ہے۔ والدین کی قدر و منزلت کو ہر چیز سے بڑھ کرر کھا گیا حتی کے جہاد جیسی افضل ترین عبادت کو بھی مو خرر کھ کر والدین کی خدمت کی تاکید کی گئینی اگر والدین زندہ ہیں توان کی خدمت واطاعت سے بہترین کو کی عبادت نہیں۔ عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما والدین کی خدمت واطاعت کے بارے میں بیان کرتے ہیں:

((قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:" إِنَّ مِنْ أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ" قِيلَ، يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟ قَالَ:" يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلُ فَيَسُبُّ أَمَّهُ،)) أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُّ أَبَاهُ وَيَسُبُّ أُمَّهُ،)) أَ

#### ترجمه:

"درسول طلی این بی الدین پر لعنت میں سے بیہ ہے کہ کوئی شخص اپنے والدین پر لعنت میں سے بیہ ہے کہ کوئی شخص اپنے والدین پر لعنت میں سے بیہ ہے کہ کوئی شخص اپنے والدین پر کیسے لعنت میں ہے۔ پوچھا گیا: یارسول اللہ! کوئی شخص اپنے ہی والدین پر کیسے لعنت میں ہے گا؟ نبی کریم طلی ہے گا۔ " شخص دوسرے کے باپ کو برا بھلا کیے گا تودوسر ابھی اس کے باپ کواور اس کی ماں کو برا بھلا کیے گا۔ " مولا ناسلیم اللہ خان صاحب ًفرماتے ہیں:

اس حدیث میں اس بات کی وضاحت کی گئے کہ کسی دوسرے کے ساتھ وہ سلوک مت کیا کروجو کہ تمہیں نا پہند ہو۔ اگر کوئی دوسرے کے والدین کے والدین کے ساتھ کہند ہو۔ اگر کوئی دوسرے کے والدین کے والدین کے ساتھ کوئی نارواحرکت کی گئ تووہ خود اس کا مر تکب ہوا، گویاوہ خود اپنے والدین کی نافر مانی کا سبب بنااور والدین کی نافر مانی گئاہ کہیرہ میں آتا ہے۔ 2

مفتی سعیداحمہ پالن پوری ٌفرماتے ہیں:

آج کل تواولاد کااپنے والدین کو گالیاں اور ان پر لعن طعن کرناعام ہو گیاہے، لیکن بجائے اس کے کہ اپنے والدین کو گلا کہاوانے سے بھی منع کو گالی دے رسول اللہ طلی تی آج کے سی اور کے مال باپ کو گالی دے کراس سے اپنے والدین کو ہر بلا کہلوانے سے بھی منع فرمایا۔ 3

اگر بچوں کے ساتھ بہت زیادہ لاڈییار ہواور انکے غلطیوں پران کی تادیب اور ان کے لیے کوئی سزانہ ہو تو یہ بچوں کے لئے کوئی اچھی چیز نہیں ہے بلکہ پھر بچوں کو والدین اور دوستوں میں تمیز نہیں رہتی اور وہ حدیپار کر لیتے ہیں، پھر جب زندگی میں ایساموڑ آ جاتا ہے جہاں پر والدین کو سختی کرنی پڑے تو بچیہ اس سختی کو برداشت نہیں کریپا تا۔اور نافرمان

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الاوب، بتابُ لاَ يَسْبُ الرَّجْلُ وَالِدَيْهِ، 5999

<sup>2</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، بَابُ لا يَسُبُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ، 327/2، 5628 ح

<sup>3</sup> يالن يوريٌّ، تحفة القارى، كتاب الادب، بَابُ لا يَسُبُ الرَّجُلُ وَالدِّذِهِ، 50/11، 5973

ہو جاتا ہے۔اسی طرح بچوں پر بے جاسختی، ڈانٹ ڈپٹ اور مار بھی بچوں کو ڈھیٹ سخت دل اور والدین سے بد ظن کر دیتا ہے۔والدین کی طرف سے بچوں کے لیے یہ افراط و تفریط دونوں بہت زیادہ نقصان دہ ہیں،اور والدین کے نافر مانی کے اسباب میں سے ایک بڑاسب ہے۔

والدین کی نافر مانی کابنیاد کی سبب والدین کی غفلت ہے اور اولاد کی تعلیم و تربیت اور اصلاح و تہذیب کی ذمہ داریوں میں کو تاہی ہے والدین اولاد کے لئے آئینہ ہے اور وہ آئینہ میں جو عکس پاتے ہیں، وہی اپنا لیتے ہیں اگر والدین بااخلاق اچھی عاد توں اور خوبیوں کے حامل ہوں تو اولاد بھی ان خصوصیات کو اپنے اندر سمو لیتی ہیں مگر والدین کی خصوصیات برعکس ہو تو اولاد میں بھی وہی خصوصیات آئیں گی۔ دنیا اور معاش کی فکر کی وجہ سے والدین کے پاس اتن فرصت نہیں کہ وہ بچوں کو وقت دے سکے بچے کسی اور کے گود میں پر ورش پاتے ہیں جس کی وجہ سے والدین کے اچھے خصوصیات بچوں میں منتقل نہیں ہوتی۔ اسی طرح بچوں کی نافر مانی کا ایک اور سبب اسی طرح بچوں کی نافر مانی کا ایک اور سبب والدین کے در میان ناچا تی لڑائی جھگڑے اور نااتفا تی ہے۔

اس حدیث میں ماں باپ کو کسی بھی طریقے سے تکلیف دینے سے منع فرمایا ہے اور فرمایا گیا کہ دوسروں کے والدین کی عزت وآبرو کا خیال والدین کی عزت وآبرو کا خیال رکھا جائے گااور کوئی بھی ﷺ نظروں سے نہیں دیکھے گا۔

ابن عمرٌ والدین کی خدمت کے متعلق حدیث مبارکہ نقل کرتے ہیں کہ:

((عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" بَيْنَمَا ثَلَاثَةُ نَفَرٍ يَتَمَاشُوْنَ أَخَدَهُمُ الْمَطَرُ فَمَالُوا إِلَى غَارٍ فِي الْجَبَلِ فَانْحَطَّتْ عَلَى فَمِ غَارِهِمْ صَخْرَةٌ ،،،، فَقَالَ الْمَطَرُ فَمَالُوا إِلَى غَارٍ فِي الْجَبَلِ فَانْحَطَّتْ عَلَى فَمِ غَارِهِمْ صَخْرَةٌ ،،،، فَقَالَ أَحَدُهُمْ: اللَّهُمَّ إِنَّهُ كَانَ لِي وَالِدَانِ شَيْخَانِ كَبِيرَانِ وَلِي صِبْيَةٌ صِغَارٌ كُنْتُ أَرْعَى عَلَيْهِمْ، فَإِذَا رُحْتُ عَلَيْهِمْ فَحَلَبْتُ بَدَأْتُ بِوَالِدَيَّ أَسْقِهِمَا قَبْلَ عَلَيْهِمْ، فَإِذَا رُحْتُ عَلَيْهِمْ فَحَلَبْتُ بَدَأْتُ بِوَالِدَيَّ أَسْقِهِمَا قَبْلَ وَلَدِي،....والصِّبْيَةُ يَتَضَاغَوْنَ عِنْدَ قَدَمَيَّ، فَلَمْ يَزَلْ ذَلِكَ دَأْبِي وَدَأْبَهُمْ وَلَدِي،...والصِّبْيَةُ يَتَضَاغَوْنَ عِنْدَ قَدَمَيَّ، فَلَمْ يَزَلْ ذَلِكَ دَأْبِي وَدَأْبَهُمْ وَلَدِي،....والصِّبْيَةُ يَتَضَاغَوْنَ عِنْدَ قَدَمَيَّ، فَلَمْ يَزَلْ ذَلِكَ دَأْبِي وَدَأْبَهُمْ وَلَدِي،....والصِّبْيَةُ يَتَضَاغَوْنَ عِنْدَ قَدَمَيَّ، فَلَمْ يَزَلْ ذَلِكَ دَأْبِي وَدَأْبَهُمْ وَلَابَهُ لَهُمْ فُرْجَةً حَتَّى يَرَوْنَ مِنْهَا السَّمَاءَ،)) لَ فُوْرَجَةً نَرَى مِنْهَا السَّمَاءَ، فَفَرَجَ اللَّهُ لَهُمْ فُرْجَةً حَتَى يَرَوْنَ مِنْهَا السَّمَاءَ،)) لَ فُرْجَةً نَرَى مِنْهَا السَّمَاءَ، فَفَرَجَ اللَّهُ لَهُمْ فُرْجَةً حَتَّى يَرَوْنَ مِنْهَا السَّمَاءَ،)) لَ فَرْجَةً دَتَى يَرَوْنَ مِنْهَا السَّمَاءَ،)) لَا مُذَالِ السَّمَاءَ،

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحح، كتاب الادب، بابْ إِ عَابِية دُعَاءِ مَنْ بَرَّ وَالدَّهِهِ، 50000

ذکر شدہ حدیث میں مشہور واقعہ ذکر ہے کہ تین بندوں پر غار کامنہ بند ہو گیا تو تو انہوں نے اپنے اپنے اپنے اٹا کے سامنے غار کادھانہ کھولنے کے لیے پیش کیے۔ ایک بندہ اپنے والدین کاذکر کرتا ہے کہ میں جبرات کو آتا ہوں توان کے لیے دودھ ہاتھ میں پکڑتا ہوں اور میں اپنے بچوں کو والدین سے پہلے دودھ نہیں پلاتا ایک رات جب میں کسی کام کی وجہ سے سے تاخیر سے گھر آگیا تو میرے والدین سوچکے تھے ، میں ان کے سرہانے دودھ لے کر کھڑا ہوگیا تاکہ ان کو جگانے سے ان کی نیند میں خلل نہ ہواس دوران میرے بچے میرے پاؤں میں بھوک کی وجہ سے بلبلارہے تھے

''رسول الله طَنَّ اللَّهِ عَنْ أَدِى عَلَى اللهِ عَنِى آدِى عِلَى رہے تھے كہ بارش نے انہیں آلیا اور انہوں نے مڑکر پہاڑی كی غار میں پناہ كی۔۔۔۔اس پر ان عارت عند پر پہاڑ كی ایک چٹان گری اور اس كامنہ بند ہو گیا۔۔۔۔ اس پر ان میں سے ایک نے کہا: اے اللہ! میرے والدین تھے اور بہت بوڑھے تھے اور میرے چھوٹے چھوٹے بچ بھی میں سے ایک نے کہا: اے اللہ! میرے والدین تھے اور بہت بوڑھے تھے اور میرے جھوٹے بچوں سے بھی پہلے تھے۔ میں ان کے لیے بکریاں چر انا تھا اور واپس آکر دودھ نکالتا توسب سے پہلے حتی کہ اپنے بچوں سے بھی پہلے اپنے والدین کو پلاتا تھا۔۔۔ بچ بھوک سے میرے قد موں پر لوٹ رہے تھے اور اس سی سی میں صبح ہوگئی۔ پس اے والدین کو پلاتا تھا۔۔۔ بچ بھوک سے میرے قد موں پر لوٹ رہے تھے اور اس سی سی میں صبح ہوگئی۔ پس اے اللہ! اگر تیرے علم میں بھی ہے کام میں نے صرف تیری رضاحا صل کرنے کے لیے کیا تھا تو ہمارے لیے کشادگی پیدا کر دے کہ ہم آسان دیکھ سکیں۔"

## مولاناسليم الله خان صاحب تف فرمايا:

اس میں والدین کی اطاعت کے صلہ اور انعام کاذکر ہے جس میں تین ادمی کسی غار میں بند ہو جاتے ہیں۔جواپنے اپنے نیک عمل کی وجہ سے ان پر آئی ہوئی مصیبت ان سے ٹل جائے ، جن میں سے ایک شخص اپنے ولدین کے ساتھ کی گرایک نیکی کو وسیلہ بناتا ہے جس میں اس شخص نے باوجود اولاد کے بھو کے پیاسے ہونے کے اپنے والدین کو مقدم رکھا اور ان کی خدمت میں کوئی کمی نہ چھوڑی تواسی و سیلے اس سے وہ مصیبت ٹل گی۔ 1

مولاناسعيداحديالن يوريٌ فرماتے ہيں:

حدیث میں یہ فرمایا گیا کہ تین آد می جو کسی مصیبت میں پھنس گئے تھے توان میں سے ہر ایک نے اپنے کسی نیک کام کے وسلے سے اللہ سے نجات کی دعا کی۔ان میں سے ایک شخص جس نے اپنے باپ کے ساتھ حسن سلوک کو وسلے کے طور پر پیش کیا تھا تواللہ نے ان کی دعا قبول فرمائی، یعنی مال باپ کے ساتھ اچھا بر تاؤد عاؤ کی قبولیت اور کامیا بیال سمیٹنے کا سب سے بہترین ذریعہ ہے۔2

بچوں میں والدین کی بڑھتی ہوئی ہے ادبی کے کچھ اسباب ذیل میں ذکر کئے جاتے ہیں۔

تھے لیکن میں نے اپنے والدین پر بچوں کو تر جیح دینا مناسب نہیں سمجھا، بندے کے اس عمل کی وجہ سے غار کے منہ سے تھوڑا پتھر سرک گیااور منہ کھل گیا۔

 $<sup>^{1}</sup>$  الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، بَابُ إِجَابَةِ دُعَاءِ مَنْ بَرَّ وَالِدَيْهِ،  $^{2}$ 331/2،  $^{2}$ 95 يالن يورى، تخفة القارى، كتاب الادب، بَابُ إِجَابَةِ دُعَاءِ مَنْ بَرَّ وَالِدَيْهِ  $^{2}$ 111،  $^{2}$ 59745 مَنْ بَرَّ وَالِدَيْهِ  $^{2}$ 

- I. اولاد کے ساتھ محبت میں بہت آگے بڑھ جاناہے جس کی وجہ سے اولاد والدین کا درجہ نظر انداز کر کے بے ادبی کر دیتے ہیں۔
- II. اولاد پر حدسے زیادہ سختی کرنا جس کی وجہ سے بچے اپنے والدین کے ساتھ وقت گزار نا پہند نہیں کرتے اور اور والدین کی شفقت اور تربیت نہ ملنے کی وجہ سے بے ادب بن جاتے ہیں۔
- III. والدین اپنے بچوں کو مناسب وقت نہیں دیتے جس کی وجہ سے وہ بچوں کی بہترین تربیت کرنے میں ناکام ہو جاتے ہیں۔ آگے جاکران کی تربیت کی کمی بچوں کی عملی زندگی میں نظر آ جاتی ہے۔

اس سے ہمیں اس بات کااندازہ ہوا کہ والدین کی اطاعت وخدمت دعاؤں کی قبولیت کاذر بعہ ہے والدین کے ساتھ حسن سلوک کرناچاہیے کیونکہ وہ والدین ہی ہیں، جنہوں نے ہر قشم کی تکالیف حجیل کر ہی ہمیں اس مقام تک پہنچایا

-4

# فصل سوم

# پڑوسیوں کے ساتھ حسن معاشر ت سے انحراف کی وجوہات اور حل

معاشرے کا ایک اہم اور لاز می جُزیرٌ وسی ہے۔ نبی کریم طنّ اَلَیہ ہم نے پڑوسی کے بہت زیادہ حقوق بیان کئے ہیں۔ بہترین پڑوسی ایک خونی رشتہ دار کی طرح ہے کہ جس طرح ایک رشتہ دار اور خاندان کے لوگ ایک دوسرے کا خیال رکھتے ہیں مصیبت اور خوشی میں ایک دوسرے کے کام آتے ہیں اسی طرح ایک قریبی پڑوسی بھی غم اور خوشی میں کام بھی آتا ہے اور مدد کرتا ہے۔

لسان العرب میں ہے:

'' جارسے مراد ہر وہ شخص ہے جو تیرے ہمسائیگی میں رہتا ہو، وہ چاہے مسلمان ہو یا کافر، نیک ہو یا گنا ہگار، دوست ہویاد شمن، نفع دینے والا ہویانقصان دینے والا ، ہواپنا ہویاغیر ہوں اور ملکی ہویاغیر ملکی ہو۔''

اسی طرح ہمسائیگی صرف سکونت کی حد تک محدود نہیں بلکہ بازار، دکان، زمین، سکول، کالج اور دوسرے چیزوں میں بھی آتی ہے۔ایک ہمسائے کے دوسرے ہمسائے پر بہت زیادہ حقوق ہیں جن میں جن میں سب سے بنیادی اور اہم حق سے حقوظ ہوں، ایک ہمسائے کے کسی بھی عمل کی وجہ سے دوسر ہمسائے کے شرور سے محفوظ ہوں، ایک ہمسائے کے کسی بھی عمل کی وجہ سے دوسر اہمسانیہ تکلیف میں نہ ہو۔ لیکن اس اہم اور بنیادی حقوق کی پامالی بڑے در جے پر ہوتی ہے۔

حالانکہ ہمسابوں کاخیال نہ رکھنا قیامت کی نشانیوں میں سے شار کیا گیا ہے جیسا کہ مسند بزار کی روایت ہے۔
''اللہ کی قشم کی قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہو گی جب تک کہ (لو گوں میں) برے ہمسائیگی نہ آئے۔'' ا شریعت کا پڑوسی کو شفعہ کا حق دینااس بات کی دلیل ہے کہ ایک پڑوسی کے دوسرے پڑوسی پر بہت زیادہ حقوق

ہیں۔

لیکن صور تحال ہے ہے کہ ایک پڑوسی دوسر سے پڑوسی کو ننگ کرنے یا تکلیف پہنچانے سے گریز نہیں کر تااور پڑوسی کے حقوق میں کوتاہی کرتا ہے۔

د نیاوی امور میں ہمسائے کے ساتھ تعاون نہیں کیا جاتا۔ ہر شخص اپنی معاش، اولاد اور خاندان کی فکر میں اتنا مصروف ہے کہ اس کو آس پاس کے پڑوسیوں کا خیال تک نہیں رہتا۔انسانی زندگی میں ہر قسم کے واقعات پیش آتے ہیں۔ بیاری، کمزوری، ضرور تمندی، شادی، غنی، اور فو تگی جیسے بہت سے حالات کا سامنا کرناپڑتا ہے ان حالات میں

<sup>410</sup>البزار، احمد بن عمر، مندالبزار (مدينه منوره: مكتبه العلوم والحكم، 2009م) 6، ص $^{1}$ 

ہمسائے کے ساتھ تعاون کرنے کا حکم دیا گیاہے تا کہ اس کے ساتھ ہمدردی بھی ہوں اور تکلیف اور مشقت میں کمی بھی ہو۔

ایک ہمسایہ کو دوسرے ہمسائے کی طرف سے مختلف قسم کے دشواریوں، سختیوں اور تکلیف کاسامنا کر ناپڑتا ہے حالا نکہ ہمسایوں کو تکلیف دینا جہنم کے داخل ہونے کا سبب ہے ایک د فعہ نبی طرفی آئی آئی کی مجلس میں ایک ایسی عورت کاذکر ہوا جو نماز روزے کے پابند تھی لیکن اپنے ہمسائیوں کو تکلیف دیتی رہتی تھی اس کے بارے میں نبی کریم طرفی آئی آئی نے فرمایا نبی کریم طرفی آئی آئی گر کیم طرفی آئی آئی کی کارشان ہورت دن کو فرمایا نبی کریم طرفی آئی گیا کہ قال میں کوئی خیر نہیں روزہ رکھتی ہے اور رات کو تجد پڑتی ہے لیکن اپنے ہمسائیوں کو تکلیف دیتی ہے آپ نے فرمایا اس میں کوئی خیر نہیں ہے۔ وہ دوزخی ہے پھر ایک دوسری عورت کے بارے میں بتایا کہ وہ صرف فرض نمازوں کی پابند ہے لیکن اپنے ہمسائیوں کو تکلیف دیتی ہے۔ اس کوئی خیر نہیں ہمسائیوں کو تکلیف دیتی ہے۔ ا

ذیل میں پڑوس کے حقوق اور ان کے ساتھ بہترین معاشرت اختیار کرنے کے بارے میں نبی کریم طرفہ اللہ ہم کی اللہ اللہ کا احادیث ذکر کی جاتی ہیں۔

عائشہ پڑوسی کے متعلق فرماتی ہیں:

((عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" مَا زَالَ يُوصِينِي جِبْرِيلُ بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورَّتُهُ."))2

ترجمه:

"نبی کریم طنی آیتی نے فرمایا" جبرائیل علیہ السلام مجھے پڑوسی کے بارے میں بارباراس طرح وصیت کرتے رہے کہ مجھے خیال گزرا کہ شاید پڑوسی کووراثت میں شریک نہ کردیں۔"

شيخ سليم الله خان صاحب فرماتي بين:

اس میں پڑوسیوں کے ساتھ حسن سلوک کی تاکید کی گئے۔ نبی طرفی آئے نے پڑوسی کے حقوق کی اس قدر تاکید کی کہ میراث میں شامل ہونے کا شک ہوا۔ یہ تاکید اس بات پر دلیل ہے کہ ضرورت کے وقت پڑوسیوں کی ضرورت کے میراث میں شامل ہونے کا شک ہوا۔ یہ تاکید اس بات پر دلیل ہے کہ ضرورت کے وقت پڑوسیوں کی ضرورت پوری کی جائے، اور پڑوسی ایک دوسرے کے غم اور خوشی میں برابر شریک ہوتا کہ بوجھ ہلکا ہو۔ اور ایک دوسرے کو نقصان دینے سے رکے رہے اور باہم مل کر معاملات و مسائل حل کرے، اسی صورت میں ایک بہترین معاشرہ تشکیل ہوگا اور اس طرح کوئی بھی قوت ایسے معاشرے کو مات نہیں دے سکتا جو باہمی اتفاق سے رہے۔ 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>البزار، مندالبزار، ج17،ص12

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ الوَصَاقِ بِالجَلِهِ، ح 6042

پڑوسیوں اور آس پاس کے لوگوں کے حقوق سے بے اعتنائی کرنے کی بڑی وجہ ہمارے اندراحساس اور دوسرے کے خیال رکھنے کی کمی ہے۔انسان کا اپنے والدین اور رشتہ داروں کے علاوہ جن سے واسطہ پڑتا ہے وہ پڑوسی ہیں ایک بہترین معاشرے کی خاطر پڑوسیوں سے اچھے تعلقات بنانے چاہیے اور ان کے ساتھ پیار و محبت اتحاد واتفاق سے رہنا چاہیے تاکہ ایک مظبوط معاشرہ کی بنیاد ہے۔

ابوشر ت کیروسی کے متعلق فرماتے ہیں:

((أَنّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ" قِيلَ: وَمَنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ:" الَّذِي لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَايِقَهُ")) 2

ترجمه:

''نبی کریم ملتی آبتی نیم نے بیان کیا ''واللہ! وہ ایمان والا نہیں۔واللہ! وہ ایمان والا نہیں۔واللہ! وہ ایمان والا نہیں۔ عرض کیا گیا کون: یار سول اللہ؟ فرمایاوہ جس کے شرسے اس کاپڑوسی محفوظ نہ ہو۔'' مفتی سعید احمد یالن یور کی فرماتے ہیں:

اس حدیث میں ہمسائیوں کے ساتھ بہترین سلوک اور ان کو ایذانہ دینے کا حکم کیا گیا ہے اور تکلیف دینے کی صورت مومن قرار نہیں پائے گا۔ یہاں ایمان سے مراد کامل ایمان ہے۔

ایمان کے کامل ہونے کے لیے پڑوسیوں کے ساتھ حسن سلوک اور ان کو تکلیف نہ دینے اور ان کے ساتھ شریفانہ بر تاؤر کھا جائے۔ اس کی اتنی تاکید اس لیے کی گئے کہ رشتہ داروں سے زیادہ واسطہ پڑوسیوں سے پڑتا ہے۔ اور اگر پڑوسیوں کا ایک دوسرے سے تعلق اور رویہ اچھا ناہو تو اس سے پورے معاشرے میں دراڑ آئے گی اور لوگ ایک دوسرے کے دریے ہو جایئ گے۔

اس صدیث میں "بوائق" " بائقة " کی جمع ہے اس کے معنی ہے '' ھلاک کرنے والی یاہلاکت خیز ''۔ 3 حقوق کی پامالی کی بڑی وجہ دینی علوم اور مسائل سے لاعلمی ہے۔ حسن معاشر ت کے لیے ضرور کی ہے کہ پڑوسیوں کا ہر صورت خیال رکھا جائے ان کے غم اور خوشی میں شریک ہوں۔ ایک دوسرے کے خیر خواہ ہوں۔ ایک دوسرے کے خیر خواہ ہوں۔ ایک دوسرے کے ساتھ مالی واخلاقی تعاون کرے۔ مشکل میں ایک دوسرے کا سہار ابنے ہر ایک دوسرے کے در دکو اپنادر دسمجھے ایسی صورت میں ایک بہترین معاشرہ بے گا۔

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، بَابُ الوَصَاقِ بالجَلِرِ، 80/2 هـ، 5668

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحح، كتاب الادب، تبابُ إِثْمُ مَنْ لاَيَامْسُ عَارُهُ وَلَوَا يَعَهُ، ح6044

<sup>3</sup> بالن بوريَّ، تحفة القارى، كتاب الادب، بَابُ إِثْمِ مَنْ لاَيَا مَنْ جَازُهُ بُوَايِقَهُ 72/2، 5016

## ابوہریر اُٹیر وسی کے حقوق کے متعلق بیان کرتے ہیں:

((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:" يَا نِسَاءَ الْمُسْلِمَاتِ لَا تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارِتِهَا وَلَوْ فِرْسِنَ شَاةٍ.")) 1

ترجمه:

''نبی کریم طرفی آیم فرمایا کرتے تھے ''اے مسلمان عور تو! تم میں سے کوئی عورت اپنی کسی پڑو س کے لیے کسی کبی چیز کو (ہدید میں) دینے کے لیے حقیر نہ سمجھے خواہ بکری کا پاید ہی کیوں نہ ہو۔'' شیخ سلیم اللّٰد خان صاحب ُفرماتے ہیں:

کہ اس حدیث میں پڑوسیوں میں سے عور توں کا ایک دوسرے سے بہترین اور مظبوط تعلق رکھنے کاذکر ہے وہ اس طرح کہ اگر کوئی عورت دوسری عورت کے گھر بطور تخفہ کوئی چیز بھیجے تو وہ اس کو معمولی یا کم ہونے کی وجہ سے کم تر نہ سمجھے، کیونکہ اصل چیز محبت دوستی اور تعلق کو ہر قرار رکھنا ہے جو وہ رکھر بی ہے یعنی اپنے پڑوسی کی کسی بھی چیز کو حقیر نہیں سمجھناچا ہے کیونکہ وہ اللہ کا حکم تو بجالار بی ہے اور پڑوسیوں کا حق اداکر رہی ہے۔ اگروہ تخفہ یاوہ چیز تھوڑی ہے تو وہ اپنی سمجھناچا ہے۔ کے مطابق دے رہی ہے تواسی لیے اس کو قبول کر ناچا ہے اور اس کو اس نیکی پر سراہناچا ہے۔ کہ تحفہ جھینے کارواج بھی فوت ہور ہا ہے اس کی وجہ بیہ کہ لوگ اس کو حقیر سمجھتے ہیں اور اس کو توجہ نہیں دیتے۔ حسن معاشرت کا ایک حصہ یہ بھی ہے کہ ایس چھوٹی موٹی چیز کو قبول کر لینا جو مقد ار میں کم ہو، اس میں بہت بڑا ثواب ہے کیونکہ اس میں کسی دوسرے مسلمان کے دل کو پریشانی اور دکھ ناد سے سے رکنا ہے اور اس سے ایک دوسرے کے لیے عزت بڑھی ہے اور معاشرے کا ہر فرد معزز قرار پاتا ہے۔

(( قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ يُؤْمِنُ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ)) 3 بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ)

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بباب لا تَحْتِرِنَّ جَارَةٌ لَجِارَ بِقِلا، ح6046 2 سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الا يمان، بابُ لا خَيْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَةِمَا ،386/2، 5671

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصيح، كتاب الادب، باب مَنْ كانَ يُوْسِنُ بِاللَّهِ وَاليَوْمِ الْآخِرِ فَلا يُؤْذِ عَبَارَهُ، ح 6047

ترجمه:

''جو کوئی اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو وہ اپنے پڑوسی کو تکلیف نہ پہنچائے اور جو کوئی اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو وہ اپنے مہمان کی عزت کرے اور جو کوئی اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو وہ اچھی بات زبان سے زکالے ور نہ خاموش رہے۔''

سليم الله خال فرماتے ہيں:

اس حدیث میں پڑوسیوں کے حقوق میں سے منفی پہلو کا ذکر ہے کہ اس میں ایمان کے کامل ہونے کے لیے پڑوسیوں کو ایذاو تکلیف نادینے کو شرط قرار دیاہے اور اگر خیال نہر کھا جائے اور مہمان نوازی نہ کی جائے توایمان میں نقص اور کمی آسکتی ہے۔

امام طبرانی ابوشے نے پڑوسیوں کے چند حقوق کا تذکرہ کیا ہے کہ اس کے ساتھ مشکل میں تعاون کیا جائے، بیاری کے وقت بیار پرسی کی جائے اور کوئی بھی ایساکام نہ کرے جس سے ان کی ہتک ہویا اس کو کوئی تکلیف پنچے، یا جس سے اس کا دل دکھے اور ناراضگی کا سبب بنے۔ اس سے پڑوسیوں کا آپس میں اتحاد واتفاق پیدا ہو گا اور اندرونی معاملات درست رہیں گے اور جس سے ان کے بچوں پر بھی اچھا اثر پڑے گا۔ <sup>1</sup>

اس حدیث نے حسن معاشرت کے ایک اور پہلو کی نشاندہی کی ہے وہ اس طرح کے اگر پڑوسیوں کے ساتھ کوئی ہملائی نہیں کر سکتے ہو توان کو تکلیف دینے سے گریز کیا جائے اور ان کو تکلیف دے کر پورے معاشرے کو خرابی کی طرف نہ دھکیلے۔ اگر کسی کے ساتھ بھلائی نہیں کر سکتے ہو تو برائی بھی نہ کی جائے۔ عائشہ ٹروسی کے حقوق کے متعلق بیان کرتی ہیں:

((قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ:" إِنَّ لِي جَارَيْنِ فَإِلَى أَيِّهِمَا أُهْدِي؟ قَالَ: إِلَى أَقْرَبِهِمَا مِنْكِ بابا."))²

ترجمه:

"میں نے عرض کیا: یار سول اللہ! میری پڑو سنیں ہیں (اگر ہدیہ ایک ہوتو) میں ان میں سے کس کے پاس ہدیہ سے جھیجوں؟آپ طائی ایک نے فرمایا "جس کادروازہ تم سے (تمہارے دروازے سے) زیادہ قریب ہو۔"

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الا يمان، باب مَنْ كانَ يُؤمِّنُ بِاللهِّ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلا يُؤذِ عَارَهُ 2/386، 5671 5671 2 بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب حَقَّ الْجُوَارِ فِي قُرْبِ الْابُوابِ،، ح6049

## شيخ سليم الله خان صاحب مُرماتي بين:

پڑوسیوں کے حقوق کے بارے بیان فرماتے ہیں کہ پڑوسیوں کے حقوق کو نسے ہیں ؟اور کس صورت میں ان کا خیال اور ان کی مدد کی جاسکتی ہے۔ ضرورت کے وقت ان کو قرض دینا، مشکل میں مدد کرنا، بیار پرسی اور اس طرح جو تجھی ضرورت ہواس کو پورا کرنااور ہرفتیم کی تکلیف سے ان کودورر کھنا یہ سب ان حقوق میں آتا ہے۔ <sup>1</sup> حافظ ابن حجرُ فرماتے ہیں:

پہلی احادیث میں مطلق پڑوسیوں کا ذکر تھااب اس میں ان پڑوسیوں کا جو گھر کے قریب ہو اُن کا حق دور کے پڑوسیوں سے زیادہ ہے وہ اسلیے کہ زیادہ تر واسطہ قریب کے پڑوسیوں سے پڑتا ہے ہر ضرورت میں سب سے پہلے شانہ بشانہ کھڑے ہونے والے ، کسی بھی مصیبت میں سب سے پہلے مدد کو پہنچنے والے قریبی ہوتے ہیں۔ تواگراس صورت میں دور والوں کو مقدم کریں گے توقریب والوں کولاز می معلوم ہو گا۔اس صورت میں وہ ناراض ہو سکتے ہیں اور اس سے وہ ایک دوسرے سے متنظر ہو جائیں گے اس لیے قریب والے کو مقدم کرنا مستحب ہے۔ <sup>2</sup>
قریبی بڑوسیوں سے تعلق کی کی کی وجہ ان کی غمی اور خوشی میں شرکت نہ کرنا ہے۔ عدم توجہ اور عدم درگیبی بھی

قریبی پڑوسیوں سے تعلق کی کمی کی وجہ ان کی غنی اور خوشی میں شرکت نہ کرنا ہے۔ عدم توجہ اور عدم دلچیسی بھی تعلق کی کمزوری کی وجہ سے بڑھ کر ہے اور جس کا گھر قریب ہو اس کے ساتھ تو پوری زندگی واسلے ہے اسلے اس کے ساتھ بہترین سلوک کیا جائے اور ان حقوق کوجو حدیث میں ذکر کیے گئے ہے ان کو بہر صور ت واسطہ ہے اسلے اس کے ساتھ بہترین سلوک کیا جائے اور ان حقوق کوجو حدیث میں ذکر کیے گئے ہے ان کو بہر صور ت پوراکیا جائے تاکہ ان کا آپس میں پیار و محبت بڑھے اور تعلق میں نکھار آئے ،الی صورت میں ایک بہترین معاشرہ بنے گا لوگوں کی اپس میں دلجوئی پیدا ہوگی۔

1 سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان،، بابُ حَقِّ الْجِوَارِ فِي قُرْبِ الأَبْوَابِ ،389/2، 5674

## باب جہارم

صلہ رحمی، رفاہ عامہ، اور غیر مسلموں سے حسن معاشر ت سے انحراف کی وجوہات اور حل

فصل اول: صله رحمی سے انحراف کی وجوہات اور حل

فصل دوم: رفاه عامه سے انحراف کی وجوہات اور حل

فصل سوم: غیر مسلموں کے ساتھ حسن معاشر ت سے انحراف کی

وجوبات اور حل

# صله رحمی سے انحراف کی وجوہات اور حل

صلہ رحمی احسن معاشرت کیلئے بنیادی امر اور اہم رکن ہے ، اس کے بغیر ایک معاشرے میں حسن معاشرت ناممکن ہے صلہ رحمی سے معاشرہ حسین اور ایک متوازن حیثیت میں رہتا ہے صلہ رحمی کے بارے میں نازل شدہ قرآنی آیات اور احادیث پر عمل کیا جائے تو معاشرے میں موجود فساد اور برائیوں کا خاتمہ یقینی ہے۔ جبیبا کی حدیث مبارکہ میں بیان ہے:

### ابوايوب انصاريٌّ فرمات بين:

((قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَخْبِرْنِي بِعَمَلٍ يُدْخِلُنِي الْجَنَّةَ، فَقَالَ الْقَوْمُ: مَا لَهُ مَا لَهُ، فَقَالَ الْقَوْمُ: مَا لَهُ مَا لَهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَرَبٌ مَا لَهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وَتُقِيمُ الصَّلَاةَ، وَتُوْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصِلُ وَسَلَّمَ:" تَعْبُدُ اللَّهَ لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتُقِيمُ الصَّلَاةَ، وَتُوْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصِلُ الرَّحِمَ" ذَرْهَا قَالَ: كَأَنَّهُ كَانَ عَلَى رَاحِلَتِهِ..))2

#### ترجمه:

" یار سول اللہ! کوئی ایسا عمل بتائیں جو مجھے جنت میں لے جائے۔ اس پر لوگوں نے کہا کہ اسے کیا ہو گیا ہے، اسے کیا ہو گیا ہے۔ اس کیا ہو گیا ہے۔ اس کیا ہو گیا ہے۔ اس کے بعد آپ ملٹی آئی نے فرمایا کہ کیوں ہو کیا گیا ہے؟ اس کو ضرورت ہے بچارہ اس لیے پوچھا ہے۔ اس کے بعد آپ ملٹی آئی نے ان سے فرمایا کہ اللہ کی عبادت کر اور اس کے ساتھ کسی اور کو شریک نہ کر، نماز قائم کر، زکو ہ دیتے رہواور صلہ رحمی کرتے رہو۔ (بس میدا عمال تجھ کو جنت میں لے جائیں گے) چل اب تکیل چھوڑ دے۔ راوی نے کہا شاید اس وقت نی کریم ملٹی آئی اپنی اونٹی پر سوار تھے۔"

## مفتى سعيداحمه پالن پورگ فرماتے ہيں:

دوسرے رشتہ داروں کے ساتھ بھی حسن سلوک قرابت اور صلہ رحمی کا حکم دیا گیاہے قرآن کریم میں ان کے ساتھ صلہ رحمی کاذکر ذوی القربی کے عنوان سے کیا گیاہے اس کا مطلب رشتہ دارہے اور رشتہ عام ہے خواہ کوئی بھی

<sup>1&#</sup>x27;'رحم''راکے فتے اور حاکے کسرہ کے ساتھ رشتے کو کہتے ہیں اور ''ذور حم''رشتہ دار کو کہتے ہیں چاہے وراثت میں ان کا حصہ ہوں پانہ ہوں ''شجنہ'' جیم کے سکون کے ساتھ مشہورہے اور ان کی ضمہ اور فتح کے ساتھ پڑھنا بھی جائز ہے یہ گھنے در خت کی شاخ کو کہتے ہیں 2 بخاری، الجامع الصحیح، کتاب الادب، باب فضل صلة الرحم، 885/2

رشتہ ہوسب کے ساتھ اچھاسلوک اور برتاؤکر ناضر وری امر ہے ، ایک شخص نے نبی طرفی آیا ہم کی سواری کی لگام پکڑی اور
یوچھاکہ مجھے کوئی ایساعمل بتائیں کہ جو مجھے جنت میں لے کر جائے تولوگوں نے تعجب کیا کہ یہ کیسی بات پوچھ رہاہے نبی
طرفی آیا ہم نے فرمایا اس بندے کی ایک حاجت ہے آپ کیوں اسے ٹوک رہے ہو تو نبی طرفی آیا ہم نے فرمایا کہ اللہ کی عبادت کرو
اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھہر اؤ، زکو قادا کرو، صلہ رحمی کرو۔ 1

حدیث سے اہل قرابت اور رشتہ داروں کے ساتھ صلہ رحمی اور بہترین سلوک کی اہمیت واضح ہوتی ہے۔

#### سليم الله خان صاحب من ماتے ہيں:

سواری کو چھوڑنے کی دوصور تیں ہوسکتی ہے ایک ہے کہ وہ خود سواری پر سوار سے نبی کریم المنٹی آبائی کے پاس سواری کھڑی کر کے جلدی میں اس نے سوال پو چھا جب آپ المنٹی آبائی نے جواب دیا تو فرمایا کہ آپ اپنی سواری کو چھوڑ کر چلے جائیں، دوسری صورت ہے ہو سکتی ہے کہ نبی المنٹی آبائی سواری پر سوار سے سائل آکر آپ کی سواری کو لگام سے پکڑا اور ہے سوال پو چھا، جب نبی المنٹی آبائی نے جواب دے دیا تو فرمایا کہ اب آپ میری سواری کو جانے دیں، بہر حال جو بھی صورت مراد ہو تواس سے صلہ رحمی کی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے کہ نبی کریم المنٹی آبائی نے مصروفیت کے باوجود باقی صحابہ کو خاموش کرا کے جواب دیا۔ 2

آج کل سائل سے بے رخی اور بے اعتنائی کی جاتی ہے ،اس کی وجہ یہ ہے کہ سائل کو توجہ سے نہیں سناجاتا سائل کو حقیر سمجھا جاتا ہے سائل کا سوال لا یعنی تصور کیا جاتا ہے۔ شار حین نے صلہ رحمی کی ضرور ت اور اہمیت اس حدیث سے اخذ کی ہے کہ نبی کریم ملٹی ہیں ہے جواب دیا، ملامت اخذ کی ہے کہ نبی کریم ملٹی ہیں ہے جواب دیا، ملامت کرنے پر صحابہ گو منع بھی کر دیا کہ ان کا سوال ضروری ہے اور ان کو سوال کرنے دیں۔

صلہ رحمی کے معلق نبی طبی الم فرماتے ہیں:

((عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : ( مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ أَوْ يُنْسَأَ لَهُ فِي أَثَرِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ))3 وَمَلُهُ)

<sup>1</sup> يالن بوريٌّ، تحفة القاري، كتاب الادب، باب فضل صلة الرحم، 5983 رح 5983

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>سليم الله خان، كشف الباري، كتاب الادب، باب فضل صلة الرحم، 346/2

<sup>3</sup> بخاری، الجامع الصیح، کتاب الادب، باب من بسط له فی الرزق بصلة الرحم، 885/2 اسی باب میں اس جیسی ایک اور حدیث بھی ''دمن احب ان یبسط'' کے الفاظ کی زیاد تی کے ساتھ انس بن مالک کے روایت کے ساتھ ذکر ہے۔

ترجمه:

"نبی کریم طَنْ آیَتِمْ نے فرمایا کہ جسے پیندہے کہ اس کی روزی میں فراخی ہواوراس کی عمر دراز کی جائے تووہ صلہ رحمی کیا کرے۔" ابن حجر تُفرماتے ہیں:

اپنے برادری اور عزیز واقارب کے ساتھ حسن سلوک کرنے سے عمر زیادہ ہونے کا مطلب عمر میں برکت پیدا ہو جاتی ہے اور عربین اللہ تعالی کی بندگی اور عبادت کی توفیق دیتا ہے، اور گنا ہوں سے بچنے کی طاقت دیتا ہے اور مرنے کے بعد اس کا نام باقی رہتا ہے، مرنے کے بعد اس کا ثواب اس کے حق میں علم نافع، صدقہ جاریہ اور نیک اولاد کی صورت میں جاری رہتا ہے۔ بعض نے کہا کہ اس کی عقل اور دماغ میں کوئی آفت نہیں آتی اور اس کے حواس آخر عمر تک باقی رہتا ہے۔ بعض نے کہا کہ اس کی عقل اور دماغ میں کوئی آفت نہیں آتی اور اس کے حواس آخر عمر تک باقی رہتا ہے۔

مولاناسليم الله خانٌ فرماتے ہيں:

نسا کے معنی مؤخر کرنے کے ہیں اس سے مراداجل ہے یعنی اس آدمی کے اجل میں تاخیر کردی جاتی ہے اور عمر میں اضافہ کردیا جاتا ہے اس سے نشانات قدم بھی مراد ہے کہ عمر دراز ہوتی ہے تو نشان قدم کاسلسلہ دیر تک جاری رہتا ہے۔

قران کریم کی آیت ( وَلِکُلِّ اُمَّةٍ اَجَلَّ اَ فَاذَا جَآءَ اَجَلُهُمْ لَا یَسْتَاْخِرُوْنَ سَاعَةً وَلَا یَسْتَقْدِمُوْنَ) میں تعارض کا جواب یہ ہوگا کہ یہاں سے مراد تقدیر مبرم 3 ہے اور حدیث میں تقدیر سے مراد تقدیر معلق ہے۔ فرشتوں کے سامنے ایک تقدیر معلق ہوتی ہیں مثلاً لکھا ہوتا ہے کہ فلال شخص کی عمر ساٹھ سال ہوگی لیکن اگراس نے صلہ رحمی کی توجالیس سال سے بڑھاد ہے جائیں گے تواللہ تعالی کو معلوم ہوتا ہے کہ وہ صلہ رحمی کرے گایا نہیں۔

ایک اور جواب یہ دیا گیا ہے کہ عمر میں اضافہ سے مراد مدت عمر میں اضافہ نہیں بلکہ اس میں نیکیوں اطاعت عبادات اور نیک اعمال کااضافہ ہوتا ہے کہ اس کی نیک اولاد ہوگی جواس کے لیے دعاکرے گی۔4

حسن معاشرت سے بے رخی اور کوتاہی عام ہے اس کی وجہ رہے کہ ہم رشتوں کی اہمیت کو نہیں پہچانتے۔ شروحات صلہ رحمی کی اہمیت اور افادیت پر زور دیتی ہے اور تاکید کرتی ہے کہ صلہ رحمی کی افادیت ضروری ہے اور ہر

<sup>1</sup>عسقلانی، فتح الباری، کتاب الادب، باب من بسط له فی الرزق بصلة الرحم 516/13

<sup>2</sup>مريم:34

<sup>31</sup> تقدیر مبر م سے مرادبیہ ہے کہ عمر مقرر ہے اس میں کسی قسم کااضافہ نہیں ہو سکتا۔ 4سلیم اللہ خان، کشف الباری، کتاب الایمان،، جلد 2، مکتبہ فاروقیہ، صفحہ 348

صورت میں ہے، یا زندگی میں برکت پیدا ہونے کی صورت میں ہے کہ صلہ رحمی کرنے والے بندے کی عمر میں قدرت اضافہ کرے گایاس کی زندگی میں برکت ہوگی اور مرنے کے بعد بھی اس کے درجات کی بلندی کے لئے دنیا میں اللہ تعالی وسائل مہیا کرے گا۔

صله رحمی کی اہمیت:

((عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْخَلْقَ حَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْ خَلْقِهِ قَالَ: لَعَمْ، أَمَا تَرْضَيْنَ خَلْقِهِ قَالَتْ: الرَّحِمُ هَذَا مَقَامُ الْعَائِذِ بِكَ مِنَ الْقَطِيعَةِ قَالَ: نَعَمْ، أَمَا تَرْضَيْنَ أَنْ أَصِلَ مَنْ وَصَلَكِ وَأَقْطَعَ مَنْ قَطَعَكِ؟، قَالَتْ: بَلَى يَا رَبِّ، قَالَ فَهُوَ لَكِ، 1))

ترجمه:

"نبی کریم طنی آیتی کریم طنی آیتی نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے فرمایا اللہ تعالی نے مخلوق پیدا کی اور جب اس سے فراغت ہوئی تو رحم نے عرض کیا کہ بیاس شخص کی جگہ ہے جو قطع رحمی سے تیری پناہ مانگے۔اللہ تعالی نے فرمایا کہ ہاں کیا تم اس پرراضی نہیں کہ میں اس سے جوڑوں گاجو تم سے اپنے آپ کو جوڑے اور اس سے توڑلوں گاجو تم سے اپنے آپ کو توڑلے ؟رحم نے کہا کیوں نہیں،اے رب! اللہ تعالی نے فرمایا کہ پس یہ تجھ کودیا۔"

مفتى سعيداحمه پالن پورگ فرماتے ہيں:

صلہ رحمی کا بہت بڑا فائدہ یہ ہے کہ اللہ تعالی کا قرب حاصل ہوتا ہے اللہ تعالی صلہ رحمی کرنے والے کو اپنے ساتھ جوڑتے ہیں اور اس پر رحم فرماتے ہیں اور جس کو اللہ کا قرب حاصل ہو جائے تواس کے لئے دنیا اور آخرت کی ساری منزلیں آسان ہو جاتی ہیں۔

اور صلہ رحمی اور ناطے سے یہ وعدہ کیا ہے کہ جو تجھے جوڑے گا میں اسے جوڑ دوں گااور تجھے جو تجھے قطع کرے گاتو میں اسے میں اپنے آپ سے دور کر دوں گا۔<sup>2</sup>

صله رحمی کی ضرورت واہمیت:

((عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" الرَّحِمُ شِجْنَةٌ فَمَنْ وَصَلَهَا وَصَلْتُهُ وَمَنْ قَطَعَهَا قَطَعْتُهُ))3

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب فضل صلة الرحم، 885/2

<sup>2</sup> پالن بوريٌّ، تخفة القاري، كتاب الادب، باب من وصل وصله الله، 57/11، 5987

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحح، كتاب الادب، باب من وصل وصله الله، 885/2، اسى باب كى الكلى حديث إن الرحم شجنة من الرحمن، فقال الله كى زيادتى ك ساته آئى ب

''آپ ملنی آئیلیم نے فرمایا کہ رحم (رشتہ داری رحمن سے ملی ہوئی) شاخ ہے جو شخص اس سے ملے میں اس سے ماتا ہوں اور جواس سے قطع تعلق کرے میں اس سے قطع تعلق کرتا ہوں۔'' سلیم اللّٰہ خان ؓ فرماتے ہیں:

الله جل ثنانه نے فرمایا کہ جو تجھے جوڑے گامیں اسے جوڑ دوں گااور جو تجھے توڑے گامیں اسے توڑ دوں گااس کا مطلب سے ہے کہ جو شخص الله تعالی کے لیے اپنے رشتہ داروں اور ہر کسی کے ساتھ صلہ رحمی اور تعلق رکھتا ہے الله تعالی اپنے فضل واحسان سے فضل واحسان سے فضل واحسان سے فضل واحسان سے محروم کرتا ہے اور اس کا خیال نہیں رکھتا تواللہ تعالی اپنے فضل واحسان سے محروم کرتا ہے اور اس کو مصائب و آلام اور آفات میں مبتلا کر دیتا ہے۔ <sup>1</sup> مفتی سعیدا حمد پالن پوری گرماتے ہیں:

کہ صلہ رحمی کی شاخیں اللہ تعالی کے ساتھ جڑی ہوئی ہیں چنانچہ اللہ تعالی نے فرمایا کہ جو تجھے جوڑے گا میں اس کو جوڑ دوں گااور وہ تجھے کائے گا میں اس کو کاٹوں گاشجنہ کا مطلب گھنی ٹہنی اور الجھی ہوئی شاخیں ہیں، اس کا مطلب ہے ہے کہ شاخوں کا ایک دو سرے در خت کی شاخوں میں پیوست ہو نااور بیا نتہائی درجہ کے قریب کی تعبیر ہے۔ 2

معاشر سے میں صلہ رحمی سے بے رخی عام بات ہے اس کی وجہ رشتوں کی اہمیت کا احساس کا نہ ہو ناہ و وسر وں سے تعلق کو بو جھ سمجھا جاتا ہے اور تنہائی اختیار کی جاتی ہے۔ یہاں پر صلہ رحمی اور ایک دو سرے کے ساتھ بہترین تعلق کو لفظ شجنہ کے ساتھ بیان کیا ہے اس کا مطلب بیہ ہے کہ در ختوں کے ساتھ اس کی شاخیں اور اس کی تعلق رکھتا ہے اللہ تعالی اس کے ساتھ در خت کی ٹھنیوں اور در خت کے گھنے شاخوں کی طرح مضبوط ہوتا ہے اللہ تعالی اس کے ہر موڑ پر مدد کرتا ہے اللہ تعالی کے قرب اور معیت اس کو حاصل ہوتی ہے۔

رشته دارول سے صلہ رحمی کی اہمیت:

((سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلَكِنْ لَهُمْ رَحِمٌ أَبُلُّهَا بِبَلَاهَا"، يَعْنِي أَصِلُهَا بِصِلَتِهَا. قَالَ أَبُو عَبْد اللَّهِ بِبَلَاهَا كَذَا وَقَعَ وَبِبَلَالِهَا أَجْوَدُ وَأَصَحُّ وَبِبَلَاهَا لَا أَعْرِفُ لَهُ وَجْهًا.))1

<sup>86437،352/2</sup>سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، باب من وصل وصله الله 352/3، 352/3 يالن يوريُّ، تحقة القارى، كتاب الادب، باب من وصل وصله الله، 352/3

زجمه:

''نبی کریم طرفی آیم نے فرمایا،''البتدان سے میرارشتہ ناطر ہے اگروہ ترر کھیں گے تومیں بھی ترر کھوں گایعنی وہ ناطہ جوڑیں گے تومیں بھی جوڑوں گا۔''

سليم الله خان قرماتے ہيں:

رشتہ داروں کے حقوق اداکرنے چاہین اور رشتہ داروں کے ساتھ اچھے طریقے سے پیش آناچا ہیے اور صلہ رحمی کرنی چاہیے، اس لیے ہے کہ نبی کریم طریقہ ہے نے فرمایا کہ آل علی ابن ابی طالب میرے دوست نہیں لیکن ان کے ساتھ میری رشتہ داری ہے جسے میں اس کی تری سے تر کرتار ہتا ہوں یعنی ان کے ساتھ صلہ رحمی کرتار ہتا ہوں اور اچھ سے میری رشتہ داری ہے جسے میں اس کی تری سے تر کرتار ہتا ہوں یعنی ان کے ساتھ صلہ رحمی کرتار ہتا ہوں اور اچھ سے اچھاسلوک کرتا ہوں بعض نسخوں میں نہیں ہے بخاری فرماتے ہیں کہ "ببلاھا" اچھاسلوک کرتا ہوں بعض نسخوں میں نہیں ہے بخاری فرماتے ہیں کہ "ببلاھا" اور قع ہے لیکن "ببلالہا" نزیادہ اور صحیح ہے اور "ببلاھا" کے بارے میں فرمایا کہ میں اس کے معنی اور اس کی وجہ نہیں جانتا۔

مفتی سعیداحمہ پالن پوریؒ فرماتے ہیں:

حدیث میں نبی طرف اللہ تعالی ہے۔ خاندان والے میرے دوست تو نہیں ، میرے کار ساز صرف اللہ تعالی ہے اور نیک مومنین ہیں ہاں ان کے ساتھ ناتے کا تعلق رکھتا ہوں اور میں اس کواس کی تری سے تر کر تار ہتا ہوں یعنی جو کچھان سے ممکن ہوتا ہے میں ان کے ساتھ کر تار ہتا ہوں۔ 3

درخ بالا احادیث ہمیں صلہ رحمی کی اہمیت بتاتے ہیں اور ہمیں صلہ رحمی کا درس دیتے ہیں نبی کریم طفی آہم کا ان لوگوں سے صلہ رحمی کر ناجوان کے دوست نہیں ہیں اور ان کے خاندان میں سے بھی نہیں ہیں،اس بات کی غمازی کرتا ہے کہ صلہ رحمی کی کتنی ضرورت ہے معاشرے میں ایک معاشر ہ پرامن اور پر سکون تب بھی بنتا ہے جب اس میں سے رحمی کا عضر حد در جہ بدر جہ اتم یا پاجاتا ہو۔

صله رحمی کو ہر حالت میں بر قرار رکھناامر نبوی ہے:

((عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافِئِ، وَلَكِنِ الْوَاصِلُ

<sup>1</sup> يخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ يَبُلُّ الرَّحِمَ بِبَلاَلِهَا، 6016

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>بلّاً، وبلَةً، وبلَلاً، كامطلب ہے پانی وغیرہ سے تر كرنا، اوراس كااسم البلال ہے، اس چيز كو كہتے ہیں جس سے حلق كوتر كياجائے۔ ايك ہوتا ہے سير اب كرنا اور دوسر اہوتا ہے تر كرنا پياسے كو گھونٹ بھر پانی دياجائے توبہ بھی بہت بڑااحسان ہے آد می ہونے كے ناطے دوسرے كی تمام ضروريات كی كفالت نہيں كر سكتا، کچھ تعاون توكر سكتا ہے بعنی اس كا گلاتر كر سكتا ہے۔

<sup>3</sup> پالن پوريٌ، تخفة القارى، كتاب الادب، بَابُ يَبُلُ الرَّحِمَ بِبَلاَلِهَا، 58/11

الَّذِي إِذَا قُطِعَتْ رَحِمُهُ وَصَلَهَا))1."

زجمه:

"نبی کریم طرفی آیکی سے مرفوعاً بیان کیا، فرمایا که کسی کام کابدلد دیناصله رحمی نہیں ہے بلکہ صله رحمی کرنے والاوہ ہے کہ جب اس کے ساتھ صله رحمی کامعاملہ نہ کیا جارہا ہوتب بھی وہ صله رحمی کرے۔"

ابن حجر ُ فرماتے ہیں کہ مکافی کا مطلب سے ہے کہ آپ دوسروں کو اتناہی دے جتنا کے دوسرے آپ کو دے اور برادری کاحق ادا کرنے کا مطلب سے نہیں کہ جو تجھ سے جوڑ کے رکھے تو بھی اس سے جوڑ کے رکھے بلکہ برادری کاحق ادا کرنے کا مطلب سے ہے کہ توان سے بھی جوڑ کے رکھے جو تم سے توڑ ہے۔ واصل اس کو کہتے ہیں کہ جو نہ احسان کرے اور اس پر نہ احسان کیا جائے۔ مکافی اس کو کہتے ہیں کہ جتنااس پر احسان کیا جائے اتناہی احسان کرے۔ مقاطع وہ ہے کہ اس پر احسان کیا جائے لیکن وہ احسان نہ کرے۔ مکافات کے ساتھ جوڑ نے کا مطلب ہے کہ کہ قطعیت دونوں جانب ہو جوان میں سے پہلے احسان کرے وہی برادری کاحق ادا کرنے والا ہے۔ اگر اس کا بدلہ دیا جائے تواس کو مکافی بولا جاتا ہے۔ 2

سليم الله خالُ فرماتے ہيں:

بدلہ دینے والار حمی کرنے والا نہیں ہے بلکہ صلہ رحمی کرنے والا شخص ہے کہ جب اس سے رشتہ داری کو قطع کیا جائے تواس کو جوڑ کے رکھے اس کا مقصد رہے ہے کہ رشتہ داروں میں سے کسی نے حسن سلوک کیا اور اس کے بدلے میں بھی حسن سلوک کیا جائے تو یہ اپنی جگہ ہونی چاہیے لیکن اصل بات رہے کہ آدمی رشتہ داروں کے ساتھ اس صورت میں بھی حسن سلوک کریں اور ان کے حقوق کی ادائیگی کی فکر کرے جب ان کی طرف سے قطع تعلقی پائی جاتی ہو۔ 3 میں بھی حسن سلوک کریں اور ان کے حقوق کی ادائیگی کی فکر کرے جب ان کی طرف سے قطع تعلقی پائی جاتی ہو۔ 3 میں بھی حسن سلوک کریں اور ان کے حقوق کی ادائیگی کی فکر کرے جب ان کی طرف سے قطع تعلقی پائی جاتی ہو۔ 3 میں جہ کہ وقعی کی وجہ سے صلہ رحمی کی وجہ سے صلہ رحمی کرنے والا در اصل وہ شخص نہیں جو کہ احسان کے بدلے میں احسان کرے بلکہ صلہ رحمی کرنے والا وہ ہے جو کہ مخالف کے قطع رحمی کی صورت میں وہ اس سے صلہ رحمی کرے اور اس سے بہترین تعلقات رکھے اور اس سے جوڑ کے رکھے۔

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ لِيْسَ القِاصل بِالْتُكَافِي، ص 6017 2عسقلانى، فتح البارى، كتاب الادب، باب ليُسَ القِاصل بِالْتُكَافِي، 568/13 3سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، باب ليُسَ القِاصل بِالْتُكَافِي، 352/2، 3545

# ر فاه عامه سے انحراف کی وجوہات اور حل

نبی کریم ملی آیا ہے نہ فرقاہ عامہ کے کاموں کا جامع تصور ہمارے سامنے رکھا اور ان کی رحمت سے نہ صرف انسان مستفید ہوتے تھے۔ رفاہ عامہ کے کاموں کے لیے ایک منظم مستفید ہوتے تھے۔ رفاہ عامہ کے کاموں کے لیے ایک منظم اور مربوط نظام ہونا چاہیے اور اس کے مقاصد واضح ہونے چاہییں۔ معاشرے میں ایک مربوط رفاہی سلم معاشرے کی خوشحالی اور معاشرے کے حسن میں اہم کردار ادا کرتا ہے۔ ذیل میں معاشرے کے رفاہی کاموں کی اہمیت اور معاشرے کے لئے اس کی ضرورت احادیث کی روشنی میں ذکر کی جاتی ہے۔

يتيم كى پرورش كى اہميت:

((سَهْلَ بْنَ سَعْدٍ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" أَنَا وَكَافِلُ الْيَتِيمِ فِي الْجَنَّةِ هَكَذَا" وَقَالَ: بإصْبَعَيْهِ السَّبابةِ وَالْوُسْطَى)) 1

ترجمه:

" دسهل بن سعد السيستان ان سے نبی کريم طلق آليم نفر مايا که ميں اور يتيم کی پرورش کرنے والا جنت ميں اس طرح ہوں گے اور آپ نے شہادت اور در ميانی انگليوں کے اشارہ سے (قرب کو) بتايا۔ " سعيد احمد پالن پوری فرماتے ہيں :

اہل تعلق کے بعد اب کمزور طبقوں اور حاجت مندوں پتیموں پیواؤں غریبوں اور مساکین کے حقوق کا بیان ہے سب سے پہلے اس میں یتیم کی کفالت کی اہمیت کاذکر کیا جاتا ہے۔ یہاں پر ایک سوال ہو سکتا ہے کہ نبی اور غیر نبی درجہ اور تبہ میں برابر نہیں ہو سکتے تو پھر حدیث کا کیا مطلب ہے شار کُ فرماتے ہیں کہ نبی اور غیر نبی کے درجات الگ الگ ہوں گے لیکن نبی کر یم ملتی ہو تھی معیت اور ساتھ حاصل ہوگی جیسے کہ بادشاہ کا ساتھی بادشاہ کے ساتھ ہم مرتبہ تو نہیں ہوتا مگراس کو بادشاہ کی معیت حاصل ہوتی ہے۔ 1

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بابُ فَضُل مَنْ يَعُولُ يَتِيمًا، ص6032

### سليم الله خالُ فرماتے ہيں:

اس باب میں یتیم کی پرورش اور کفالت کی فضیلت کا بیان ہے اور اس کی اہمیت ہے۔ نبی کریم طرق کی آئی کے اشارے سے اس کے نزد کی بتائی ہے یعنی جتنا تھوڑا سافاصلہ ان دوانگیوں کے در میان ہے اسی قدر فاصلہ میرے اور یہیم کی کفالت کرنے والے کے در میان ہوگا۔ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ اس کی تشبیہ کی حکمت یہ لکھتے ہیں کہ نبی کریم طرق کی آئی آئی ہم کی کا اور یہ میں کہ نبی کریم طرق کی کے تھے آپ طرق کی گئے تھے آپ طرق کی کی اس ان کے دینی امور کے لیے کفیل اور معلم بن کر تشریف لائے اور یہ مجی دین ودنیا دونوں سے برگانہ ہوتا ہے۔ 2

مادی ترقی، پیسے کا حصول، دنیاوی جاہ و جلال کے حصول کی دوڑ دھوپ کی وجہ سے اپنامال رفاہی کاموں اور غرباء میں تقسیم نہیں کیا جاتا۔ نبی کریم طرفی آئی ہے وسلم نے بیتیم کی پرورش کرنے والے کی اتنی بڑی فضیلت بیان کر کے یہ بتایا ہے معاشر ہے کے تیموں، بیواؤں اور بے سہاروں کو اپناو گے تو قیامت کے دن آپ کا درجہ اور اور اور معیت نبی کریم طرفی آئی ہے ساتھ ہوگی جو کہ فضیلت اور بزرگی کا اعلی ترین درجہ ہے۔

يتيمول اوربيواول كاخيال ركھنا قومى ذمە دارى:

((عَنْ صَفْوَانَ بْنِ سُلَيْمٍ، يَرْفَعُهُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" السَّاعِي عَلَى الْأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَوْ كَالَّذِي يَصُومُ النَّهَارَ وَيَقُومُ اللَّهْلَ."))3 اللَّيْلَ."))3

#### ترجمه:

'' نبی کریم طرح آیا گیریم طرح نے فرمایا کہ بیواؤں اور مسکینوں کے لیے کوشش کرنے والا اللہ کے راستہ میں جہاد کرنے والے کی طرح ہے بیال شخص کی طرح ہے جودن میں روزے رکھتا ہے اور رات کو عبادت کرتا ہے۔'' سعید احمد پالن بوری فرماتے ہیں:

اس عورت ''ار ملہ ''کو کہا جاتا ہے جس کا شوہر فوت ہو گیا ہوا گروہ نکاح کے قابل ہے تواس کو نکاح کر لینا چاہیے اور اگرا گرا گراہ کرا گراہ نکاح کے قابل نہیں بازیادہ بوڑھی ہے اور اس کی اولاد کی پرورش کوئی نہیں کرتا بلکہ اپنے شوہر کی اولاد کو پالتی ہے تواس صورت میں بیوہ اور اس کا بچے بے سہار اہو جاتے ہیں جو شخص اس کے کام کاج کرے گا اور اس پر خرچ

1 پالن پوریؒ، تحفة القاری، کتاب الادب، بَابُ فَعْلُ مَنْ یَعُولُ یَتِیمًا، جَ 6005/11 5659 من یَعُولُ یَتِیمًا، جَ 374/2 و 5659 مسلیم الله خان، کشف الباری، کتاب الایمان، بَابُ فَعْلُ مَنْ یَعُولُ یَتِیمًا، 6033 و 6033 هجئاری، الجامع الصحیح، کتاب الادب، بَابُ السَّاعی عَلَی الازیمانی من 6033

کرے گاخدامیں لڑنے والے کی طرح ہے اس شخص کی طرح ہے جو دن میں روزہ رکھتا ہو اور رات میں نفل پڑھتا ہو۔مساکین کاکام انجام دینے والے کو مجاہد فی سبیل للّہ کہا گیا ہے اور اس کے ساتھ لاحق قرار دیا گیا ہے یہ الحاق اس کی فضیلت ہے۔ <sup>1</sup>

بیواؤں بچوں مساکین کی مدد نہ کرنے کی بڑی وجہ یہ ہے کہ کون مستحق ہے اور کون نہیں اس کی تمیز ختم ہو گئی ہے،
کیو نکہ مانگنے والوں کی تعداد بہت زیادہ ہو گئی ہے۔ اس طرح کمزور تعلق اور معاشرے کے حالات سے ناوا قفیت بھی
اس کی بڑی وجہ ہے۔ معاشرے ، محلے اور سوسائٹی کے بیواوں اور بچوں کے لئے، اسی طرح بیتیم اور بے سہاروں کے
کام آنا، ایک معاشرے کے اندرر فاہی کام کہلاتے ہیں اور رفاہی کام معاشرے کو متحدر کھتا ہے جس سے معاشرے کے
سارے لوگوں میں اتفاق واتحادر ہتا ہے۔

نيك كام بهترين صدقه:

((عَنْ جابرِ رَضْيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم: كُلُّ مَعْروفِ صَدَقَةٌ))²

ترجمه:

"خابر بن عبداللدرضی الله عنهمانے که نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا "مهر نیک کام صدقہ ہے۔" سلیم الله خال فرماتے ہیں:

ہر بھلائی اور معروف صدقہ ہے معروف کی تعریف ہے ہے کہ معروف کااطلاق اللہ تعالی کی اطاعت اس کی نزدیکی اور لوگوں کے ساتھ اچھائی والے ہر عمل پر ہوتا ہے اسی طرح نثر عاً جو چیزیں مستحب ہیں ان پر معروف کااطلاق ہوتا ہے۔

امام راغب ؓ معروف کی تعریف کرتے ہیں کہ ہر اس فعل کو کہتے ہیں جس کی اچھائی اور عمد گی شریعت اور عقل دونوں سے معلوم ہو۔

ابن بطال نے فرمایا کہ اس حدیث سے وہ لوگ بھی استدلال کرتے ہیں جو کہتے ہیں کہ ترک کر نااور پچھ بھی نہ کر نا ایک عمل ہے۔ متکلمین کامسلک میہ ہے کہ ترک عمل کچھ بھی نہیں ہے عمل کے لیے پچھ کر ناضر وری ہے اور حدیث

<sup>1</sup> يالن يوريّ، تخفة القارى، كتاب الادب، بَابُ السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ 67/11،

اگلی باب کی حدیث کچھ الفاظ کی زیادتی کے ساتھ وار دہوئی ہے اوراس حدیث میں مسکین سے مر ادعام غریب نہیں ہے بلکہ بیوہ کا یتیم بچہ ہے امام تر مذی رحمة الله علیہ نے حدیث پر باب قائم کیا ہے۔

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بَابُ كَلَّ مُعْرُوفٍ صَدَقَةٌ ، ح 6051

کے ظاہر سے بیداستدلال کرکے بعض حضرات نے فرمایا کہ جو آدمی کچھ نہ کرے صرف گناہوں سے اپنے آپ کو بچا کے دکھے بیہ بھی ایک اجر والاعمل ہے۔ <sup>1</sup> مفتی سعید پالن پوری فرماتے ہیں:

ہمسابوں کے حقوق کے بیان کے بعد ایک اور عام باب لائے ہیں کہ ہر نیک کام خیر ات ہے صدقہ جمعنی ثواب ہے اور معروف منکر کی ضد ہے ہر وہ کام جس کی خوبی عقل اور شریعت سے ثابت ہو۔ مثلا قریب کے پڑوسی کو دور کے پڑوسی ہدیہ جھیجے تو یہ بھی نیک کام اور باعث ثواب ہے۔

انسانیت کے لیے کوئی بھی اچھاکام کرنااور معروف کام کرناصد قدہ ہے اور سب کا ثواب ملتار ہتاہے اگر کوئی شخص ساج اور معاشر ماس سے فائد ہا ٹھاتار ہتا ہے تواس شخص کی ساج اور معاشر سے فائد ہا ٹھاتار ہتا ہے تواس شخص کی زندگی میں اور اس کے موت کے بعد میہ کام اس کو نفع اور ثواب پہنچاتار ہتا ہے۔ 2 نبی کریم ملتی آیا تیم نے زفاہی کاموں کو صدقہ قرار دے کررفاہی اور اجتماعی کاموں کی ترغیب دی ہے۔

مومن اتفاق واتحاد سے مضبوط رہتا ہے:

((عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا"، ثُمَّ شَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ.))3

ترجمه:

'' نبی کریم طلخ آیا نیم نے فرمایا کہ ایک مومن دوسرے مومن کے لیے اس طرح ہے جیسے عمارت کہ اس کا ایک حصہ دوسرے حصے کو تھا ہے رہتا ہے (گرنے نہیں دیتا) چھر آپ نے اپنی انگلیوں کو قینچی کی طرح کر لیا۔ مفتی سعید یالن پوری فرماتے ہیں:

خیر خواہ بھی خیر اندیثی تعاون کر نااور ضرور تیں پوری کرنے میں اسلامی برادری مضبوط عمارت کی طرح ہے یہ عمارت مختلف اجزاء کا مجموعہ ہوتی ہے اور وہ باہم ایک دوسرے کے ساتھ کھڑے ہوتے ہیں تومضبوط عمارت وجود میں آتی ہے ہے نبی کریم طرح ہے نبی کریم طرح ہے خور مایامو من مومن کے لئے عمارت کی طرح ہے جس کا بعض حصہ بعض کو مضبوط کرتا اور نبی کریم طرح ہے ہاتھ کی انگلیوں کوایک دوسرے میں پیوست کیا۔ <sup>1</sup>

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، باب كل مغرُوفٍ صَدَقَةٌ، ج390/2، 5675 و 15675 و 5675 و 5675 و 5675 و 5675 و 5675 و 575 و 575 و 575 و حَدَقَةٌ، جَدْ القارى، كتاب الادب، باب كل مغرُوفٍ صَدَقَةٌ، جَدْ القارى، كتاب الادب، باب تَعَاوُنِ الْمُومِنِينَ بَعْضِهِمْ بَعْضًا، ح5056 و 6055 و 575 و 6055 و تعادى، الجامع الصحح، كتاب الادب، باب تَعَاوُنِ الْمُومِنِينَ بَعْضِهِمْ بَعْضًا، ح5056 و 6055 و تعادى، الجامع الصحح، كتاب الادب، باب تَعَاوُنِ الْمُومِنِينَ بَعْضِهِمْ بَعْضًا، ح5056 و 6055 و تعادى، الله عندى الله عندى الله عندى المؤلفة و تعادى الله عندى المختلفة و تعادى الله عندى الله عندى المؤلفة و تعادى الله عندى ال

#### ابن حجرٌ فرماتے ہیں:

جیسے عمارت میں مضبوطی ایک دوسرے سے ہوتی ہے اسی طرح ایماندار کولازم ہیں جو دوسرے ایماندار کا مددگار رہے تاکہ معاشر ہاور مسلمانوں کی جماعت مضبوط رہے ابن بطال نے کہا کہ ایک دوسرے کی مدد کرنا آخرت کے کاموں میں سے ہے اور جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی انگلیوں کو آپس میں ڈالا تواس کا مطلب سے ہے کہ ایک دوسرے کی مدد کرنا کرنا مسلمانوں کی قوت کو مضبوط کرتا ہے اور مسلمانوں کی جماعت کو تقویت پہنچاتا ہے ہے اور الگ الگراستہ اختیار کرنا مسلمانوں کی جماعت کے لئے نقصان کا اور خطرے کا باعث ہے۔ 2

اسلام نے خود پیندی، صرف اپنے اور اپنے اہل عیال پر خرج کرنے کرنے کی حوصلہ شکنی کی ہے۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ مسلمان کے لیے اپنے معاشر ہے اور ارد گرد کے سارے مسلمانوں کا اسی طرح خیال رکھنا چا ہیے جیسے کہ وہ اپنا اور اپنے خاندان کار کھتا ہے۔ نبی کریم طرق کیا ہے ہے ہے اور مقوق بتائے ہیں قریب تھا کہ نبی کریم طرق کیا ہے ہے اور اپنے خاندان کار کھتا ہے۔ نبی کریم طرق کیا ہے ہے اور مقاشرہ بہترین تب ہی بنتا ہے جب پڑوسی کو بھی ور اثت میں حصہ دے دیتے۔ ایک معاشرے کا حسن سے ہے اور معاشرہ بہترین تب ہی بنتا ہے جب معاشرے کے ساتھ جڑے رہیں افر اتفری نہ ہوایک دوسرے کے حقوق کا خیال معاشرے میں رفاہی اور اجتماعی ضرور توں کا خیال رکھا جاتا ہو۔

سائل کے مانگنے کے وقت نبی طبی آیا ہم کاعمل مبارک:

((عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَنَّهُ كَانَ إِذَا أَتَاهُ السَّائِلُ أَوْ صَاحِبُ الْحَاجَةِ قَالَ:" اشْفَعُوا فَلْتُؤْجَرُوا، وَلْيَقْضِ اللَّهُ عَلَى لِسَانِ رَسُولِهِ مَا شَاءَ 3"))

ترجمه

"نبی کریم طلّ آیکی کم علی است کی پاس جب کوئی مانگنے والا یاضر ورت مند آتاتو آپ طلّ آیکی فرماتے کہ لوگو! تم سفارش کروتا کہ تتمہیں بھی تواب ملے اور اللّٰداپنے نبی کی زبان پرجو چاہے گافیصلہ کرائے گا۔"
دو.

سليم الله خال فرماتے ہيں:

سفارش کی دوقتمیں ہیں: اے سفارش حسنہ اور ۲۔ سفارش سئیہ۔ شفاعت کی کئی صور تیں ہیں۔ جائز اور مباح امور میں کسی کے نفع اور فائدے کے لئے سفارش کرنااور نیکی کے کاموں میں سفارش کرنا شفاعت حسنہ ہے اور کسی کو

<sup>1</sup> ياكن يوريٌّ، تحفة القاري، كتاب الادب، بَابُ تَحَاوُنِ الْمُومِنِينَ بَعْضِهِمْ بَعْضًا، 77/11، ح6062

<sup>2</sup>عسقلاني، فتح الباري، كتاب الادب، بابُ تَعَاوُن الْمُومنينَ بَعْضِيمُ بِعُضًا، 573/13 ح6062

<sup>3</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، باب قولِ اللَّهِ تَعَالَى: { مَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيهِ مِنْهَا وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً مَسَنَةً يَكُنْ لَهُ يَقِلُكُ مِنْهَا وَكَالَ اللَّهُ عَلَى كَلِ إِنْيُ إِمُقِعَتًا }:، 57507

نقصان پہنچانے کے لیے سفارش کرنا پاشرعی امور کے خلاف سفارش کرنا شفاعت سکیہ ہے۔

بعض نے کہاہے کہ مسلمانوں کے لیے دعا کر ناشفاعت حسن ہے اور ان کے لئے اور مسلمانوں کے لئے بد دعا کر ناشفاعت سیئہ کہلاتا ہے۔ ذکر کر دہ حدیث میں بھی شفاعت حسنہ کی اہمیت اور اس کی تاکید بیان کی گئی ہے اور نبی کریم طلق آئی آئی نے فرمایا کہ شفاعت حسنہ کروگے تو تواب کے مستحق قرار پاؤگے۔ 1 مفتی سعیدیالن یوری فرماتے ہیں:

اگر کوئی اپنے تعلقات یار سوخ سے کام لے کر کسی غریب کی مدد کرتا ہے تواس کو بھی صدقہ کا ثواب ملے گااور اگر کسی نے تعلقات یار سوخ کو استعال کر کے گناہ گار کی مدد کی یاغریب کے خلاف سفارش کی تواس کواس سفارش سیئہ کا گناہ ملے گا۔

کفل کے دو معنی ہیں اول معنی: حصہ اور مذکورہ آیت میں بھی یہی معنی مراد ہے اور یہ معنی ابوعبیدہ نے بیان کیا ہے۔ دوسری معنی: دوچند، دوگنا، سورۃ الحدید میں یہی معنی مراد ہے۔ ((یَاۤ اَیُّهَا الَّذِیْنَ اٰمَنُوا اتَّقُوا اللّٰهَ وَاٰمِنُوْا بِرَسُوْلِهٖ یُوْتِکُمْ کِفْلَیْنِ مِنْ رَّحْمَتِهٖ)) اور یہ معنی حضرت ابوموسی اشعری رضی الله عنہ نے بیان کیا ہے۔ حدیث میں بھی یہی مراد ہے کہ اگراچھی سفارش کروگے تواجر اور تواب کے مستحق قرار پاؤگے اور اگر بری اور ممنوع سفارش کروگے قرار پائی گے۔ 3

رفاہی اور حکومتی اداروں کی غریب اور مستحق کو حق دلوانے میں ناکامی کی وجہ اپنی پہندیدہ اور اقربا کو نواز نااور نا
انصافی ہے۔ سارے کے سارے رفاہی کام اور اجتماعی کاموں کا ثواب بہت زیادہ ہے اور احادیث میں اس پر تاکید کی گئی
ہے اچھی سفارش اور ایک مستحق بندے کو اس کے حق دلوانے میں اس کی مدد کر نااور ناجائز اور غیر مستحق بندے کو
دوسرے کے حقوق سلب کر نااور اس پر قبضہ جمانے سے روکنا اتنا بہترین عمل ہے اور ایک معاشرے میں امن اور
سکون اور خوشحالی بھی آتی ہے کہ ہر مستحق بندے کو اس کا حق ملے اور غیر مستحق بندے کو ناجائز قبضہ اور دوسروں کے
حقوق غصب کرنے سے روکا جائے۔

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الا يمان، بَابُ قَوْلِ اللهِ لَتَعَالَى: { مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَمَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَيِّنَةً يَكُنْ لَهُ كَالُّ لَكُولُولُ مِنْهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كَلِ يَنْ يُمِعْتًا }:،،399/2، ح 6581

<sup>28:</sup>الحديد

<sup>3</sup> پالن پورِيُّ، خفة القارى، كتابالادب، بَابُ قَوْلِ اللَّيَّتَعَالَى: { مَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِّنَةً يَكُنْ لَهُ عَلَى هُوَلِ اللَّهِ عَلَى كَلَ مَنْ مَا اللَّهُ عَلَى كَلِ ثَنْ وِمُقَدِّعًا }، 79/11، ح6028

# فصل سوم

# غیر مسلموں کے ساتھ حسن معاشر ت سے انحراف کی وجوہات اور حل

ریاست کے نظم و ضبط اور شہر یوں کے بنیادی حقوق کے متعلق اسلام غیر مسلم اقلیت اور مسلم انوں کے در میان عدل وانصاف اور مساوات قائم کرنے کا حکم دیتا ہے۔ اسلامی ریاست میں تمام غیر مسلم اور رعایا کو عقیدہ، فذہب، جان و مال اور عزت اور آبر و کی تحفظ کی ضانت حاصل ہو گی۔ قانون اور اصول کی نظر میں سب کے ساتھ کیسال اور برابر معاملہ کیا جائے گا۔ گرغیر مسلم مسلمانوں کے خلاف معاملہ کیا جائے گا۔ گرغیر مسلم مسلمانوں کے خلاف معاملہ کیا جائے گا۔ بھیشیت انسان کسی کے ساتھ خیر خواہی، مروت، حسن سلوک اور رواداری کی ہدایت کی گئی سے۔

اسلام ہی کی خصوصیت ہے کہ اپنے نہ ماننے والوں کی جتنی رعایت کرتا ہے اور ان کو جو مراعات دیتا ہے دنیاکا کوئی بھی دیناس کی مثال پیش نہیں کر سکتا۔اسلامی معاشرے میں غیر مسلموں کے بہت حقوق ہیں جیسے کہ۔۔۔ غیر مسلم کی بحیثیت انسان مکر میم کرنا

انسان ایک ماں باپ کی اولاد ہے اس حیثیت سے ان میں کوئی فرق نہیں ہے اور انسان کی تکریم کے بارے میں اسلام بار بار ہدایت دیتا ہے کہ اس کے حقوق و فرائض کیا ہیں چونکہ غیر مسلم بھی انسان ہی ہوتا ہے اس وجہ سے اس کی تکریم کرنا بھی ضرور ی ہے۔ جیسا کہ اللہ کاار شادہے:

''اور انسان کو ہم نے عزت دی اور ان کو جنگل اور دریامیں سواری دی اور پاکیزہ رزق دے دیں اور اپنی بہت سی مخلو قات پر فضیات دی۔''1

#### حان مال اور عزت كاتحفظ

اسلامی معاشرے میں رہنے والے تمام شہری برابر حقوق رکھتے ہیں اس میں مسلمان اور غیر مسلم کا کوئی فرق نہیں، لہٰذا گر کوئی مسلمان کسی غیر مسلم کو بغیر وجہ کے قتل کر دے یااس کا مال ناجائز طریقے سے لے لے یااس کی عزت پر حملہ کریں تواس سے قصاص لیاجائے گا۔اور اس کاموں کی سزا بھی دی جائے گی نبی کریم قرآن کریم اور سنت نبوی ملٹے ہیں کھلے الفاظ میں ان کے حقوق بیان ہوئے ہیں۔ جس کاہر مسلے کو انفرادی اور اجتماعی طور پر عمل پیرا

10:الاسرا

ہونے کا پابند بنادیا گیاہے۔اللہ کاار شادہے۔

''اورا گر کسی اوراس کے کسی کو قتل نہ کروجس کا قاتل اللہ نے حرام کیا ہوا جس کا قتل اللہ نے حرام کیا ہولیکن اگر شریعت اسلامی اس کی اجازت دے تو پھر جائز ہے۔''1

جان کے قتل کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے جس نے کسی شخص کو بغیر قصاص کے یاز مین کے ناحق قتل کر دیاتو گویا اس نے معاشر ہے کے تمام لوگوں کو قتل کر ڈالا۔اس آیت میں نفس کا لفظ آیا ہے جو مسلمان اور کافر دونوں کے لئے استعال ہوتا ہے۔ تو کسی انسان کا قتل پوری انسانیت کا قتل ہے اس وجہ سے اسلامی معاشر ہے میں آباد غیر مسلموں کا قتل بھی اس حکم کے تحت آتا ہے۔

اسلامی معاشرے میں غیر مسلم کے حثیت ایک معاہد کی ہوتی ہے جس کی جان مال اور عزت کی حفاظت مسلمانوں کی ذمہ داری ہے اس وجہ سے کسی معاہد کا قتل کسی بھی صورت میں قابل معافی جرم نہیں اور آخرت میں بھی نہیں ہوگی حدیث میں آتا ہے کہ ابوہریر ہ سے دوایت ہے کہ نبی طرف آئی ہے نہ مل آئی ہے کہ نبی ملی آئی ہے کہ اللہ اور اس کے رسول ملی آئی ہی کی بناہ حاصل تھی تواس نے اللہ تعالی کے عہد کو توڑ دیالہذاوہ جنت کی خوشبو نہیں یا سکے گا حالا نکہ اس کی خوشبوستر سال کی مسافت سے آئے گا۔ 2

اسی طرح غیر مسلم شہری کا مال لینا بھی ناجائزہے اسلامی معاشر ہے میں غیر مسلم شہری کی جان کی طرح استعال کی حفاظت بھی مسلمانوں پرلازم اور ضروری ہے درالمخار میں ہے غیر مسلم شہری کی چیز کو تلف کرنے کی صورت میں مسلمان بطور تاوان اس کی قیمت ادا کرے گا اور یہ اللہ تعالی کے حکم کے مقابلے میں بڑی جرت ہوگی کہ ان کے گھروں کو جلاد یاجائے کیونکہ حرام ہونے کے ساتھ ساتھ ایسے عمل سے اسلام کے نام لیواؤں کی بدنامی بھی ہوتی ہے۔اسلام کسی بھی انسان کے مال کی چوری کو حرام قرار دیا اس پر نہایت سخت سزامقرر کی ایک موقع پر نبی طرح الم قواس پر بھی حد جاری کی جاتی۔

اگر میری بیٹی فاطمہ بھی چوری کرتی تواس پر بھی حد جاری کی جاتی۔

غیر مسلم مذہبی رہنماؤں کے قتل سے اجتناب کرنا

مذہب کے بھیجے ہوئے ایکی کو قتل کرنے سے سخت ممانعت آئی ہے اسی طرح ان کے مذہبی رہنماؤں کو قتل کرنا بھی حرام ہے۔ جبیبا کہ منداحمد میں روایت ہے:

(نبی الله و میلی اسکر کوروانه فرماتے تھے توان کو یہ حکم دیاجاتا ہے نہ کرود ھو کانہ دود شمنوں کی بے حرمتی نہ

<sup>1</sup>الانعام: 151

<sup>2 سن</sup>ن ترمذى، كتاب الديات، فين يقتل نفسامعاهدة، رقم 1403

 $^{1}$ کر واوران کے مذہبی رہنماؤں کو قتل نہ کرو۔)

اس سے واضح ہو جاتا ہے کہ عام حالات میں اس وقت خراب ہی ہے اس کے علاوہ دوران جنگ میں بھی کسی قوم کے پادر یوں یاان کے مذہبی رہنماؤں کا قتل جائز نہیں ہے

يكسال مواقع فراہم كرنا

انسان کوزندگی گزارنے کے لئے بہت سارے شعبوں سے واسطہ پڑتا ہے جس کے بغیراس کی زندگی مشکل ہو جاتی ہے جس میں اس کے کھانے پینے کے لئے تنگ ود واور محنت بھی شامل ہیں اس تجارت کا پیشہ ہے زیادہ منافع بخش ہوتا ہے غیر مسلم کوایک اسلامی معاشر ہے میں ویسے ہی مواقع میسر سر ہونگے جیسے ایک مسلمان کے لیے ہونگے بلکہ ان کے ساتھ اشتر اک کے طور پر بھی تجارت کر ناجائز ہے جیسا کہ بخاری کی روایت سے معلوم ہوتا ہے

نبی طرفی آئی ہے خیبر کی زمین یہودیوں کے پاس ہی رہنے دیے تھے جو وہ ان میں کام کریں اور بوئیں اور جو تیں اور انہیں اس کے پیداوار کا آ دھا حصہ ملے گا۔

مذہبی آزادی اسلام کسی بھی انسان کو جبر اً مسلمان بنانے کا حامی نہیں ہے جبیبا کہ ارشاد ہے لا اکراہ فی الدین ہے اس وجہ سے جہاں بھی غیر مسلم رہتا ہو تواس کا بیہ حق ہے کہ وہ پوری آزادی کے ساتھ اپنے مذہب پر عمل کرے اور خلفائے راشدین کے زمانے میں غیر مسلم جب تک معاشرے میں رہتے تھے اپنے عقیدے کے مطابق زندگی بسر کرتے تھے۔

ایک اسلامی ملک میں حسن معاشرت کا تعلق صرف مسلمانوں تک محدود نہیں بلکہ معاشرے کے غیر مسلم اور اقلیت بھی بعینہ اسی سلوک اور حسن معاشرت کے مستحق ہیں جس طرح دوسرے مسلمان مستحق ہیں۔

((عَبْدَ اللَّهِ، يَقُولُ: رَأَى عُمَرُ عَلَى رَجُلٍ حُلَّةً مِنْ إِسْتَبْرَقٍ فَأَتَى بِهَا النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ اشْتَرِ هَذِهِ فَالْبَسْهَا لِوَفْدِ النَّاسِ إِذَا قَدِمُوا عَلَيْكَ، فَقَالَ:" إِنَّمَا يَلْبَسُ الْحَرِيرَ مَنْ لَا خَلَاقَ لَهُ" فَمَضَى مِنْ ذَلِكَ مَا قَدِمُوا عَلَيْكَ، فَقَالَ:" إِنَّمَا يَلْبَسُ الْحَرِيرَ مَنْ لَا خَلَاقَ لَهُ" فَمَضَى مِنْ ذَلِكَ مَا مَضَى، ثُمَّ إِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعَثَ إِلَيْهِ بِحُلَّةٍ فَأَتَى بِهَا النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعَثَ إِلَيْهِ بِحُلَّةٍ فَأَتَى بِهَا النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعَثَ إِلَيْهِ بِحُلَّةٍ فَأَتَى بِهَا النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعَثَ إِلَيْهِ بِحُلَّةٍ فَأَتَى بِهَا النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعَثَ إِلَيْهِ بِحُلَّةٍ فَأَتَى بِهَا النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: بَعَثْتَ إِلَيَّ بِهَذِهِ وَقَدْ قُلْتَ فِي مِثْلِهَا مَا قُلْتَ، قَالَ: "إِنَّمَا لَكَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: بَعَثْتَ إِلَيَّ بِهَذِهِ وَقَدْ قُلْتَ فِي مِثْلِهَا مَا قُلْتَ، قَالَ: "إِنَّمَا لَيْسُ لِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: بَعَثْتَ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: بَعَثْتَ إِلَى بَهِذِهِ وَقَدْ قُلْتَ فِي مِثْلِهَا مَا قُلْتَ، قَالَ:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>منداحد، جلد، 1ص300ح2728

بَعَثْتُ إِلَيْكَ لِتُصِيبَ بِهَا مَالًا" فَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَكْرَهُ الْعَلَمَ فِي الثَّوْبِ لِهَذَا الْحَديثِ))1 الْحَديثِ))1

ترجمه:

"مر خار نے ایک شخص کو استبرق کا جوڑا پہنے ہوئے دیکھا تو نبی کریم طبی ایک خدمت میں اسے لے کر حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ یار سول اللہ! اسے آپ خرید لیں اور وفد جب آپ سے ملا قات کے لیے آئیں تو ان کی ملا قات کے وقت اسے پہن لیا کریں۔ نبی کریم طبی آئی ہم نے فرمایا کہ ریشم تو وہی پہن سکتا ہے جس کا ) آخرت میں (کوئی حصہ نہ ہو خیر اس بات پر ایک مدت گزرگئ پھر ایسا ہوا کہ ایک دن نبی کریم طبی آئی نے نود انہیں ایک جوڑا بھیجا تو وہ اسے لے کر نبی کریم طبی آئی ہم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا آپ نے یہ جوڑا میں جوڑا ہے اور عرض کیا آپ نے یہ جوڑا میں کہ جوڑا ہے بھیجا ہے ، حالا نکہ اس کے بارے میں آپ اس سے پہلے ایساار شاد فرما چکے ہیں؟ نبی کریم طبی آئی آئی میں فرمایا کہ یہ میں نے تمہارے پاس اس لیے بھیجا ہے تا کہ تم اس کے ذریعہ ) تھی کر (مال حاصل کرو۔ چنا نبچہ ابن فرمایا کہ یہ میں نے تمہارے پاس اس لیے بھیجا ہے تا کہ تم اس کے ذریعہ ) تھی کر (مال حاصل کرو۔ چنا نبچہ ابن عربیث کی وجہ سے کپڑے میں ) ریشم کے (بیل بوٹوں کو بھی مگر وہ جانتے تھے۔"

امام بدرالدین العینی قرماتے ہیں:

یہ باب ہے دوسرے ممالک کے وفود سے ملاقات کے لئے اپنے آپ کوخوش لباس بنانے کے بارے میں لیکن فرمایا کہ ملتی ہے دوسرے ممالک کے وفود سے بھی ظاہر ہے، تواس کا جواب یہ دیا گیا کہ کیا حدیث کا مطلب اور مفہوم اس بات پر دلیل ہے کہ اپنے آپ کو دوسرے لوگوں کے لئے خوش لباس بنایا جاسکتا ہے۔ تاہم شارح فرماتے ہیں کی یہ معنی بعید ہے اور اس کا ترجمہ اور مفہوم یہ کلام عمر رضی اللہ عنہ سے صحیح بن سکتا ہے کہ نبی ملتی ہیں گیا ہے کہ وہ وفود کے لئے وہ حسن و جمال اختیار کرتے تھے کیونکہ اس کا مقصد مخالف کے دلوں میں اسلام کی عزت اور عظمت پیدا کرنا تھا۔ <sup>2</sup>

سليم الله خال فرماتے ہيں:

حدیث مبارکہ سے امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کا مقصد ہے ہے کہ باہر سے آنے والے وفود سے ملنے کے لیے اگر معمول سے ہٹ کرزینت اور حسن و جمال اختیار کیا جائے توبیہ جائزاور بہتر ہے۔ علامہ انور شاہ کشمیری رحمہ اللہ علیہ فیض الباری میں لکھتے ہیں کہ زینت اور جمال میں فرق ہے زینت کرنااچھی عادت نہیں لیکن جمال ایک اچھی عادت ہے ، زینت کہ کہتے ہیں اینے آپ کوبہ تکلف خوبصورت اور حسین بناناتا کہ لوگوں میں خوبصورت نظر آئے اور جمال کی معنی ہے کہ

<sup>1</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كتاب الادب، بابُ مَنْ بَحَمَّلَ لِلْوُفُودِ 5108

<sup>2</sup> عيني، عمدة القارى، كتاب الادب، باب من تجمل للوفود، 229/22، تا 603

آدمی بے ڈھنگے پن کوختم کرےاور وہ بے ڈھنگا ہو کرلو گوں میں نہ نکلے ایسانہ ہو کہ اس کامسخرہ بن جائے اور اس کا مذاق اڑا یا جائے۔ تواس کو جمال کہتے ہیں بیراس کے تعریف کی گئی ہے اور بیر مقصود بھی ہے۔ <sup>1</sup>

حدیث ہمیں دو باتوں کادرس دے رہاہے ایک یہ کہ معززین اور بڑے لو گوں سے ملا قات کے لیے یاان کی مجلس میں شمولیت کے لیے خوش لباس اور صاف ستھر اہو کر جانا چاہیے۔

غیر مسلموں اور دوسرے کے وفود کے ساتھ حسن معاشرت کا حکم دیا گیاہے اس حدیث سے معلوم ہوتاہے کہ نبی کر میم طاق این کا انتظام کرتے تھے۔اور ان کر میم طاق این کا انتظام کرتے تھے۔اور ان سے ملاقات کے وقت خوش لباس اور صاف ستھر اہو کر جایا کرتے تھے۔

اساء بنت ابی بکر غیر مسلم والدین کی خدمت واطاعت گزاری کے متعلق فرماتی ہیں:

(( قَالَتْ: " أَتَتْنِي أُمِّي رَاغِبَةً فِي عَهْدِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَسَأَلْتُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: آصِلُهَا؟ قَالَ: نَعَمْ "، ---)) 2

ترجمه:

" میری والدہ نبی کریم طرفی آیم کے زمانہ میں میرے پاس آئیں، وہ اسلام سے منکر تھیں۔ میں نے نبی کریم طرفی آیم سے پوچھا کیا میں اس کے ساتھ صلہ رحمی کر سکتی ہوں؟ نبی کریم طرفی آیم آیم میں نے فرما یا کہ ہاں۔"

مولاناسليم الله خان صاحب فرماتے ہیں:

حدیث شریف میں والدین جو کہ مشرک یاغیر مسلم ہوان کے ساتھ صلہ رحمی کا حکم دیا گیا نبی اکر م طرق کا آلئے نے ایک صحابیہ کو اپنے مشرک والدین کے ساتھ حسن سلوک اور صلہ رحمی کا حکم دیا ہے۔ والدین اگر مسلم نا بھی ہو تو شریعت کی روسے والدین کے نافر مانی اور بدسلوکی کی قطعاً جازت نہیں۔

آتتني راغبة في عهد النبي مين دوروايتين بين:

ا-"راغبة" باءك ساته اى راغبة في الاسلام يعنى ميرى والده اسلام مين ولچيسى ليتى بوى-

۲-"راغمة"ميم كے ساتھ ہے اى كارهة للاسلام يعنى اسلام كونا بيند كررہى تھى۔3

<sup>1</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، باب من تحمل للوفود، 484/2، 57312

<sup>2</sup> بخارى، الجامع الصحيح، كما بالادب، باب صلة الْمَرْأَةِ أُمَّهَا وَلَمَّا زَوْحٌ، ح 6005

<sup>3</sup> سليم الله خان، كشف البارى، كتاب الايمان، تابُ صِلَةِ الْمَرْأَةِ أُمَّهَا وَلَمَّا زَوْجٌ، 243/2، 5634

### حضرت سعيداحمه پالن پور کُ فرماتے ہيں:

ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کی اس قدر تاکید کی گی کہ اگرچہ والدین مشرک ہوتب بھی دنیاوی کاموں میں ان کی اطاعت ضروری ہے جیسے کے اساء بنت بکر شواپنی والدہ کے ساتھ باوجود غیر مسلم ہونے کے حسن سلوک کا حکم دیا گیا اللہ تعالی نے بھی جب تک والدین شرک کی دعوت نہ دے بھی اپنے والدین کی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے چاہے وہ دین میں مخالف ہی کیوں نہ ہو۔ 1

غیر مسلم والدین کے حقوق کے خیال میں کمی کی ایک بڑی وجہ ان کاغیر دین ہونااور غیر مسلم ہونا ہے۔ لیکن اس عذر کی بھی نفی کر دی گئی۔اس سے ہمیں سبق ماتا ہے کہ والدین کے ساتھ بداخلاقی اور بدسلو کی کسی بھی صورت میں قابل قبول نہیں ہے۔اگرچہ وہ غیر مسلم ہی کیوں نہ ہوں۔

1 بالن يوركُ، تحفة القارى، كتاب الادب، بابُ صِلَةِ الْمَرْأَةِ أُمَّهَا وَلَهَا زَوْجٌ، 53/11، 5979

152

#### خلاصه (summary)

پہلے باب میں معاشر ہے کے معنی اور مفہوم کے بعد مسلم اور غیر مسلم مفکرین کی نظر میں معاشرہ کی تعریف اور اس کا تجزید پیش کیا ہے۔ اس کے بعد حسن معاشر ت کے دائرہ کار کا جائزہ لیا گیا ہے کہ اس کا دائرہ کار معاشر ہے میں موجود تمام افراد اور تمام جبتوں تک کس طرح پھیا ہوا ہے۔ مختلف جہات جیسے ساجی اور معاشر تی دائرہ کار انتظامی معاملت میں حسن معاشر ت کا دائرہ کار اور بین الا توامی سطح پر حسن معاشر ت کا دائرہ کار جیسی اہم موضوعات کا تفصیل معاشر سے ذکر کیا گیا ہے۔ ب ب کے آخر میں میں حسن معاشر ت کے چند شبت اثرات اور خوبیوں کا ذکر کیا ہے کہ جب معاشر ہے کے افرادا یک دوسرے کے حقوق کا خیال رکھیں اور بہترین معاشر سے اپنانے کی کو شش کرے تے تواللہ اور رسول مشائیلینم کی اطاعت، قیام امن، احسان دمد دار کی، جذبہ خد مت جیسے بہترین صفات کا حال معاشرہ بین جاتا ہے۔ دوسرے باب کی ابتداء میں بچوں کا در ان لوگوں کے ساتھ جو بھارے ماتحت بیں، حسن معاشر سے اور بہترین رویے کے بارے میں نبی کریم مشائیلینم کی کئی احادیث بیں۔ اس باب میں ان احادیث کو بھی کیا گیا ہے جو صحیحین کے کتاب الادب میں نبی کریم مشخفت اور محبت کے متعلق میں اس بات کو بھی کیا گیا ہے جو صحیحین کے کتاب الادب میں نبی کریم مشخفت اور محبت کے متعلق عبیں۔ اس باب میں ان احادیث کی ہیں ہے بو صحیحین کے کتاب الادب میں نبی کریم مشخفت اور محبت کے متعلق عادیث بیں۔ اس جاب میں ان احادیث کی روشنی میں ہے بیات ذکر ہے کہ جب اللہ تعالی نے ان کو ہمارانا تحت بناد یا ہے تو ہمیں ان کے ساتھ احدیث کی روشنی میں اس بات کو ذکر کیا گیا ہے کہ کہاں کہاں پر والدین کے ساتھ محبت اور ان کے ادب میں کو تائی بے در بی جارت کی روشنی میں اس بات کو ذکر کیا گیا ہے کہ کہاں کہاں پر والدین کے ساتھ محبت اور ان کے ادب میں کو تائی ہیں۔ برتو کو روشنی میں اس بات کو ذکر کیا گیا ہے کہ کہاں کہاں پر والدین کے ساتھ محبت اور ان کے ادب میں کو تائی ہے۔ برتی جارت کے درب می کی کئی تا کیدے۔

تیسرے باب میں اس بات کی وضاحت کی گئے ہے ہے کہ حسن معاشرت اور اللہ تعالی کے اور اس کے رسول طلق آئیل کے ساتھ تعلق آپس میں لازم اور ملزوم ہیں۔احادیث کی روشنی میں اس بات کی وضاحت کی گئی ہے کہ ایک انسان ایک معاشرے میں بہترین کر دار ادائهی نہیں کر سکتا جب تک کہ اس کا اللہ اور رسول طلق آئیل سے مضبوط تعلق نہ ہو۔اسی طرح نہ اس بات کا ذکر ہے کہ حسن معاشرت کی وجہ سے انسان کون کون سے اوصاف حمیدہ کا حامل ہو جاتا ہے۔

حسن معاشرت سے نرمی، سخاوت، شجاعت، پر دہ پوشی، تکلیف پر صبر، دینی امور کا خیال، حقوق العباد کا خیال، مہمان نوازی بڑوں کی عزت و تکریم، بیار پرسی جیسی بہترین صفات پیدا ہوتی ہیں اور اخلاق رذیلہ جیسے قطع رحمی، حقیر جاننا، فسق وفجور، غصہ، حسد، بدگمانی، ترک تعلق، جھوٹ، تہمت جیسے اخلاقی رذا کل سے انسان پچ جاتا ہے۔ آخری باب کی ابتدائی احادیث میں صلہ رحمی کی اہمیت اور اس کی افادیت کا ذکر ہے، چونکہ صلہ رحمی حسن معاشرت کا بنیادی اور اہم رکن ہے اس کے بغیر ایک معاشرے میں حسن معاشرت کی بیمیل ناممکن ہے۔ اور اس کی وجہ سے ایک معاشرہ متوازن حیثیت میں رہتا ہے۔ احادیث کی روشنی میں اس بات کی وضاحت کی گئی ہے کہ نبی کر یم طلح ایک معاشرہ متوازن حیثیت میں رہتا ہے۔ احادیث کی روشنی میں اس بات کی وضاحت کی گئی ہے کہ نبی کر یم طلح ایک معاشرہ نبید رشتہ داروں اور عزیز وا قار ب کا کتنا خیال رکھا اسی طرح ان کے خیال رکھنے اور ان کے ساتھ صلہ رحمی کرنے کا حکم بھی دیا۔

نبی کریم طبی آیتی سے منقول احادیث میں چونکہ رفاہ عامہ کا ذکر ہے اور اس کی اہمیت وافادیت ہے اور اس کا حسن معاشر سے سے براہ راست تعلق ہے تواس لیے اس باب میں رفاہ عامہ کے متعلق ایک الگ فصل بنایا گیا ہے۔ حدیث اور شریعت کی روشنی میں اس بات کی وضاحت کی گئی ہے کہ بیتیم اور بے سہار الوگوں کے لئے رفاہ عامہ کے مراکز گھرکی حیثیت رکھتے ہیں۔

### (Conclusion) نتائج مقاله

### حسن معاشرت سے انحراف کے پہلو

- والدین اور بزرگوں کا حتر ام، ان کا خیال اور ان کی صحبت ایک اسلامی معاشرے کی خصوصیات اور شعار ، جبکہ ان کی بے قدری، بے ادبی اور ان سے دوری بہت سی معاشر تی برائیوں کو جنم دیتی ہے۔
- ما تحتوں کے ساتھ ظالمانہ رویہ اور غیر منصفانہ سلوک ہماری تنزلی کا سبب اور ترقی کی راہ میں رکاوٹ پر
  - قطع رحمی، وعدہ خلافی اور حجھوٹ جیسے رذا کل ایک معاشرے کابگاڑ ہیں۔

### حسن معاشرت سے انحراف کے وجوہات

- والدين كابچول كى تربيت كيليخ وقت نه دينا
- مادیت پرستی کامعاشرے میں عمومی غلبہ معاشرے کی روح کومتاثر کر رہی ہے۔
  - دینی تعلیمات سے لاعلمی حسن معاشرت سے انحراف کی بڑی وجہ ہے۔
- فکر معاش نے انسان کواییخ عزیز وا قارب اور پڑ وسیوں سے کوسوں دور کر دیاہے۔

### تدارک کی صور تیں

- کسی بھی معاشرے میں حسن معاشرت کے دیر پاقیام کے لئے لوگوں کے اندر دوسروں کے ساتھ ہمدر دی کا حذبہ اور عدل کا قیام بنیاد کی حیثیت رکھتے ہیں۔
- معاشرے میں اچھے کر دار اور بہترین خصوصیات کا حامل فر دبننے کے لئے نبی کریم طلّی آیاتی کی سیرت کا اتباع اور خشیت المی کا پنانالاز می ہے۔
- بیت المال کے ادارے کو صحیح معنوں میں کار آمد بنانے سے معاشرے میں رفاہی کا موں کو آسان بنایا جاسکتا ہے۔
- مختلف مذاہب کے ماننے والے لوگوں کے ساتھ تعلق ان کے حقوق کا خیال اور ان کے ساتھ ہم آہنگی استوار رکھنا حسن معاشرت ہے۔

#### سفارشات (Recommendations and Suggestions)

## محققين كيلئ

- صحیحین کی شروحات کی روشنی میں حسن معاشرت سے انحراف کے موضوع تحقیق کی ضرورت سے -
  - كتب السنة كے كتاب الآداب كى روشنى ميں حسن معاشرت سے انحراف تحقیق طلب ہے۔
- حسن معاشرت کی ترویج کیلئے مختلف جدید ذرائع بروئے کارلانے کے حوالے سے کام کیا جاسکتا ہے۔

## حکومتی ادار وں کیلئے

- معاشرتی مسائل کے کماحقہ حل کے لئے منتظمین اور عوام کے در میان رابطہ کے اہتمام لازمی ہے۔
- ملکی رفاہی اداروں کا انتظام اور بندوبست حکومتی سطح پر ہوناچا ہے تاکہ اس کا فائدہ کجی سطح کی غریب عوام تک بآسانی پہنچے سکے۔

## والدين كيلئ

- معاشرت كوبهتر بنانے اور بچوں كى تربيت كے ليے ماؤں كى آگابى كا اہتمام كيا جاناچا ہے۔
- بچوں کی تربیت اور عصر حاضر کی معاشر تی خرابیوں کا سد باب کے لئے والدین کو سیرت النبی ملٹی ایکٹی م سے مختلف واقعات اور قصص کو بیان کرنے کا اہتمام کرنا چاہئے۔

### اساتذه كيلئ

- اخلاقی اقدار کی ترویج اور تربیت کی عملی صورتیں بچوں کے تعلیمی و تربیتی نصاب میں شامل کیا جانا چاہئے۔
- بڑوں کے احترام سے متعلق مشرقی اقدار اور سیرت النبی طبّی آیا کم مختلف ذرائع (مساجد، سکول، ڈرامے) سے بیش کیے جانے کا اہتمام کیا جانا چاہئے۔

## عوام كيلئے

- لوگوں میں اس بات کا شعور اور آگاہی پیدا کرناچاہیے کہ مختلف عقیدے اور مذاہب کے لوگوں کے ساتھ حسن معاشر ت اور ان کے حقوق کا خیال ہمار افر ض اور ہماری مذہب کی تعلیم ہے۔
- لوگوں میں اس بات کا شعور اور آگاہی پیدا کرناچا ہیئے کہ مختلف عقیدے اور مذاہب کے لوگوں کے ساتھ حسن معاشرت اور ان کے حقوق کا خیال ہمار افر ض اور ہماری مذہب کی تعلیم ہے۔
- مسلم اور غیر مسلم ممالک کے سربراہان کے ساتھ تعلقات کی بنیاد نبی کریم طرفی ایکٹی اور صحابہ کی تعلیمات ہونی چاہئیں۔

## فهرست آيات

| صفحه نمبر | آیت نمبر | سورة     | آيت                                                                                       | نمبر شار |
|-----------|----------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 17        | 188      | البقره   | ' وَلَا تَا كُلُوا اَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِمَآ اِلَى           | .1       |
|           |          | ŕ        | الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوْا فَرِيْقًا مِّنْ اَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَاَنْتُمْ       |          |
|           |          |          | تَعْلَمُوْنَ                                                                              |          |
| 4         | 180      | البقره   | كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ                                       | .2       |
| 30        | 21       | البقره   | يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن              | .3       |
|           |          |          | قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ                                                         |          |
| 2         | 1        | النساء   | يَاأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ          | .4       |
|           |          |          | وَحَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَ               |          |
| 13        | 36       | النساء   | وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا وَّبِذِى الْقُرْبِيٰ وَالْيَتْمٰي وَالْمَسْكِيْنِ           | .5       |
|           |          |          | وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبِيٰ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجُنْبِ                  |          |
| 16        | 58       | النساء   | إِنَّ اللَّهَ يَاْمُرِّكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ۚ وَإِذَا        | .6       |
|           |          |          | حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ اَنْ تَحْكُمُوْا بِالْعَدْلِ ، إِنَّ اللَّهَ نِعِمَّا          |          |
|           |          |          | يَعِظُكُمْ بِهُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ سَمِيْعًا بَصِيْرًا                                   |          |
| 31        | 19       | آل عمران |                                                                                           | .7       |
|           |          |          | الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ                  |          |
| 34        | 11       | آل عمران | كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ                                               | .8       |
| 13        | 21       | الرعد    | وَالَّذِيْنَ يَصِلُوْنَ مَا آمَرَ اللَّهُ بِهَ آنْ يُّوْصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ       | .9       |
|           |          |          | وَيَخَافُوْنَ سُوْءَ الْحِسَابِ                                                           |          |
| 31        | 33       | الاسراء  | ''وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحُقِّ                    | 10       |
| 13        | 171      | الاسرا   | وَقَضٰى رَبُّكَ اَلَّا تَعْبُدُوۤا اِلَّا اِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا ۦ اِمَّا | 11       |
|           |          |          | يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ اَحَدُهُمَاۤ اَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُلْ لَّهُمَا         |          |
|           |          |          | أُفِّ وَّلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَّهُمَا قَوْلًا كَرِيْمًا                              |          |
| 36        | 70       | الاسرا   | وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ  | 12       |
|           |          |          | مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِمَّنْ حَلَقْنَا تَفْضِيلًا           |          |

| 13  | 15 | لقمان    | وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا           | 13 |
|-----|----|----------|--------------------------------------------------------------------------------------|----|
|     |    |          | تُطِعْهُمَا مِوْصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا                               |    |
| 40  | 96 | مر يم    | إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمٰنُ    | 14 |
|     |    |          | ۇگا                                                                                  |    |
| 2   | 13 | الحجرات  | يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ     | 15 |
|     |    |          | شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا                                                   |    |
| 147 | 28 | الحديد   | يَا ٱللَّهِ الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَامِنُوْا بِرَسُوْلِه مِ يُؤْتِكُمْ | 16 |
|     |    |          | كِفْلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِه                                                           |    |
| 23  | 8  | الممتحنه | لاينه ٰكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين، ولم                                    | 17 |
|     |    |          | يخرجوكم من دياركم. أن تبروهم وتقسطوا اليهم                                           |    |
| 34  | 8  | الانسان  | وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرً              | 18 |
| 28  | 56 | الذاريات | وَمَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ                              | 19 |

#### فهرست احاديث

| صفحه نمبر | كتابكانام          | <i>בר</i> הָיב                                                                                | نمبر شار |
|-----------|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 137       | صحیح البخاری       | إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْخَلْقَ حَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْ خَلْقِهِ قَالَتْ: الرَّحِمُ           | .1       |
| 62        | صیح<br>میخ البخاری | إِنَّا قَافِلُونَ غَدًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ"،                                                  | .2       |
| 143       | صیح<br>میخ البخاری | السَّاعِي عَلَى الْأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ                       | .3       |
| 21        | صحيح مسلم          | :مَن يُحَرَم الرفق يُحَرَم الخير كله                                                          | .4       |
| 62        | صحیح البخاری       | أَتَى رَجُلُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: هَلَكْتُ وَقَعْتُ          | .5       |
|           |                    | عَلَى أَهْلِي فِي رَمَضَانَ                                                                   |          |
| 68        | صحيح البخارى       | أَتَى رَجُلُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: إِنِّي لَأَتَأَحَّرُ عَنْ | .6       |
|           |                    | صَلَاةِ الْغَدَاةِ                                                                            |          |
| 79        | صحيح البخاري       | أَخْبِرُونِي بِشَجَرَةٍ مَثَلُهَا مَثَلُ الْمُسْلِمِ تُؤْتِي أُكُلَهَا                        | .7       |
| 88        | صحيح البخاري       | اسْتَبَّ رَجُلَانِ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَغَضِبَ               | .8       |
|           |                    | أَحَدُهُمَا فَاشْتَدَّ غَضَبُهُ                                                               |          |
| 95        | صحيح البخاري       | أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ الْجُنَّةِ، كُلُّ ضَعِيفٍ مُتَضَاعِفٍ لَوْ أَقْسَمَ               | .9       |
|           |                    | عَلَى اللَّهِ لَأَبَرَّهُ، أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ، كُلُّ عُتُلٍّ جَوَّاظٍ       |          |
|           |                    | مُسْتَكْبِرٍ                                                                                  |          |
| 17        | صحيح البخارى       | ألا كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته فالإمام الذي على                                            | .10      |
|           |                    | الناس راع                                                                                     |          |
| 49        | صحيح البخارى       | أَنَّ أَعْرَابِيًّا بَالَ فِي الْمَسْجِدِ، فَقَامُوا إِلَيْهِ،                                | .11      |
| 19        | صحيح مسلم          | ان الله رفيق يحب الرفق                                                                        | .12      |
| 21        | البيهقى            | أن جماعة من رعيته اشتكو من عماله فأمرهم أن يوافوه                                             | .13      |
| 105       | صیح<br>میخ البخاری | أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَوْصِنِي، قَالَ:" لَا     | .14      |
|           |                    | تَغْضُبْ "                                                                                    |          |
| 27        | مندامام احمد       | أن يهوديا دعا النبي صلى الله عليه وآله وسلم إلى خبز                                           | .15      |
|           |                    | شعير وإهالة سنخة فأجابه                                                                       |          |
| 29        | صيح البخارى        | أَنَّ يَهُودِيَّةً أَتَتِ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِشَاةٍ مَسْمُومَةٍ    | .16      |

| 56  | صحيح البخاري    | أَنَّ عَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَتْ: لَمْ أَعْقِلْ         | .17 |
|-----|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 30  | ن ۱۰۰واری       | أَبُوَيَّ إِلَّا وَهُمَا يَدِينَانِ الدِّينَ،                                                       |     |
| 140 | صیح<br>البخار ی | أَنَا وَكَافِلُ الْيَتِيمِ فِي الْجُنَّةِ هَكَذَا                                                   | .18 |
|     |                 | أَنَّهُ اسْتَأْذَنَ عَلَى النَّبِيّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجُلٌ، فَقَالَ:"             | .19 |
| 72  | صحيح البخارى    | الله السادل على البيِّي صلى الله عليهِ وسلم رجل، فقال. النَّذَنُوا لَهُ، فَبِئْسَ ابْنُ الْعَشِيرةِ | .17 |
|     | صح .            |                                                                                                     | 20  |
| 94  | صحيح البخارى    | إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحُدِيثِ، وَلَا تَحَسَّسُوا وَلَا                 | 20  |
|     |                 | جَّکسَّسُوا<br>- جَکسَّسُوا                                                                         |     |
| 66  | صحيح البخارى    | بَيْنَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصَلِّي رَأًى فِي قِبْلَةِ الْمَسْجِدِ        | .21 |
|     |                 | خُغَامَةً                                                                                           |     |
| 132 | صيح البخارى     | تَعْبُدُ اللَّهَ لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتُقِي                                                 | .22 |
| 24  | صحيح البخاري    | تمادوا فإن الهدية تذهب وحر الصدر، ولا تحقرن جارة                                                    | .23 |
|     |                 | لجارتما، ولو شق فرسن شاة                                                                            |     |
| 67  | صحیح البخاری    | الحْيَاءُ لَا يَأْتِي إِلَّا بِخَيْرٍ                                                               | .24 |
| 87  | صحیح البخاری    | حَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِيُحْبِرَ النَّاسَ بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ فَتَلَاحَى رَجُلَانِ              | .25 |
|     |                 | مِنَ الْمُسْلِمِينَ،                                                                                |     |
| 65  | صحیح البخاری    | دَحَلَ عَلَيَّ النَّبِيُّ عَلِي اللَّهِ وَفِي الْبَيْتِ قِرَامٌ فِيهِ صُورٌ فَتَلَوَّنَ وَجْهُهُ    | .26 |
| 25  | صحيح البخاري    | راى عمرحلة على رجل تباع، فقال للنبي الله ابتع هذه                                                   | .27 |
| 136 | صحيح البخاري    | الرَّحِمُ شِجْنَةٌ فَمَنْ وَصَلَهَا وَصَلْتُهُ وَمَنْ قَطَعَهَا قَطَعْتُهُ                          | .28 |
|     | صحیح البخاری    | سِباب الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ                                                        | .29 |
| 79  | صحيح البخاري    | عَطَسَ رَجُلَانِ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَشَمَّتَ                     | .30 |
|     |                 | أَحَدَهُمَا وَلَمْ يُشَمِّتِ الْآخَرَ فَقِيلَ لَهُ، فَقَالَ:" هَذَا حَمِدَ                          |     |
| 71  | صحیح البخار ی   | عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ:"كُنْتُ أَلْعَبُ بِالْبَنَاتِ                        | .31 |
|     |                 | عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                                                 |     |
| 73  | صحیح البخاری    | فَإِذَا تَثَاوُّبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَرُدَّهُ مَا اسْتَطَاعَ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا                | .32 |
|     |                 | تَثَاءَبَ ضَحِكَ مِنْهُ الشَّيْطَانُ                                                                |     |
| 58  | صحیح البخاری    | فَأَذِنَ لَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَدَحَلَ، وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ    | .33 |
|     |                 | عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَضْحَكُ، فَقَالَ: أَضْحَكَ اللَّهُ سِنَّكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ                  |     |

|     |                     | \$ 0£ £                                                                                       |     |
|-----|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | صر                  | بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي                                                                       | 2.4 |
| 56  | صحيح البخاري        | فَطَفِقَ خَالِدٌ يُنَادِي أَبَا بَكْرٍ، يَا أَبَا بَكْرٍ أَلَا تَزْجُرُ هَذِهِ عَمَّا         | .34 |
|     |                     | بَحْهَرُ بِهِ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟                       |     |
| 63  | صحيح البخاري        | قَالَ عَبْدُ اللَّهِ قَسَم النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قِسْمَةً كَبَعْضِ     | .35 |
|     |                     | مَا كَانَ يَقْسِمُ،                                                                           |     |
| 55  | صحيح البخاري        | كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَحْسَنَ النَّاسِ وَأَجْوَدَ النَّاسِ      | .36 |
|     |                     | وَأَشْجَعَ النَّاسِ                                                                           |     |
| 26  | صیح<br>میخ البخاری  | كان رسول الله يقبل الهدية ويثيب عليها                                                         | .37 |
| 43  | صحیح البخار ی       | كَانَ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ               | .38 |
| 56  | صیح البخار ی        | كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إِلَّا الْمُجَاهِرِينَ، وَإِنَّ مِنَ الْمُجَاهَرَةِ أَنْ يَعْمَلَ     | .39 |
|     |                     | الرَّجُلُ بِاللَّيْلِ عَمَلًا                                                                 |     |
| 64  | صحيح البخاري        | كُنْتُ أَمْشِي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَيْهِ بُرْدٌ       | .40 |
|     |                     | خَوْرَانِيٌّ غَلِيظُ الْحَاشِيَةِ،                                                            |     |
| 38  | صحيح البخاري        | لَا يَجِدُ أَحَدٌ حَلَاوَةَ الْإِيمَانِ حَتَّى يُحِبَّ الْمَرْءَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَّهِ | .41 |
| 82  | صحيح البخارى        | لَا يَدْخُلُ الْجُنَّةَ قَاطِعٌ                                                               | .42 |
| 85  | صحیح البخار ی       | لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلَا لَعَّانًا وَلَا  | .43 |
|     |                     | سَبابا، كَانَ يَقُولُ عِنْدَ الْمَعْتَبَةِ:                                                   |     |
| 85  | صیح<br>میخ البخار ی | لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلَا لَعَّانًا وَلَا  | .44 |
|     |                     | سَبابا، كَانَ يَقُولُ عِنْدَ الْمَعْتَبَةِ:"                                                  |     |
| 78  | صحيح البخاري        | لَمَّا قَدِمَ وَفْدُ عَبْدِ الْقَيْسِ عَلَى النَّهِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ      | .45 |
|     |                     | قَالَ:" مَرْحَبًا بِالْوَفْدِ الَّذِينَ جَاءُوا غَيْرٌ خَزَايَا                               |     |
| 138 | صیح<br>بخاری        | لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافِئِ، وَلَكِنِ الْوَاصِلُ الَّذِي إِذَا قُطِعَتْ                  | .46 |
|     |                     | رَجِمُهُ وَصَلَهَ                                                                             |     |
| 70  | صیح البخار ی        | مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ أَمْرَيْنِ قَطُّ إِلَّا  | .47 |
|     |                     | أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا                                                  |     |
| 62  | صيح البخاري         | مَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُسْتَجْمِعًا قَطُّ ضَاحِكًا        | .48 |
|     |                     |                                                                                               |     |
|     |                     |                                                                                               |     |

|     | 1 .           | ي في الله الله الله الله الله الله الله الل                                                   | 40  |
|-----|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 29  | مسلم          | مَثَالُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ،                      | .49 |
| 68  | صحيح البخاري  | مَرّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى رَجُلٍ وَهُوَ يُعَاتِبُ أَحَاهُ       | .50 |
|     |               | في الحُيّاءِ                                                                                  |     |
| 88  | صحيح البخاري  | مرَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى قَبْرَيْنِ فَقَالَ:" إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ وَمَا             | .51 |
|     |               | يُعَذَّبانِ فِي كَبِيرٍ                                                                       |     |
| 42  | مسلم          | الْمَرْةُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ                                                                   | .52 |
| 144 | صحيح البخاري  | الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا"، ثُمُّ شَبَّكَ بَيْنَ       | .53 |
|     |               | أَصَابِع                                                                                      |     |
| 83  | صحیح البخاری  | نَّهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَضْحَكَ الرَّجُلُ مِمَّا يَخْرُجُ   | .54 |
|     |               | مِنَ الْأَنْفُسِ                                                                              |     |
| 137 | صحيح البخاري  | وَلَكِنْ هَٰهُمْ رَحِمٌ أَبُلُّهَا بِبَلَاهَا"، يَعْنِي أَصِلُهَا بِصِلَتِهَا.                | .55 |
| 55  | صحيح البخاري  | يَدْنُو أَحَدُكُمْ مِنْ رَبِّهِ حَتَّى يَضَعَ كَنَفَهُ عَلَيْهِ، فَيَقُولُ:"                  | .56 |
|     |               | عَمِلْتَ كَذَا وَكَذَا"،                                                                      |     |
| 69  | صيح البخاري   | يَسِّرَا وَلَا تُعَسِّرًا، وَبَشِّرًا وَلَا تُنَفِّرَا                                        | .57 |
| 75  | صحیح ابنجار ی | إِنْ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ لَيُحَالِطُنَا حَتَّى يَقُولَ لِأَخٍ لِي صَغِيرٍ: يَا أَبَا           | .58 |
|     |               | عُمَيْرٍ مَا فَعَلَ النُّغَيْرُ                                                               |     |
| 75  | صحيح البخاري  | كُنْتُ ٱلْعَبُ بِالْبَنَاتِ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَانَ       | .59 |
|     |               | لِي صَوَاحِبُ يَلْعَبْنَ مَعِي،                                                               |     |
| 76  | صحيح البخاري  | أَنَّهُ اسْتَأْذَنَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجُلٌ، فَقَالَ:"      | .60 |
|     | -             | النَّذَنُوا لَهُ، فَبِئْسَ ابْنُ الْعَشِيرَةِ                                                 |     |
| 77  | صحيح البخاري  | فَزَارَ سَلْمَانُ أَبَا الدَّرْدَاءِ فَرَأَى أُمَّ الدَّرْدَاءِ مُتَبَدِّلَةً، فَقَالَ لَهَا: | .61 |
|     |               | مَا شَأْنُكِ؟                                                                                 |     |
| 79  | صیح البخار ی  | أَخْبِرُونِي بِشَجَرَةٍ مَثَلُهَا مَثَلُ الْمُسْلِمِ تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ            | .62 |
|     |               | بِإِذْنِ رَبِّمَا وَلَا تَحُتُّ وَرَقَهَا،                                                    |     |
| 79  | صحيح البخاري  | لَمَّا قَدِمَ وَفْدُ عَبْدِ الْقَيْسِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ      | .63 |
|     | -             | قَالَ:" مَرْحَبًا بِالْوَفْدِ الَّذِينَ جَاءُوا غَيْرُ خَزَايَا وَلَا نَدَامَى                |     |
| 81  | صحيح البخاري  | عَطَسَ رَجُلَانِ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَشَمَّتَ               | .64 |
|     | . •           |                                                                                               |     |

|    |              | أَحَدَهُمَا وَلَمْ يُشَمِّتِ الْآخَرَ                                                             |     |
|----|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 82 | صحيح البخاري | أَمَرَنَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِسَبْعٍ وَنَهَانَا عَنْ سَبْعٍ: أَمَرَنَا | .65 |
|    |              | بِعِيَادَةِ الْمَرِيضِ                                                                            |     |
| 83 | صحيح البخاري | فَإِذَا تَثَاؤَبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَرُدَّهُ مَا اسْتَطَاع                                          | .66 |
| 84 | صحيح البخاري | لَا يَدْحُلُ الْجُنَّةَ قَاطِعٌ                                                                   | .67 |
| 85 | صحيح البخاري | نَهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَضْحَكَ الرَّجُلُ مِمَّا يَخْرُجُ        | .68 |
|    |              | مِنَ الْأَنْفُسِ                                                                                  |     |
| 86 | صحیح البخاری | سِباب الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ                                                      | .69 |
| 87 | صحيح البخاري | لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلَا لَعَّانًا وَلَا      | .70 |
|    |              | سَبابا، كَانَ يَقُولُ عِنْدَ الْمَعْتَبَةِ:" مَا لَهُ تَرِبَ جَبِينُهُ                            |     |
| 88 | صحيح البخاري | اسْتَبَّ رَجُلَانِ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَعَضِبَ                   | .71 |
|    |              | أَحَدُهُمَا فَاشْتَدَّ غَضَبُهُ                                                                   |     |
| 90 | صحيح البخارى | مَرَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى قَبْرِيْنِ فَقَالَ:" إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ وَمَا                | .72 |
|    |              | يُعَذَّبانِ فِي كَبِيرٍ، أَمَّا هَذَا                                                             |     |
| 90 | صحيح البخارى | إِنَّ رَجُلًا يَرْفَعُ الْحَدِيثَ إِلَى عُثْمَانَ، فَقَالَ لَهُ حُذَيْفَةُ سَمِعْتُ               | .73 |
|    |              | النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:" لَا يَدْخُلُ الْجُنَّةَ قَتَّات            | 7.4 |
| 92 |              | مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ وَالْجَهْلَ، فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ           | .74 |
|    | صحيح البخارى | أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ                                                                 |     |
| 94 | صحيح البخاري | جَحِدُ مِنْ شَرِّ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ اللَّهِ ذَا الْوَجْهَيْنِ، الَّذِي          | .75 |
|    |              | يَأْتِي هَؤُلَاءِ بِوَجْهٍ وَهَؤُلَاءِ بِوَجْهٍ                                                   |     |
| 94 | صحيح البخارى | سَمِعَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجُلًا يُثْنِي عَلَى رَجُلٍ وَيُطْرِيهِ      | .76 |
|    |              | فِي الْمِدْحَةِ، فَقَالَ: " أَهْلَكْتُمْ أَوْ فَطَعْتُمْ ظَهْرَ الرَّجُلِا                        | 77  |
| 96 |              | إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ، وَلَا تَحَسَّمُوا وَلَا               | .77 |
|    | صحيح البخارى | بَحَسَّسُوا وَلَا تَحَاسَدُوا وَلَا تَدَابَرُوا وَلَا تَبَاغَضُوا وَكُونُوا عِبَادَ               |     |
| 00 | ص            | الله إِخْوَانًا                                                                                   | .78 |
| 98 | صحیح البخاری | إِنْ كَانَتِ الْأَمَةُ مِنْ إِمَاءِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ لَتَأْخُذُ بِيَدِ رَسُولِ اللَّهِ         | ./0 |
| 00 | صح           | صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَتَنْطَلِقُ بِهِ حَيْثُ شَاءَتْ                                | .79 |
| 99 | صحیح البخاری | لَا تَبَاغَضُوا وَلَا تَحَاسَدُوا وَلَا تَدَابَرُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَانًا          | .17 |

| 100 |               | إِنِّي لَأَعْرِفُ غَضَبَكِ وَرِضَاكِ" قَالَتْ: قُلْتُ: وَكَيْفَ تَعْرِفُ                   | .80 |
|-----|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | صحیح البخار ی | ذَاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ                                                                  |     |
| 102 | صحیح البخار ی | آيَةُ الْمُنَافِقِ ثَلَاثٌ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ                  | .81 |
| 104 | صحیح البخار ی | أَيُّمَا رَجُلٍ قَالَ لِأَخِيهِ يَاكَافِرُ فَقَدْ بَاءَ بِمَا أَحَدُهُمَا                  | .82 |
| 105 |               | مَنْ رَمَى مُؤْمِنًا بِكُفْرٍ فَهُوَ كَقَتْلِهِ                                            | .83 |
|     | صحیح البخار ی |                                                                                            |     |
| 107 | صحيح البخاري  | أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَوْصِنِي، قَالَ: " لَا | 84. |
|     | ص             | تَغْضَب                                                                                    | 0.5 |
| 108 | صحيح البخارى  | قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ  | .85 |
|     |               | كَلَامِ النُّبُوَّةِ الْأُولَى إِذَا لَمْ تَسْتَحْيِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ                  |     |
| 110 |               | أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَعَ أَبِي وَعَلَيَّ قَمِيصٌ    | .86 |
|     | صیح ابنخار ی  | أَصْفَرُ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : سَنَهْ سَنَهْ، قَالَ عَبْدُ اللَّهِ: وَهِيَ              |     |
|     |               | بِالْحُبَثِيَّةِ حَسَنَةٌ                                                                  |     |
| 111 | صحيح البخاري  | كُنْتُ شَاهِدًا لِابْنِ عُمَرَ، وَسَأَلَهُ رَجُلٌ عَنْ دَمِ الْبَعُوضِ،                    | .87 |
|     |               | فَقَالَ: مِمَّنْ أَنْتَ فَقَالَ: مِنْ أَهْلِ الْعِرَاقِ، قَالَ: انْظُرُوا إِلَى            |     |
|     |               | هَذَا يَسْأَلُنِي عَنْ دم البعوض                                                           |     |
| 113 | صيح البخاري   | جَاءَتْنِي امْرَأَةٌ مَعَهَا ابْنَتَانِ تَسْأَلُنِي فَلَمْ تَجِدْ عِنْدِي غَيْرَ تَمْرَةٍ  | .88 |
|     |               | وَاحِدَةٍ،                                                                                 |     |
| 114 | صیح ابخار ی   | قَدِمَ عَلَى النَّبِيّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَبْيٌّ، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنَ   | .89 |
|     |               | السَّبْيِ قَدْ تَحْلُبُ ثَدْيَهَا تَسْقِي،                                                 |     |
| 116 | صحیح البخار ی | سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:" جَعَلَ اللَّهُ        | .90 |
|     |               | الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ،                                                                |     |
| 117 | صحیح البخار ی | قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ؟ قَالَ:" أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ       | .91 |
|     |               | نِدًّا وَهُوَ خَلَقَكَ"                                                                    |     |
| 118 |               | نّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" وَضَعَ صَبِيًّا فِي حَجْرِهِ              | .92 |
|     | صیح البخار ی  |                                                                                            |     |
| 120 | صحيح البخاري  | جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَنْ أَحَقُّ            | .93 |

|     |                  | النَّاسِ بِحُسْنِ صَحَابَتِي؟ قَالَ:" أُمُّكَ" قَالَ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ ثُمَّ                   |      |
|-----|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|     |                  | أُمُّكَ قَالَ: ثُمَّ مَنْ قَالَ: " ثُمَّ أُمُّكَ " قَالَ:                                       |      |
| 121 | صحیح ابنخار ی    | نَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو، قَالَ: قَالَ رَجُلٌ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ     | .94  |
|     | 020.0            | وَسَلَّمَ: أُجَاهِدُ قَالَ:"                                                                    |      |
| 122 |                  | إِنَّ مِنْ أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ" قِيلَ، يَا رَسُولَ        | .95  |
|     | صي               | رِي ۾ عربِ ۾ ڪرِ ۾ ڪ يعني هر.من ورودير حين ۽ رسون ا                                             | .,,  |
|     | صحيح البخارى     | عن الله                                                                                         |      |
| 123 | صحيح البخاري     | بَيْنَمَا ثَلَاثَةُ نَفَرٍ يَتَمَاشَوْنَ أَخَذَهُمُ الْمَطَرُ فَمَالُوا إِلَى غَارٍ فِي         | .96  |
|     |                  | الجُبَلِ                                                                                        |      |
| 125 | صحیح البخار ی    | أَتَتْنِي أُمِّي رَاغِبَةً فِي عَهْدِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ،             | .97  |
|     | 0,50,40          | فَسَأَلْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: آصِلُهَا؟ قَالَ                        |      |
| 127 |                  | مَا زَالَ يُوصِينِي جِبْرِيلُ بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِّتُهُ                   | .98  |
|     | صح               |                                                                                                 |      |
|     | تصحيح البخاري    |                                                                                                 |      |
| 127 | صحيح البخاري     | أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ وَاللَّهِ لَا | .99  |
|     |                  | يُؤْمِنُ وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ                                                                 |      |
| 128 | صیح البخار ی     | كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: " يَا نِسَاءَ الْمُسْلِمَاتِ        | .100 |
|     |                  | لَا تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَقِهَا                                                            |      |
| 129 |                  | مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَا يُؤْذِ جَارَهُ                         |      |
|     | صحیرات           |                                                                                                 |      |
|     | صیح البخاری<br>ص |                                                                                                 |      |
| 131 | صحيح البخاري     | إِنَّ لِي جَارَيْنِ فَإِلَى أَيِّهِمَا أُهْدِي؟ قَالَ: إِلَى أَقْرَهِمَا مِنْكِ بابا            | .102 |
| 134 | صحیح ابخار ی     | يَا رَسُولَ اللَّهِ أَخْبِرْنِي بِعَمَلِ يُدْخِلُنِي الْجُنَّةَ، فَقَالَ الْقَوْمُ: مَا         | .103 |
|     |                  | لَهُ مَا لَهُ،                                                                                  |      |
| 136 |                  | من سره ان يبسط له في رزقه وان ينسا له في اثره فليصل                                             | .104 |
|     | صحہ ، .          |                                                                                                 | -    |
|     | صحیح البخاری     | رحمه                                                                                            |      |
| 137 | صحيح البخاري     | عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْحَلْقَ        | .105 |
|     |                  | حَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْ خَلْقِهِ                                                               |      |
| 139 | صیح البخار ی     | سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلَكِنْ لَهُمْ رَحِمٌ أَبُلُّهَا        | .106 |
|     |                  | ببَلاهَا                                                                                        |      |
|     |                  | <u>'</u>                                                                                        |      |

| 142 |                             | أَنَا وَكَافِلُ الْيَتِيمِ فِي الْجُنَّةِ هَكَذَا" وَقَالَ: بِإِصْبَعَيْهِ السَّبابةِ        | .107 |
|-----|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|     | صحیح البخار ی               | <u>ۇ</u> الۇسىطى                                                                             |      |
| 143 | صیح البخار ی<br>تح البخار ی | السَّاعِي عَلَى الْأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ                                                 | .108 |
| 145 | صیح البخار ی<br>می البخار ی | كل معروف صدقة                                                                                | .109 |
| 146 | صیح البخار ی<br>تح البخار ی | الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا                             | .110 |
| 147 |                             | أَنَّهُ كَانَ إِذَا أَتَاهُ السَّائِلُ أَوْ صَاحِبُ الْحَاجَةِ قَالَ: " اشْفَعُوا            | .111 |
|     | صحيح البخارى                | فَلْتُؤْجَرُوا، وَلْيَقْضِ                                                                   |      |
| 148 | صحيح البخاري                | أَنَّهُ كَانَ إِذَا أَتَاهُ السَّائِلُ أَوْ صَاحِبُ الْحَاجَةِ قَالَ: " اشْفَعُوا            | .112 |
|     |                             | فَلْتُؤْجَرُوا، وَلْيَقْضِ اللَّهُ عَلَى لِسَانِ رَسُولِهِ مَا شَاءَ                         |      |
| 150 | صحيح البخاري                | رَأًى عُمَرُ عَلَى رَجُلٍ خُلَّةً مِنْ إِسْتَبْرَقٍ فَأَتَى هِمَا فَقَالَ يَا                | .113 |
|     |                             | رَسُولَ اللَّهِ اشْتَرِ هَذِهِ فَالْبَسْهَا لِوَفْدِ النَّاسِ إِذَا قَدِمُوا عَلَيْكَ        |      |
| 74  | صحيح البخاري                | مَا حُيِّرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ أَمْرَيْنِ قَطُّ إِلَّا | .114 |
|     |                             | أَحَذَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ                                                         |      |
|     |                             |                                                                                              |      |

## فهرست اصطلاحات

| صفحه نمبر      | اصلاحات                   | نمبرشار |
|----------------|---------------------------|---------|
| 54             | برده                      | .1      |
| 58,59,63,62,61 | تبسم                      | .2      |
| 51             | تاليف قلب                 | .3      |
| 60.62          | تالیف قلب<br>ضحک          | .4      |
| 46             | طيب                       | .5      |
| 76             | مدارات                    | .6      |
| 76             | مداہنت                    | .7      |
| 56             | مظاہر                     | .8      |
| 70             | نخامه                     | .9      |
| 80             | تثميت                     | .10     |
| 96             | غبطه                      | .11     |
| 108            | حيا                       | .12     |
| 139            | تقدیر مبر م<br>تقدیر معلق | .13     |
| 139            | تقدير معلق                | .14     |

## اعلام

| صفحه نمبر | اعلام                   | نمبر شار |
|-----------|-------------------------|----------|
| 78        | اصمعى                   | .1       |
| 81        | ابن عبدالبر             | .2       |
| 102       | ثابت بن ضحاك            | .3       |
| 9         | جمال مهدی حسنین         | .4       |
| 22        | حسان ابن ثابت انصاری    | .5       |
| 61        | ליני                    | .6       |
| 1         | رابرٹ۔ایس۔ورڈزورتھ      | .7       |
| 6         | ر فاعه قر ظی            | .8       |
| 11        | مانسكيو                 | .9       |
| 5         | محمد بن يعقوب بن محمد   | .10      |
| 4         | مجمه جمال الدين بن صفدر | .11      |
| 3         | مجرعبده                 | .12      |
| 18        | و کیچابن جراح           | .13      |
| 22        | <i>چو</i> ذه بن علی     | .14      |

### اماكن

| صفحہ نمبر | اماكن       | نمبر شار |
|-----------|-------------|----------|
| 3,4,19,27 | مصر         | .1       |
| 71        | يمن         | .2       |
| 41        | <i>چ</i> از | .3       |
| 17.58.63  | مکہ         | .4       |
| 21,64,96  | مديينه      | .5       |
| 78،102    | بقره        | .6       |

#### مصادرومراجع

- 1) القرآن الكريم
- 2) الاصفهانى، ابوالقاسم الحسين بن محمد بن المعروف بالراغب، المفردات فى غرائب القرآن، صفوان عدنان، (دمش : بيروت، دارالقلم، الدارالشاميه، الطبعة الاولى : 1412)
- 3) ابوبوسف، یعقوب بن ابراهیم ، **کتاب الخراج ،** (بیروت ، لبنان ، دارالمعرفه للنشر والتوزیع ، ۱۳۹۹ ه
  - 4) بخارى، محمد بن اساعيل، الجامع الصحيح، (دار طوق النجاة ، الطبعة الاولى، 1422)
  - 5) ترمذى ابوعيسى محمد بن عيسى ، **سنن ترمذى (بير**وت ، دارالسلام للنشر والتوزيع ، 1414 هـ)
- 6) الجوزى، عبد الرحمان بن على ، **زاد السير في علم التفسير** ، (بيروت: دار الكتاب العربي ، الطبعة الاولى -1422هـ)
  - 7) حسنين، جمال مجدي، دراسات اجتماعية، (بيروت: دار المعرفة، 1986ء)
- 8) طبارة، عبد الفتاح، روح الدين من ضيق العلمانية الى سعة الأثمانية، (بيروت، المركز الثقافي العربي 2012م)
- 9) الطبرى، ابو جعفر محمد بن جرير، **تاريخ الطبرى** (تاريخ الرسل والملوك) بيروت: دار التراث (1387)
  - 10) عبدالله بن محد بن عبيد، تاريخ ابن الي الدنيا، بيروت، موسة الكتب، 1413هـ،
- 11) عسقلانی ،احمد بن علی بن محمد ابن حجر، فتح الباری فی شرح البخاری، (بیروت، دارا لکتب العلمیه، 1379هـ)
- 12) الفيروزآ بادى، أبوطاهر مجدالدين **القاموس المحيط،** (بيروت لبنان، مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، طبعة 1426م)
- 13) اللبهيقى، احمد بن حسين بن على بن موسى، **الزهد الكبير** ( دار الجنان مؤسسة الكتب الثقافية ، طبعه اولى 1408)
  - 14) محد بن مكرم، ابن منظور، لسان العرب، (بيروت: دار صادر الطبعة الأولى، 1408م)
  - 15) محمد عبده ، الاسلام والنصرانية مع العلم المدينة ، (بيروت ، دار الحداث ه الطبعة الأولى 193م)

## 16) المرغيناني، ابي الحسن على بن ابي بكر، **البدايه في شرح بداية**، (بيروت لبنان، دارا لكتب العلميه) ار دوكت

1) ابن خلدون، عبدالرحمن ابن خلدون، **مقدمه ابن خلدون**، (، کراچی: نفیس اکیڈ می اردو بازار، طبع دھم 2001م)

- 2) اردوانسائيكلوپيديا، (لاجور: فيروزايند سنز، ١٩٦٢ء)
- 3) يالن يوريٌّ، مفتى سعيد احمد تحفة القارى، (ديوبند، مكتبه حجاز: طاول: ١٣٣٢)
- 4) جالی، ڈاکٹر جمیل، قومی **اگریزی اردولغت**، (اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان، طبع دوم-1992ء)
  - 5) حميدالله، دُاكْمُ ، رسول اكرم مِلْ يُرْتِيم كي سياسي زندگي ، (لا مور نگار شات پبلشر ز، 2013)
  - 6) خالد علوى، اسلام كامعاشرتى نظام، (لا هور: الفيل ناشر ان وتاجران كتب-2009م)
  - 7) دہلوی، فرہنگ آصفیہ مولوی سیداحد، (لاہور: سنگ میل پبلیکیشنر، طبع اول -2002ء)
    - 8) الدين الحاج مولوى فيروز ، فيروز اللغات (لا هور: اردو جامع ، فيروز سنز ، سن)
      - 9) سر ہندی، وراث، قاموس متر اوفات (لاہور: اردوسائنس بورڈ، 1986)
        - 10) سليم الله خال ، كشف الباري (كراجي: مكتبه فاروقيه ، 1432هـ)
  - 11) صفى الرحمن مباركيورى, **الرحيق المختوم ،**ار دوتر جمه ، (لا هور مكتبه سلفيه ، مئى 2000)
  - 12) مخضرار دودائره معارف اسلاميه، علم (عمرانيات)، (دانش گاه پنجاب، طبع اول، 1997)
  - 13) وارث سر ہندی، علمی اردولغت، (لاہور: علمی کتب خانہ، کبیر سٹریٹ اردو بازار 1990م)

#### انگریزی کتب

- 1) The Bible, The Gideons international, London, (1971,timothy,ch-)
- **2)** Shorter, preparedby: William little, *oxford English dictionary*, clarendon press, oxford, 1997
- 3) Robert, A Sociological Study, The Modern State,
- **4)** Robert MacIver, *The elements of social science*, London, Methuen & co.ltd,
- 5) chales secondant, The political theory of Montesquieu, Montesquieu